
Les premièresLes premières
bibliothèques monastiquesbibliothèques monastiques
en Occidenten Occident

44ee-6-6ee  siècles siècles

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°15n°15 , , 20172017 , , p. 9-21p. 9-21

Robert Bedon

Figure 1. Figure 1 – Pupitre de sainte Radegonde en bois,
vers 570. Poitiers, abbaye Sainte-Croix (coll. Musées de
Poitiers).

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=37


Le christianisme a progressivement mis en œuvre un très abondant
recours aux livres, en l’occurrence les textes sacrés, Bible et Nouveau
Testament, de même que des ouvrages de théologie, d’exégèse,
d’hagiographie, de liturgie, de règlements, d’apologétique, et plus
généralement de littérature religieuse dont il inspirait la rédaction,
dans une société et une culture où la lecture tenait déjà depuis
longtemps une grande place. Parmi les bibliothèques consacrées, au
moins partiellement, à cette littérature chrétienne, outre celles des
particuliers et des églises ainsi que les collections épiscopales et
ponti3cales, 3gurent celles des monastères. Ces établissements, et
parmi eux plus précisément ceux d’Occident, dès leur création, à
compter du 4e siècle après J.-C., ont possédé au moins quelques livres,
et parfois beaucoup plus, apportés par le fondateur, voire par
quelques-uns des premiers moines. Les règlements intérieurs, rédigés
par un certain nombre de ces fondateurs ou par des abbés leur ayant
succédé, témoignent que dès les débuts, la lecture des textes sacrés a
constitué un élément important et même une obligation de la vie
monacale. Les bibliothèques ainsi constituées ont également été mises
à contribution pour des activités d’enseignement, et aussi de copie des
livres qu’elles possédaient. Plusieurs d’entre elles se trouvent décrites,
ou seulement mentionnées, ou encore indirectement évoquées, dans
les sources, le plus souvent écrites, utilisées pour cet article. À
l’intérieur de ces pages, on ne rencontrera pas une synthèse
exhaustive, inaccessible dans les limites d’un article, mais le recours à
une série d’exemples, choisis au nombre des plus représentatifs et des
plus parlants.

Les principaux monastères concernés

E n Gaule provençale, au début du 5e siècle, un ascète originaire de
Trèves, devenu plus tard évêque d’Arles, Honorat (vers 350-430), se
retire dans l’archipel de Lérins, au large de Cannes. Rejoint en peu de
temps par nombre d’autres ermites, il y fonde un monastère. Deux
autres futurs évêques de la même ville, Hilaire et Césaire, qui y ont
séjourné dans leur jeunesse, témoignent d’avoir reçu là une solide
formation chrétienne, ce qui suppose une présence abondante de
livres. Il en 3gurait incontestablement aussi à Marseille, dans les deux
monastères que peu après, Jean Cassien (entre 360 et 365 – vers 435 ?),
auteur d’ouvrages religieux et traducteur de textes grecs, établit
e n 414 ou 415 : Saint-Victor pour des moines, et Saint-Sauveur à
l’intention de moniales, monastères situés, pour la première fois en
Gaule, en milieu urbain. Pour ce qui concerne la péninsule ibérique,
deux monastères retiennent l’attention, et tout d’abord celui de Dumio
(Dume) dans le nord-ouest du Portugal. Une bibliothèque y a été
installée par Martin de Braga (entre 510 et 520-579), vers 550. Deux
décennies plus tard, dans les environs de Valence, le « monasterium



Servitanum » a été fondé par l’ermite Donat, qui avait fui l’Afrique et
les Vandales ariens vers 565-570 avec environ soixante-dix disciples
pour trouver refuge en Espagne. L’évêque Ildefonse de Tolède, dans
son De viris illustribus, rapporte qu’il y a créé une bibliothèque à partir
d’un grand nombre de livres qu’il avait apportés avec lui1, mais sans
donner de détails sur eux.

Un autre monastère, situé cette fois en Italie, près de l’actuelle ville de
Squillace, en Calabre, est connu sous le nom de Vivarium. Son
créateur, Cassiodore (vers 485-vers 580), après une carrière politique
de haut niveau et un séjour à Constantinople, l’a fondé, probablement
lors de son retour en Italie, en 555, sur des terres familiales, dans
l’intention d’en faire une sorte d’université chrétienne qu’il avait
projeté initialement de créer à Rome, en concertation avec le pape
Agapit, décédé en 536. En relation avec ce projet, il y a apporté une
provision de livres considérable. Pour en terminer avec les grands
monastères italiens du 5e et du 6e siècles, une place revient ici à celui
que Grégoire le Grand (vers 540-604), s’étant fait moine après avoir
exercé les fonctions de préfet de la ville en 572-573, a fondé à Rome
vers 574-575, en le plaçant sous le patronage de saint André, dans la
résidence de son père, « ad clivum Scauri » (aujourd’hui clivo di
Scauro), une voie traversant la vallée séparant le Caelius du Palatin.
L’existence d’une provision de livres s’y trouve évoquée par la
rubrique (un sous-titre écrit à l’encre rouge) surmontant un petit texte
que nous retrouverons plus loin dans ces lignes, et qui 3gure dans un
manuscrit de la 3n du 6e siècle conservé dans l’actuelle abbaye suisse
d’Einsiedeln sous le numéro 326. Elle mentionne en eKet « la
bibliothèque de saint Grégoire, qui est dans le monastère du clivus
Scauri ».

Des informations plus limitées, voire seulement ponctuelles, nous sont
en outre apportées par les règles associées à un certain nombre de
monastères. On citera par exemple la Règle des Quatre Pères , établie au
tout début du 5e siècle pour la communauté de Lérins, et la Règle des
vierges, que Césaire d’Arles (470-542) a rédigée pour le monastère de
femmes qu’il a fondé aux Alyscamps et qui, détruit lors du siège de la
ville par les Francs et les Burgondes en 507-508, a été réinstallé,
désormais nommé monastère Saint-Jean, dans l’angle sud-est du
rempart urbain, sans doute en 512. Un peu plus tard, il a composé la
Règle des moines. La présence de livres, ainsi que leur utilisation dans
ces établissements se trouve attestée par diKérents passages de ces
deux textes. Cinquante ans après, en 547 ou 548, l’évêque du moment,
Aurélien (523-551) fonde à son tour dans l’enceinte d’Arles deux
établissements, celui, masculin, des Saints-Apôtres, en 546 ou 547, et
celui de la Sainte-Vierge, destiné à des moniales. Là encore, la
présence de livres nous est révélée par les règles qu’il a rédigées, en
s’inspirant de celles composées par Césaire. Sa Règle des vierges va
également inspirer, avec toutefois un certain adoucissement dans ses



impératifs, la règle élaborée par Radegonde (vers 520-587), épouse du
roi Clotaire Ier dont elle s’était séparée, pour le monastère féminin de
Notre-Dame (devenu plus tard Sainte-Croix) qu’elle a fondé à Poitiers

vers 552-553, après avoir eKectué un séjour à Arles 2. Celui-ci, à
recrutement mondain, deviendra un important foyer culturel de
l’époque, en grande partie grâce à un poète d’origine italienne,
Venance Fortunat  (vers 530-609), qui deviendra évêque de Poitiers
en 599 et dont Radegonde mettra à contribution les talents littéraires,
ce qui lui inspirera une abondante correspondance et de nombreuses
œuvres, notamment des hymnes et des poèmes.

D’autres règles encore enrichissent nos connaissances sur les
bibliothèques des premiers monastères d’Occident, et notamment
celle que saint Benoît de Nursie (vers 480 ou 490-543 ou 547) a
composée pour la communauté de moines qu’il a fondée vers 529 en
Italie, sur le mont Cassin. On considère qu’il s’est en partie inspiré des
règles de Césaire, ainsi que d’une autre, rédigée un peu auparavant
pour un monastère non identi3é, qu’on localise dans la région de
Rome. D’auteur inconnu, elle a reçu le nom de Règle du Maître, et
contient sur les bibliothèques de monastères et sur leur utilisation de
précieuses informations. On retiendra également celle d’un
établissement monastique situé en Gaule, celui d’Uzès, à environ 20 km
au nord de Nîmes, fondé par l’évêque Ferréol (vers 521-581) après 558 :
influencée également par Césaire, elle nous indique que les livres y ont
tenu dès l’origine une grande place dans la vie des moines.

À ces textes s’en s’ajoutent d’autres qui, sans constituer des règles à
proprement parler, en ont fait oQce, et parmi eux la lettre longue et
détaillée adressée par saint Augustin (354-430), créateur et
organisateur du monachisme en Afrique, aux moniales d’un
établissement qu’il avait fondé à Hippone et où régnait une
mésentente qui l’a porté à y établir ainsi l’ordre qui lui faisait défaut.
Incidemment, il y fait mention d’une possession de « codices » par ce
monastère.



Un type supplémentaire de source nous apporte aussi des
informations, à savoir certaines Vies de saints, dont celle de Martin
(316-397). Sulpice Sévère, son auteur, nous informe indirectement de
la présence de livres dès les premiers temps du monastère fondé par
celui-ci, peut-être dès 372, à proximité de la ville de Tours, en un lieu
nommé de nos jours Marmoutier et qui serait la première création
organisée de type monastique en Occident. Une autre de ces Vies, celle
d’Eugendus (vers 450-510), plus connu de nos jours sous le nom
d’Oyand, nous révèle que celui-ci, devenu en 496 abbé d’un monastère
situé dans la partie méridionale du Jura, à Saint-Claude (plus
précisément à Condat), monastère créé par l’ermite Romain vers 450, y
conférait une place importante à la lecture, pour lui-même et pour les
frères. En3n, la Vie d e Césaire d’Arles nous informe sur une activité
liée aux livres qu’exerçaient les moniales con3ées aux soins de sa
soeur.

Figure 2. Figure 2 – Ravenne, armoire aux Évangiles.
Mosaïque du mausolée de Galla Placidia, construit
vers 430 de notre ère.



Les livres contenus dans les bibliothèques de ces
monastères

La bibliothèque sur le contenu de laquelle nous sommes le mieux
informés est celle de Vivarium. Elle comprenait non seulement des
ouvrages chrétiens, mais également de la littérature profane, et
abritait une partie au moins des livres que Cassiodore possédait
initialement à Rome, et sans doute aussi de ceux qu’il avait réunis à
Ravenne. Le premier livre de ses Institutions (rédigées de 551 à 562)
oKre une sorte de catalogue commenté des ouvrages présents à
Vivarium, et des détails pratiques sur les classements et les
regroupements. Il s’agit en grande majorité, mais non exclusivement,
de livres en langue latine, y compris ceux qui étaient initialement
écrits en grec, et qu’il dit avoir fait ou faire traduire, pour les rendre
accessibles à ses moines. Les arts libéraux (rhétorique, dialectique,
grammaire, arithmétique, musique, histoire, cosmographie, sciences
naturelles, médecine, agronomie…) y sont représentés grâce à des
classiques, dont Cicéron, Horace et Virgile, et des auteurs didactiques
tels que Quintilien, Columelle, Apulée, Ammonius, Donat, Macrobe,
Servius, Boèce, Dioscoride ou encore Galien. Pour ce qui est de la
littérature chrétienne, outre les livres sacrés, Cassiodore mentionne
un grand nombre d’auteurs, et parmi eux Clément d’Alexandrie,
Cyprien, Origène, Eusèbe, Jérôme, Jean Chrysostome, Ambroise,
Augustin et Eucher 3. Durant les années que Cassiodore passera à
Vivarium jusqu’à son décès, vers 580, à plus de 93 ans, cette
bibliothèque s’accroîtra également des œuvres qu’il y composera : à
savoir, en plus de ses Institutions, ses Epistulae ad Romanos, son Liber
memorialis ou Liber titulorum, ses Complexiones apostolorum, son Historia
tripartita, ses Commentaires sur les Psaumes , un De orthographia , dans la
préface duquel il écrira qu’il termine sa carrière littéraire. S’y
ajouteront encore des achats, effectués jusqu’en Afrique.

À Rome, la bibliothèque du monastère Saint-André a été constituée
par Grégoire le Grand en y accueillant une collection de livres, et en
rattachant aux bâtiments de ce monastère le local qui les abritait. La
création de l’une et de l’autre est attribuée à l’un de ses prédécesseurs
à la papauté, Agapit, par le texte 3gurant sous la rubrique du
manuscrit d’Einsiedeln cité plus haut : on y lit que « le prêtre Agapit,
pour [ses] livres, à créé avec art [ce] bel endroit »4. Grégoire a dû
logiquement y ajouter ses propres productions. Dans cette
bibliothèque 3guraient des ouvrages profanes, comme à Vivarium, du
fait de la convergence intellectuelle ayant existé entre Cassiodore et
Agapit à propos de leur rôle béné3que : parmi eux se trouvaient les
Noces de Mercure et de la Philologie de Martianus Capella, dont une série
de manuscrits portent une « subscriptio » faisant état d’une relecture
eKectuée « ad portam Capenam », sans doute parce que cette porte,
située à peu de distance de la bibliothèque, constituait un point de



repère dans Rome plus connu qu’elle. Dans le troisième établissement
italien présent dans ces lignes, celui du mont Cassin, au nombre des
lectures prescrites par saint Benoît dans sa règle, donc parmi les livres
présents à l’époque de ce dernier, 3guraient notamment l’Ancien et le
Nouveau Testament, les Conférences et les Institutions de Jean Cassien, la
Règle de saint Basile, des vies de saints et des exégèses rédigées par des
pères très renommés et savants, choisis en tant qu’adeptes d’une
doctrine « orthodoxe et catholique ».

Quant à la bibliothèque de Dume, dans l’actuel Portugal, elle a dû en
particulier accueillir les livres que Martin de Braga mentionne dans
ses œuvres, par exemple des Commentaires de saint Jérôme sur l’ Épitre
aux Galates, des traités sur la date de Pâques, des Vies de pères grecs
traduites par lui, ainsi que ses propres œuvres, notamment un corpus
formé d’opuscules de morale ainsi que son De correctione rusticorum. En
raison des années qu’il avait passées auparavant en Orient, la présence
de livres en langue grecque y était également probable.

Pour d’autres, nous ne disposons que de quelques informations, ou
seulement d’une possibilité de déductions : à Condat, Eugendus lit des
ouvrages rédigés tant en latin qu’en grec, et fait étudier à ses moines
des œuvres d’auteurs tels que Basile de Cappadoce, Pacôme, les pères
d e Lérins, et ceux qui avaient été traduits par Cassien. Quant à ce
dernier, il aura fait entrer dans les bibliothèques des deux monastères
qu’il a fondés à Marseille les ouvrages initialement écrits en grec qu’il
avait transposés en latin, de même que ses Institutions et ses
Conférences. En3n, à Uzès, l’exhortation à lire les Actes des martyrs que
Ferréol a insérée dans la règle de ce monastère nous apprend qu’ils
figuraient au nombre des livres qu’il possédait.

Dans le cas d’un silence total des sources concernant la bibliothèque
d’un monastère, il peut rester une voie d’accès encore plus indirecte.
C’est ainsi qu’une recherche récente s’est eKorcée de fournir une idée
de celle présente à Lérins à partir d’ouvrages explicitement cités ou
ayant laissé des traces identi3ables de leur utilisation, à l’intérieur des
œuvres écrites au sein de ce monastère durant les premiers temps du
5e siècle 5. D’après cette recherche, il s’y serait trouvé de nombreux
livres de Jérôme et d’Augustin, de Cassien, d’Ambroise de Milan,
d’Hilaire de Poitiers, des écrits de Tertullien, de Cyprien, des lettres de
Paulin de Nole, ainsi que des traductions latines d’ouvrages en grec
d’Origène. Au demeurant, le contenu de cette bibliothèque reste en
grande partie inconnu.

L’examen de ces bibliothèques montre donc que le plus souvent leur
catalogue demeurait assez modeste et se consacrait exclusivement à la
religion, avec notamment l’Ancien et le Nouveau Testament, des
exégèses et de l’hagiographie, le plus souvent en latin, et parfois en
grec. Mais certaines en possédaient ou en laissent supposer un qui se
montrait beaucoup plus important, et on y trouvait de la littérature



profane, des « litterae saeculares », souvent didactique, mais
également classique, en application des projets particuliers de leurs
créateurs concernant l’enseignement et la formation spirituelle
destinés aux moines qui bénéficiaient de leur présence.

Éléments architecturaux, composantes de décor et
pièces de mobilier

Sur l’architecture, les éléments de décor et le mobilier des
bibliothèques de ces monastères ne nous sont parvenues qu’assez peu
d’informations. Celle du monastère Saint-André, bordant le « clivus
Scauri » à Rome, représente un cas particulier en ce qu’elle est la seule
dont pourraient avoir subsisté des vestiges architecturaux, à savoir
une très grande salle dans laquelle on la localise traditionnellement,
mais peut-être de façon illusoire. Elle consistait en une grande nef
large de près de 27 m, à laquelle se raccordait une abside d’environ
15 m de diamètre, qui à partir de 6,50 m de hauteur se trouvait percée
de cinq larges baies. Que la bibliothèque du monastère corresponde à
cette salle ou à une autre située au voisinage et non retrouvée est donc
incertain : quoi qu’il en soit, les premiers mots du texte contenu dans
le manuscrit d’Einsiedeln nous indiquent la présence sur ses murs
d’une frise peinte : « une vénérable cohorte de saints siège en une
longue suite ». Le même texte précise qu’Agapit, qui s’y trouve
présenté, ainsi que nous l’avons vu plus haut, comme le constructeur
initial, 3gure « à bon droit » parmi eux, ce qui permet de dater la frise
postérieurement à son décès, survenu rappelons-le en 536, donc dans
l’intervalle précédant la fondation du monastère, eKectuée près de
quarante ans plus tard, ou dans les décennies suivantes. On observe
avec elle la survivance d’une coutume originaire des bibliothèques
profanes, qui étaient souvent ornées de portraits d’auteurs servant
aussi à indiquer où leurs livres avaient été classés6. À l’inverse, dans sa
Règle des vierges, Césaire d’Arles impose aux moniales « que jamais des
éléments de décor ne soient réalisés dans le monastère. Même les
ornements à proprement parler doivent y demeurer simples. En eKet
on ne doit ni y suspendre des tentures à la cire, ni y accrocher des
tableaux, et sur les murs ou dans les salles aucune peinture ne doit
être eKectuée : parce que dans un monastère ne doit se trouver que ce
qui plaît à des yeux non pas humains mais spirituels ».



Sur le mobilier de rangement des livres utilisé par les monastères
retenus dans ces pages, seuls des passages textuels nous fournissent
des témoignages, et surtout, encore une fois, ceux qui concernent
Vivarium. Cassiodore y indique la présence d’armoires. Il révèle en
outre que les livres y étaient classés par catégories, et qu’elles
portaient des numéros, précisant que dans la huitième se trouvaient
rassemblés des « codices » écrits en grec. Il fait également allusion aux
rayonnages, les « sinus », qui y accueillaient les livres. À Rome, dans la
bibliothèque du monastère dédié à saint André, près du « clivus
Scauri », on avait selon toute vraisemblance disposé aussi des armoires
à livres a3n d’y abriter les considérables collections qui s’y trouvaient.
Pour d’autres établissements, nos sources mentionnent, à défaut
d’armoires, un recours à de simples coKres, des « arcae », comme en
témoigne par exemple la Règle du Maître, solution qui semblerait la plus
probable pour leurs premières années ou si leur fonds se montrait

Figure 3. Figure 3 – Manuscrit 326 du monastère
d’Einsiedeln, folio 75 recto : texte qui évoque la
bibliothèque de Grégoire le Grand, sur le « clivus Scauri »
à Rome, intégrant celle d’Agapit ainsi que son local
d’accueil (coll. Kloster Einsiedeln).



moins abondant. Dans certains cas au moins on munissait ces coKres,
ainsi sans doute que les armoires, de serrures, dont la Règle des vierges
évoque les clés.

Ainsi, pour ce qui concerne l’architecture, le décor et le mobilier, du
moins ceux des plus grands locaux accueillant les livres, ce que l’on
peut savoir suggère une assez forte ressemblance avec nos
connaissances d’autres bibliothèques à vocation chrétienne mieux
connues, dont celle d’Ennode de Pavie, ou celle du Vatican à la 3n de
l’Antiquité, et plus largement avec les bibliothèques profanes
antérieures. Quant aux livres eux-mêmes, nos sources les désignent le
plus souvent comme des « codices » (pluriel de « codex »), constitués
de cahiers réunis par une reliure, une forme qui se révélait mieux
convenir que des rouleaux au mode de lecture par passages
sélectionnés que les moines pratiquaient le plus souvent. Détail
supplémentaire, Cassiodore nous apprend qu’au moins à Vivarium, de
petits écrits aux contenus voisins se trouvaient regroupés en volumes
de plus grande épaisseur.

Le fonctionnement des bibliothèques
Les livres présents dans les monastères, comme tout ce qui se trouvait
à l’intérieur de ces établissements, appartenaient à la communauté. La
Règle des Quatre Pères et les Institutions de Cassien en témoignent : « Ce
serait une grande faute que de la bouche d’un moine sorte 'mon livre,
mes tablettes, mon stylet' », écrit ce dernier, et saint Benoît exprimera
le même avis dans sa propre règle. L’accès au contenu des
bibliothèques était strictement réglementé. La même Règle prévoit que
l’abbé con3e à un frère, dont il aura reconnu le zèle, la garde de divers
coKres, et en particulier de celui qui contient « les diKérents codices,
les parchemins et les papyrus du monastère ». On remettait avec
solennité les clés de ces coffres à ceux et celles qui recevaient la charge
de la distribution, au témoignage de la Règle des vierges : « Que celles
qui sont préposées aux livres reçoivent les clés sur un Évangile ».

La fourniture aux lecteurs s’inscrivait à l’intérieur d’un horaire limité,
mais non indiqué dans nos sources, en dehors duquel, est-il spéci3é,
elle ne se ferait pas, ainsi que le stipule saint Augustin dans sa lettre
aux moniales d’Hippone : « Que les livres soient demandés à une
certaine heure chaque jour. Que celles qui en auront demandé en
dehors de cette heure n’en reçoivent pas ». On retrouve cette
limitation dans la Regula Tarnatensis , établie, pense-t-on, en 573 pour
un monastère mal localisé dans le sud de la Gaule. Elle nous apprend
aussi que la quantité d’ouvrages simultanément empruntables pouvait
faire l’objet d’une décision, sans doute variable selon les circonstances,
qui imposait simultanément le retour de ceux qui dépassaient la
quantité permise. À ces instructions particulières s’en ajoutent parfois



d’autres, relevant de consignes plus générales, comme celles qui
concernent une obligation de mutisme lors des emprunts et des
retours : plusieurs Règles rappellent aux moines et aux moniales de les
pratiquer sans échanges à mi-voix.

Le rôle principal des bibliothèques
Ces bibliothèques répondaient aux besoins d’une activité importante,
et même primordiale dans les monastères, tant masculins que
féminins : la lecture des livres saints et, plus généralement, de la
littérature chrétienne, destinée à créer ou perfectionner une
dimension et une culture spirituelles dans l’esprit des moines et des
moniales, et occupant plusieurs heures dans la journée. Elle
s’eKectuait de deux manières : d’une part à haute voix devant un
auditoire qui les rassemblait tous, lors d’oQces ou de séances
spéciales, par exemple lors de veillées ; ou bien encore à l’intention de
groupes réduits, notamment ceux qui se formaient lors des repas
autour des tables, à titre de nourriture spirituelle. Cette activité ne
concernait d’ailleurs pas toujours les seuls membres des
communautés : ainsi, il était prévu par saint Benoît, lors de la présence
d’un hôte au mont Cassin, parmi les égards qu’on lui témoignait,
d’eKectuer une lecture de la « lex divina », et la Règle du Maître
recommandait de choisir les textes en fonction de son niveau spirituel.
En3n, un cas très particulier illustre l’extrême importance conférée à
cette activité : Césaire spéci3e qu’un moine temporairement
excommunié sera enfermé dans une cellule, mais en compagnie d’un
ancien qui lui fera la lecture.

Les bibliothèques alimentaient en outre de nombreuses et fréquentes
lectures individuelles, eKectuées cette fois en silence, de manière,
précise saint Benoît, à ne pas déranger autrui. Des périodes horaires y
étaient aKectées dans la journée. Nous apprenons d’autre part qu’au
mont Cassin, pendant le carême, chaque moine devait emprunter un
livre a3n de le lire intégralement. Mais ce n’était pas tout. Il était
prévu, dans la Règle du Maître, qu’un moine devant eKectuer à
l’extérieur un déplacement de plus d’une journée emporte avec lui un
« codiculum modicum », livre de petit format et de faible épaisseur,
pour le lire un peu durant ses moments de repos, quelle qu’en soit
l’heure, a3n de ne pas subir d’interruption dans sa pratique de la
lecture. La règle établie par Ferréol allait jusqu’à en imposer une forte
quantité aux candidats à l’admission dans le monastère d’Uzès, en
spéci3ant qu’ils devaient séjourner durant six mois dans une cellule
extérieure à celui-ci, en consacrant avant tout leur temps à lire et à
prier. Toutes ces prescriptions nous révèlent en outre indirectement
que les bibliothèques monastiques devaient contenir suQsamment de
livres pour correspondre à ces directives, dont plusieurs exemplaires
de certains ouvrages particulièrement lus.



Cet impératif de lecture impliquait que tous les moines et toutes les
moniales sachent lire, ce qui n’était pas toujours le cas lors des
demandes d’admission. Pour ceux et celles qui se révélaient
analphabètes, les règles, dont celles de Césaire d’Arles, posaient
comme condition impérative l’apprentissage de la lecture, hormis
parfois pour qui dépassait l’âge de cinquante ans. Cet apprentissage
était du reste assuré par les monastères, et constituait ainsi l’une des
activités qui réclamaient des livres en provenance de leurs
bibliothèques, comme le signale la Règle du Maître. Il devait s’agir le
plus souvent de psautiers. D’autre part, outre cet apprentissage de
l’écriture et de la lecture eKectué par des moines et des moniales
nouvellement admis, plusieurs règles indiquent l’existence d’un
enseignement de niveau élémentaire dispensé à de jeunes enfants,
garçons et 3lles, mais pour les uns et les autres, il est surtout fait
mention de tablettes et de stylets. Leur premier contact avec les
textes, supposant donc un recours aux bibliothèques, ne devait
intervenir qu’une fois acquis un certain niveau.

Autres activités faisant appel aux bibliothèques
Outre la lecture, une activité en relation avec les bibliothèques des
monastères consistait dans la traduction en latin d’ouvrages écrits en
grec, pour les rendre accessibles aux moines d’Occident. Nous savons
ainsi que Cassiodore, à Vivarium, con3ait cette tâche à des religieux
qui s’y étaient spécialisés. Il nous a d’ailleurs cité dans ses Institutions
les noms de quelques-uns d’entre eux, Mutien, Bellator et Épiphane,
ainsi que les nombreuses œuvres qu’ils ont traduites. Il fait également
mention d’un traducteur particulièrement talentueux, Denis dit le
Petit, qui oeuvrait pour sa part dans un monastère romain entre 497
et 540 7.

Une dernière tâche liée aux bibliothèques, et particulièrement
essentielle, s’eKectuait dans la plupart des monastères : la copie de
livres, destinée à réaliser un nombre d’exemplaires répondant aux
besoins que créait localement l’obligation de lecture, et permettant
des envois en réponse à des commandes ou dans le cadre d’échanges
avec d’autres établissements, ainsi que la diKusion des œuvres
composées ou traduites sur place. Ce travail se déroulait dans des
salles qui lui étaient réservées et adaptées, les « scriptoria ». On
évoquera encore une fois Cassiodore, qui en avait mis en place un très
important à Vivarium, où l’on formait des copistes d’un haut niveau,
pour lesquels il a notamment composé son De orthographia, a3n de leur
permettre de mieux transcrire les textes. Ils réalisaient de nombreuses
reproductions de codices, dont certaines se diKusaient à longue
distance, comme l’annoncent les Institutions : « ils répandront au loin
et largement les préceptes du Seigneur par l’écriture »8. Un autre
monastère, celui du Castellum Lucullanum sur l’île de Mégaride, en



bordure de Naples, fondé après 492 par Eugippius (vers 460-vers 535),
est connu pour avoir possédé lui aussi un scriptorium très actif : cet
atelier a notamment expédié des livres en Campanie, et jusqu’en
Afrique, où paradoxalement il envoya un codex rassemblant des
extraits de saint Augustin 9. Il en 3t parvenir aussi en Sardaigne, à un
monastère créé à Cagliari par l’évêque Fulgence, où celui-ci, tout
comme ses moines, s’adonnait à l’« ars scriptoris », ce qui a permis à ce
scriptorium de réaliser en sens inverse des exemplaires destinés à
l’établissement d’Eugippius.

Parmi les scriptoria sur lesquels nous disposons d’informations, 3gure
également celui que saint Martin (316-397) avait installé à Marmoutier.
Sulpice Sévère écrit qu’on y aKectait les moines les plus jeunes à la
copie de manuscrits, a3n sans doute de les mettre ainsi étroitement au
contact des « sanctae scripturae », par une activité qui impliquait des
lectures personnelles tout en éliminant le risque qu’elle s’eKectuent
de manière trop rapide et super3cielle, ce que rendaient prévisibles le
manque de patience et l’impétuosité liés à leur jeunesse. Mais
probablement s’agissait-il aussi de mettre à pro3t la qualité de leurs
yeux, non encore dégradée par l’âge. D’une manière apparemment
isolée, Ferréol présente quant à lui la copie de livres comme pouvant
être une tâche de substitution, que sa règle impose aux moines d’Uzès
inaptes à l’exercice de l’agriculture : « Que celui qui n’est pas capable
de pratiquer l’agriculture lise et écrive, ce qui est une tâche
supérieure ». Cette injonction lui inspire de surcroît un trait d’esprit :
« qu’il peigne une page avec son doigt, celui qui n’écrit pas sur la terre
avec une charrue ». Les moniales n’ont pas été laissées en dehors de
cette activité. À Arles, une nièce de Césaire, placée à la tête du
monastère Saint-Jean après le décès de la soeur de celui-ci, l’exerçait
elle-même et demandait « que les vierges du Christ recopient d’une
belle manière les livres divins »10.

Ajoutons pour terminer que ces scriptoria sont à l’origine d’une
transmission involontaire de précieux textes antérieurs. En eKet, à
cause de la très importante quantité de parchemin que réclamait cette
nombreuse reproduction de livres, il est souvent arrivé que l’on ait
recours à la réutilisation de pages provenant de livres considérés alors
comme sans intérêt, après y avoir eKacé les textes qu’elles portaient.
Ainsi créait-on involontairement ce que nous appelons des
palimpsestes, où nous parvenons désormais à retrouver le texte initial.

Les sources dont nous disposons, presque toujours textuelles, nous
apportent donc des lumières sur la création, le contenu,
l’accroissement, le fonctionnement et l’utilisation des bibliothèques
dont ont disposé les monastères occidentaux du 4e au 6e siècles, de
même que sur les activités et les travaux qui en dépendaient, dans le
contexte des projets et des volontés exprimés par leurs fondateurs.
Les informations qu’il est possible de rassembler, malgré leur



caractère inégal, rapide et fragmentaire, permettent cependant de
parvenir à une vision d’ensemble sur cet équipement monastique, qui
semble demeurer le plus souvent assez modeste, hormis quelques
brillantes exceptions, en attendant le grand développement qu’il
connaîtra dans les siècles ultérieurs. Ces bibliothèques, les lectures et
les travaux qu’elles permettaient apparaissent comme ayant tenu une
place importante dans la vie tant des moines que des moniales, leur
assurant une formation spirituelle et plus largement intellectuelle,
dans l’ambiance d’eKondrement de la culture que cette période a
connue, tout en assurant la préservation et la transmission de
nombreux textes, rédigés alors ou antérieurs, de nature religieuse
mais aussi profane, et contribuant ainsi à les faire parvenir jusqu’à
nous.

Figure 4. Figure 4 – Portrait présumé de saint Augustin sur
une fresque du Latran datée du VIe siècle, retrouvée sous
la basilique Saint-Jean-de-Latran, dans une salle de la
bibliothèque datant de saint Grégoire le Grand. Dans celle
du monastère Saint-André, les personnages de la frise
pouvaient présenter un aspect voisin.



Notes

1. Ildefonse de Tolède, De viris illustribus, 4
2. Grégoire de Tours, Histoire des Francs, III, 7, et IX, 39
3. P. Courcelle, Les lettres grecques, p. 313-341
4. Traduction de ce texte et de la rubrique qui le précède : « Dans la
bibliothèque de saint Grégoire qui est dans le monastère du 'clivus
Scauri' où lui-même a écrit [certains de] ses dialogues. Une vénérable
cohorte de saints siège en une longue suite, enseignant les préceptes
mystiques de la loi divine. Le prêtre Agapit, assis à bon droit parmi
ceux-ci, a créé avec art [ce] beau local pour [ses] livres. Une égale
grâce règne chez tous, une seule tâche sainte les rassemble. Leurs
paroles ont certes des sons diKérents, mais cependant leur foi est
unique ».
5. M. Dulaey, « La bibliothèque du monastère de Lérins… », 2006
6 . Le texte conservé dans le manuscrit d’Einsiedeln et utilisé à
plusieurs reprises dans ces pages est une copie d’une inscription en
vers (des hexamètres), qui participait elle-même de la décoration de la
bibliothèque, en oKrant à ses visiteurs et à ses utilisateurs, selon une
coutume répandue, une description et un commentaire de celle-ci : H.-
I. Marrou, 1931, p. 125-126.
7. P. Courcelle, op. cit., p. 313, 320 et passim entre 338 et 390
8. Cassiodore, Institutiones, I, 30
9. P. Riché, Éducation et culture…, p. 72 et n. 3, p. 433
10. Vie de Césaire, I, 58

ORIENTATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

Sources

C. W. Barlow, Martin de Braga . Epistola de trina mersione , in Martini
episcopi Bracarensis opera omnia , éd. American Academy in Rome,
New Haven, Yale University Press, London, GeoKrey Cumberlege-
Oxford University Press, 1950
C. Codoner Merino (éd.), De viris illustribus, in Ildefonsi Toledani
episcopi opera, Turnhout, Brepols, 2007
J. Courreau et A. de Vogüé, Césaire d’Arles. Œuvres monastiques, Paris,
Éd. du Cerf, 1994
M.-J. Delage et M. Heijmans, Vie de Césaire d’Arles , Paris, Cerf, 2010
J. Fontaine, Sulpice Sévère, Vie de saint Martin , 3 vol., Paris, Cerf, 1967-
1969
J.-Cl. Guy, Jean Cassien. Institutions cénobitiques, Paris, Cerf, 2001
R. Latouche, Grégoire de Tours. Histoire des Francs , Paris, Les Belles
Lettres, 1995
Fr. Martine, Vita Eugendi, in Vie des pères du Jura , Paris, Cerf, 1968
R. A. B. Mynors, Cassiodori senatoris Institutiones, Oxford, Clarendon
Press, 1937



L. Verheijen, La Règle de saint Augustin , t. 1, Tradition manuscrite, t. 2,
Recherches historiques, Paris, Études augustiniennes, 1967
F. Villegas, « La Regula monasterii Tarnatensis . Texte, sources et
datation », in Revue bénédictine, 84, 1974, p. 14-46
A. de Vogüé, La Règle du Maître, 3 vol., Paris, Cerf, 1964-1965
A. de Vogüé, La règle de saint Benoît , Paris, Cerf, 1972

Études utilisées pour cet article

P. Courcelle, Les lettres grecques en Occident. De Macrobe  à Cassiodore,
Paris, 1943
O. Delouis, M. Mossakowska-Gaubert (dir.), La vie quotidienne des
moines en Orient et en Occident (IV  e -V e  siècles), Le Caire, Athènes,
2015
L.-R. Delsalle, « Comparaison, datation, localisation relatives des
règles monastiques de Saint Césaire d’Arles, Saint Ferréol d’Uzès et
de la Regula Tarnatensis Monasterii », in Augustiniana, 11, 1961, p. 5-26
V. Desprez, A. de Vogüé (éd.), Règles monastiques d’Occident, IV e -VI e

 siècles. D’Augustin à Ferréol , Bégrolles-en-Mauges (Maine-et-Loire),
Abbaye de Bellefontaine, 1980 ( Vie monastique, vol. 9)
M. Dulaey, « La bibliothèque du monastère de Lérins dans les
premières décennies du Ve s. », in Augustinianum, 46, 1, 2006, p. 187-
230
A.-M. Helvétius, « Églises, monastères, sanctuaires. Une Gaule
chrétienne aux temps mérovingiens », in Les Dossiers d’Archéologie,
hors-série, 31, oct. 2016, p. 26-31
H.-I. Marrou, « Autour de la bibliothèque du pape Agapit », in
Mélanges d’archéologie et d’histoire , 48, École française de Rome, 1931,
p. 124-169
H.-I. Marrou, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité. 2. Le monde  romain,
Paris, Seuil, 1981
C. Pavolini, Archeologia e topogra<a della regione II (Celio), Lexicon
topographicum urbis Romae, Supplementum III, Rome, Quasar, 2006,
p. 42-53
P. Riché, Éducation et culture dans l’Occident barbare. VI  e -VIII e  siècles,
Paris, Seuil, 4e éd., 1995
A. de Vogüé, Les règles monastiques anciennes (400-700) , Turnhout,
1985
A. de Vogüé, « La place des livres dans les plus anciennes règles
monastiques, IVe-VIIe siècles », in Il monaco, il libro e la biblioteca. Atti
del convegno, Cassino-Montecassino, 5-8 settembre 2000, a cura di O.
Peccere, Cassino, 2003, p. 45-63
A. de Vogüé, Histoire littéraire du mouvement monastique dans
l’Antiquité, vol. 9, Paris, Cerf, 2005, p. 199-228

Nos partenaires



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Les principaux monastères concernés
	Les livres contenus dans les bibliothèques de ces monastères
	Éléments architecturaux, composantes de décor et pièces de mobilier
	Le fonctionnement des bibliothèques
	Le rôle principal des bibliothèques
	Autres activités faisant appel aux bibliothèques
	ORIENTATIONS BIBLIOGRAPHIQUES
	Nos partenaires


