
Comment régler lesComment régler les  theiatheia
pragmatapragmata
Pour une étude de ce qu’on appelle « lois sacrées »Pour une étude de ce qu’on appelle « lois sacrées »

MètisMètis, , Dossier : NormativitéDossier : Normativité , , Hors sérieHors série, , 20102010, , p. 39-54p. 39-54

Abstract
Some re�ections (or questions) on the so-called «Sacred Laws»,
on those texts which present a series of problems: a problem of
definition (what does the term hieros nomos mean for the Greeks?;
a problem of content (what do the «Sacred laws» speak about?); a
problem of time (when is the decision to publicize, to reveal a
religious regulation taken?); a problem of user (to whom is it
addressed and on what purpose?). Also, does this kind of text
finally create permanent cult «norms»?

Avant toute chose, formulons un avertissement : ce texte n’est que
l’ébauche d’une longue enquête en cours qui cherche à mieux dé.nir
la forme, le contenu, les traits particuliers de ce que les modernes ont
pris l’habitude d’appeler lois sacrées. Mais, plus généralement encore et
au-delà de ces textes ainsi nommés, une telle recherche doit prendre
aussi en compte une série de documents qui, sans qu’ils soient
catalogués parmi les « lois sacrées », ne se réfèrent pas moins, d’une
manière ou d’une autre, au champ religieux et à ses multiples aspects.
En procédant ainsi, on pourra sans doute se former une idée plus
globale, mais aussi plus précise, des façons dont les hommes
perçoivent, dé.nissent et réglementent leurs relations avec le monde
divin. Pour le moment, disons simplement que cette ébauche, de par sa
nature, sans analyses détaillées et références bibliographiques
discutées, risque de paraître aux yeux de certains plutôt « banale »,
rebattue, voire rébarbative. Sa seule ambition est de .xer un cadre
général, de poser quelques problèmes, de suggérer quelques pistes
dans le chemin ardu des écritures1.

***

Stella Georgoudi

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=142


On n’a probablement pas besoin de rappeler une fois encore comment
l’étude de la religion grecque nécessite, dans l’exploration des
pratiques et des comportements cultuels, une prise en compte de
toute sorte de sources disponibles : non seulement les données
littéraires — qui sont souvent privilégiées par les modernes —, mais
aussi les inscriptions, les résultats des fouilles, les images ou les
monnaies. Certes, cela ne veut pas dire qu’on ne peut pas se
concentrer sur une œuvre littéraire, sur un auteur, bref sur l’étude des
textes. Mais on se gardera de généraliser à partir de ce genre de
sources en échafaudant des théories globalisantes qui seraient
appliquables à toutes les cités grecques. On peut très bien, par
exemple, explorer la façon dont Euripide conçoit, dans son œuvre,
Dionysos et son culte. Mais on ne saurait interpréter les multiples
facettes des cultes dionysiaques, dans les cités grecques, en prenant
comme modèle privilégié le Dionysos des Bacchantes d’Euripide. De
même, il est parfaitement légitime d’étudier la façon dont un auteur
comme Porphyre présente et décrit le rituel (singulier, s’il en est) des
Bouphonia à Athènes ( De l’abstinence, II, 29-30). Mais on ne pourrait
généraliser et expliquer le système sacri.ciel grec à partir du récit de
ce penseur qui, s’appuyant sur des sources pythagoriciennes et sur
Théophraste, s’élève contre les sacri.ces d’animaux et la
consommation de viande2.

Dans cette approche pluridimentionnelle des faits cultuels, l’étude de
ce qu’on appelle communément « lois sacrées » devient de plus en plus
indispensable. Certes, on pourra voir là un truisme, on pourra objecter
que cela va de soi, mais, dans la réalité, on n’a pas l’impression que
tout le monde soit conscient de la nécessité de prendre en
considération la richesse épigraphique dans l’exploration des cultes
grecs. Il est vrai qu’on reste souvent perplexe devant l’hétérogénéité
de ce corpus qui comprend des documents de caractère très varié : des
lois, des décrets, des statuts, des testaments, des actes de fondation,
des traités, des contrats de location, des dédicaces, des oracles etc.
Tout aussi variées sont les instances normatives, celles qui
promulguent ces textes. Car on a aDaire à des cités ou à des
fédérations, à des subdivisions civiques ou à des magistrats, à des
sanctuaires ou à des associations cultuelles etc. Quant à la datation, on
peut aller du début du VI e siècle jusqu’à l’époque impériale romaine.

Or ces documents, émanant d’autorités si diverses, ont en commun le
fait de concerner, dans leur totalité ou en partie, les aDaires
religieuses, tout ce qui porte sur les puissances divines ou héroïques,
tout ce qui touche les sanctuaires et autres espaces de culte,
l’administration des biens sacrés, les fêtes et leur organisation, les
sacri.ces et leurs multiples modalités, les rites puri.catoires et les
divers interdits, non seulement les prêtrises et leurs obligations ou
droits, mais aussi l’intervention active dans le domaine religieux
d’autres agents cultuels, distincts des prêtres et des prêtresses. Bref,



nous avons aDaire à une vaste réglementation de ce que les Grecs
quali.aient de « choses divines » ( ta theia pragmata ), pour les
distinguer des « choses humaines » ( t a anthrôpina pragmata ),
distinction que les Athéniens pouvaient formuler par l’expression ta
hiera kai ta hosia, comme le suggère le décret au sujet des Platéens3.
Car, bien que la religion irrigue, comme on sait, toutes les
rami.cations de la vie civique, on n’a pas aDaire à une confusion entre
ce qui revient aux dieux et ce qui concerne les hommes. Cependant,
les dieux et les hommes constituent deux sphères qui appartiennent
au domaine public, ce qui est clairement exprimé, par exemple, dans le
fameux contrat établi entre une petite cité crétoise et le scribe
Spensithios, vers 550 av. notre ère . Nommé à vie, traité comme un
magistrat, Spensithios est engagé par la cité, et pour la cité, en tant
que scribe et mnamôn, « dans les aDaires publiques ( ta damosia), tant
celles des dieux que celles des hommes ( ta thiêia kai tanthrôpina) »4. Or
nous savons que ces deux sphères du domaine public faisaient l’objet
de discussion et de délibération dans l’Assemblée du Peuple, dont la
première partie était justement consacrée aux « affaires des dieux »5.

C’est donc pour régler les aDaires divines, « comme il convient aux
dieux » ( kata to prepon… tois theois )6, qu’on décide d’écrire, ou plus
précisément de faire graver sur la pierre ces « lois sacrées », qu’on
publie, aMche, expose, dans les sanctuaires ou dans d’autres espaces
publics, à la vue de tous. Or, lorsqu’on cite les « lois sacrées » en
mettant souvent l’expression entre guillements, on ajoute d’habitude
que cette dénomination est purement conventionnelle. Mais on se
contente de cette généralité sans chercher à aller plus loin. Mêmes les
éditeurs des trois principaux corpus, intitulés Lois sacrées, à savoir
Ioannes de Prott et Ludovicus Ziehen, Franciszek Sokolowski et, plus
récemment, Eran Lupu, n’ont pas accompagné leurs ouvrages — par
ailleurs fort indispendables — d’une ré�exion substancielle sur la
catégorie des « lois sacrées » qu’ils ont, en fait, créée. Comme l’a noté
très justement Robert Parker qui est, à ma connaissance, le premier à
entamer cette analyse : « through force of inertia we often continue to
behave as if the texts assembled in Sokolowski are sacred laws, and
sacred laws are the texts assembled in Sokolowski »7. Je dirais que
maintenant on y ajoute tout simplement les 27 nouveaux documents
traités comme des « lois sacrées » par Lupu.

Cependant je n’ai pas l’intention de fournir ici une dé.nition
rigoureuse de ce que seraient les « lois sacrées » grecques. Pour la
simple raison que, sous ce titre précis et univoque, les modernes ont
opéré des groupements arti.ciels, composés de textes qui, tous, ne
sauraient être qualifiés de « lois » ou de « sacrées ». Pour ma part, je ne
vois pas pourquoi il faudrait chercher à dé.nir, encore une fois guidé
« par la force d’inertie », une construction moderne, qui nous pose
plus de problèmes qu’elle n’en résout, d’autant plus que tous, ou
presque, répètent chaque fois que ce titre est inadéquat, pour ajouter



tout de suite qu’on l’utilise quand même par habitude8. E. Lupu semble
encore plus résigné : « “Sacred law” may be misleading, and should not
be taken at face value in all cases ; nevertheless, it has, for better or for
worse, prevailed. Coining a new term — should any be coined at all — is
pointless »9. On continue donc à parler de « lois sacrées », tout en
sachant que chacun entend ce titre de diverses façons. Pour M.
Guarducci ( ibid.), par exemple, on devrait stricto sensu considérer
comme des « lois sacrées » celles qui réglementent la vie des
sanctuaires, et surtout celles dictées par l’oracle. Certains hellénistes
encore expliquent pourquoi ils éliminent de ce « corpus » des
inscriptions, que d’autres acceptent et souvent on ne comprend pas
sur quels critères on réfute ou l’on adopte une soi-disant « loi sacrée ».
Bref on peut se demander s’il ne serait pas plus judicieux — au moins
pour le moment — de partir du contenu et de parler tout simplement
de règlements religieux, en prenant en compte tous les textes qui, d’une
façon ou d’une autre, règlent les aDaires concernant les cultes divins
et héroïques, ainsi que les documents qu’on appelle « lois funéraires »
10.

En adoptant ce titre global, on pourrait éviter divers écueils et faux
dilemmes. Dans son corpus des « lois sacrées », Lupu par exemple
accepte seulement les textes qui s’occupent exclusivement de
questions cultuelles, ainsi que de fêtes ou de sacri.ces accomplis dans
le cadre des cultes « ordinaires ». Du coup, il exclut tout règlement
relatif à des actions cultuelles ponctuelles ou « extraordinaires ».
Remarquons, par ailleurs, que le titre règlement religieux n’est pas
absent des corpus des « lois sacrées », mais on ne comprend pas
toujours dans quel sens il est utilisé. De même, dans les trois volumes
des Lois sacrées de Sokolowski, toutes les inscriptions ou presque sont
rangées sous le titre de règlement cultuel ou règlement relatif au culte , ou
règlement sur … relatif à… etc., sans aucune autre explication. Autre
exemple : le premier tome du Corpus des inscriptions de Delphes , édité par
Georges Rougemont (Paris, 1977). Il est intitulé Lois sacrées et règlements
religieux mais, dans la « Présentation », il est surtout question de
règlements religieux. L’auteur remarque d’ailleurs que « les lois sacrées
constituent une catégorie mal définie » (p. 1).

Il y a une autre raison qui rend inadéquate le nom moderne de « lois
sacrées ». C’est que les Grecs eux-mêmes possèdent et citent des hieroi
nomoi, donc des « lois sacrées », auxquelles ils renvoient parfois à
l’intérieur même de certains règlements religieux ou autres. Préciser
la nature de ce qu’on désigne en grec comme des hieroi nomoi,
comprendre à quoi correspond cette dénomination pour les Grecs, est
une tâche bien diMcile, mais indispensable et inévitable pour toute



recherche concernant les réglements religieux. D’ailleurs, il est
signi.catif à ce propos que cette question ne soit abordée ni par
Sokolowski, ni par Lupu qui esquive ce problème dans une note ( op.
cit., p. 4, n. 8). En attendant que l’enquête en cours puisse apporter
quelques réponses, j’aimerais donner deux exemples signi.catifs de
cette expression employée par les Grecs, deux exemples qui montrent
aussi l’importance de l’écrit dans ce type de règlements : Je prends le
premier exemple dans une inscription de Cos, relative à la pureté
rituelle11. Il y est dit qu’on propose ce règlement pour que les
puri.cations, les lustrations et les sacri.ces soient accomplis
« conformement aux lois sacrées et ancestrales ( kata tous hie] rous kai
patrious nomous) » (A1. 5-6) ; or, les responsables élus, en l’occurrence
deux personnes quali.ées d’épistates, reçoivent — sans doute des
gardiens des lois, les nomophulakoi (le terme est restitué) — « ce qui est
écrit dans les lois sacrées ( ta gegrammena en tois hierois nomois ) » à
propos de ces actes cultuels. Et l’on précise par la suite (Al. 12-14), que
si certains, au sujet des aDaires sacrées, agissent contrairement à « ce
qui est écrit ( para ta gegrammena ) », ou s’ils n’executent pas (leurs
tâches) conformement à « ce qui a été écrit ( kathôs gegraptai) », qu’ils
éprouvent des scrupules religieux, des remords, pour avoir commis
une impiété à l’encontre de la divinité12. Or ce sont justement ces
gegrammena que les épistates feront transcrire sur deux stèles qu’on va
ériger, l’une dans le sanctuaire de Déméter, l’autre dans celui
d’Asclépios, divinité majeure de Cos.

Dans toute une série de « lois sacrées », on trouve les expressions ta
gegrammena ou katha (per) gegraptai , qui renvoient à ce qui est ou a été
écrit dans ces règlements religieux ou encore la phrase kathoti
progegraptai qu’on peut traduire : « selon ce qui a été écrit
auparavant »13, ce qui pose la question du temps dans ce type de
documents, comme on le verra. Parfois, au lieu de l’expression ta
gegrammena, on trouve la phrase ta dedogmena, « ce qui est ou a été
décidé », et ce sont ces décisions qui seront, en l’occurrence, gravées
sur ce qu’on appelle la copie du décret ( tou psêphismatos to antigraphon)
14. Ainsi, le décret, le psêphisma, est le texte écrit et décidé, un texte
écrit sans doute sur un support perissable, comme une tablette de bois,
u n leukôma, un tableau peint en blanc. Ce texte sera con.é aux
autorités pour qu’elles vieillent à l’application de ces décisions, tandis
qu’une copie du décret, un antigraphon, sera gravé sur une stèle de
pierre qu’on va ériger dans le sanctuaire du dieu, à la vue de tous.

Le second exemple est tiré d’un décret des Acarnaniens concernant
l’accord conclu entre la Confédération des Acarnaniens et la ville
d’Anactorion au sujet du culte d’Apollon 15. On y lit (l. 68  sq.) : « à
propos des jeux et de la fête ( panagurin)16 et de tout ce qui concerne
en général les Aktiades [la forme Aktia désigne plutôt les jeux
panhelléniques institués par Auguste], les Acarnaniens doivent utiliser
les lois sacrées ( chrêsthai… tois hierois nomois) qu’a .xées la cité des



Anaktoriens, comme elles ont été corrigées par les deux parties ». Or,
les textes qui seront enregistrées ( katakechôrismena) sur les stèles,
selon ces lois sacrées revisées, « seront kuria [feront autorité, auront
force de loi] et aucune loi, ni aucun décret ne pourra abroger [litt.
délier, luesthai] en quoi que ce soit ce qui a été transcrit » ; et l’on
prévoit des amendes et des châtiments au cas où on essaierait de
proposer un décret ou une loi, pour rompre ce qui a été convenu : s’il
s’agit d’une cité, elle doit payer cinq cents mines ; mais s’il s’agit d’un
simple particulier, « qu’il soit mis à mort après jugement au tribunal,
et que la loi et le décret soient frappés de nullité ( atelês) ». Cependant,
tout cela n’empêche pas des révisions ultérieures : « mais qu’il soit
possible de corriger ( diorthoin) les lois sacrées, lorsqu’il y aura une
révision de la législation ( nomothesia), à condition qu’aucun terme ne
soit en contradiction avec ce qui a été inscrit sur la stèle ».

Ce texte est important entre autres pour ce qui concerne les relations
entre les cités et la confédération. Jusque-là, c’était la cité
d’Anactorion qui organisait le culte d’Apollon Aktios (l. 15 : tou
Apollônos tou Aktiou), nommé ainsi d’après la bourgade Action, où se
trouvait son sanctuaire, un lieu voisin d’Anactorion. Mais à cause des
guerres, la cité d’Anactorion n’a plus les capacités .nancières pour
assurer le culte d’Apollon. La Confédération propose donc de se
charger des cérémonies religieuses en l’honneur du dieu. Pour qu’on
puisse rendre tous les honneurs dus à Apollon de la manière la plus
éclatante, la Confédération propose en outre de faire du sanctuaire
une « propriété commune » (l. 14 : koinou genomenou tou hierou), à
condition que les jeux et les fêtes soient accomplis « selon la tradition,
selon les coutumes ancestrales » (l. 26 : kata ta patria), et qu’on
n’empiète pas sur les propriétés de la cité d’Anactorion dans le
sanctuaire (l. 36-40). Dans le cas de cette inscription, comme dans
d’autres cas aussi, on ne peut pas préciser le contenu de ces patria mais
on peut, sans doute, supposer que ces patria, ces « coutumes
ancestrales » étaient, en l’occurrence, explicitées dans les hieroi nomoi,
dont parle le décret.

S’il en est ainsi, cela signi.e que les patria ne sont pas toujours des
« coutumes ancestrales » transmises seulement oralement, comme le
pense la majorité des hellénistes. Certes, l’aspect oral des patria est
manifeste dans plusieurs cas où apparaît ce terme. Cependant, on a
quelques indices, provenant de sources littéraires ou épigraphiques,
qui associent les patria avec l’écriture. À titre d’exemple littéraire, on
pourrait citer Athénée (IX, 410 a-b), où il est question des patria écrits
des Eupatrides à Athènes dans lesquels on trouverait des instructions
pour la puri.cation des suppliants. Comme exemple épigraphique, on
pourrait renvoyer à la Convention entre Delphes et Skiathos, de la
première moitié duIV e siècle, où il est dit à la .n du texte (l. 32-37) :
« Il a plu aux Delphiens que ces patria soient acquis aux Skianthiens,
par quatre cents voix et plus »17. Par cette convention donc, les gens



d e Skiathos ont acquis certains droits, certains privilèges, à Delphes,
comme par exemple, l’exemption de taxes, ou la promanteia, le droit de
consulter le premier l’oracle (l. 5-8). Or ces droits écrits  et exposés sur la
pierre sont qualifiés de patria, car ils vont fonctionner sans doute, pour
les années à venir, comme des droits traditionnels, comme des usages
ancestraux.

En revenant sur la question des hieroi nomoi, on pourrait ajouter que
d’autres documents épigraphiques, non inclus par les modernes dans
le corpus des « lois sacrées », parlent de hieroi nomoi. Ainsi le texte de
l’arbitrage de Magnésie entre deux cités crétoises, Itanos et
Hierapytna 18. Aux lignes 81-82, il est question de hieroi nomoi, de
« malédictions » ( arai), de peines (  epitimia). Et l’on pourrait sans
doute apprendre beaucoup d’une inscription de Tégée, si on l’avait en
entier. Car nous n’avons que la première ligne où l’on peut lire : « Loi
sacrée pour tous les jours »19. Il s’agirait peut-être d’un calendrier de
cultes, placé sous l’autorité d’un hieros nomos. On dirait donc que la
notion de « loi sacrée » n’était pas inconnue des Grecs. Mais les
modernes utilisent l’expression de façon extensive en y englobant tout
ce qui porte sur le domaine religieux, les cultes et leur organisation.

Cependant on pourrait dire aussi que les Grecs eux-mêmes avaient une
idée assez �oue et imprécise de ce qu’était un hieros nomos, comme le
suggère d’ailleurs Robert Parker (art. cit.). Sans doute. Mais il serait
interéssant, dans une enquête plus poussée, de s’interroger sur les
raisons qui incitent une cité à quali.er de « sacrées » certaines de ses
propres lois. On a cependant l’impression que, dans certains cas, un
hieros nomos est conçu par les Grecs comme une loi inspirée, d’une
certaine façon, par la divinité. C’est peut-être le sens que donnait
Margherita Guarducci à un tel texte, lorsqu’elle disait que les « lois
sacrées » sont surtout celles dictées par l’oracle. Quoi qu’il en soit, du
point de vue de la publicité, les hieroi nomoi sont traités comme les
autres lois de la cité : on les fait graver sur des stèles qu’on érige dans
un endroit public, pour qu’elles soient visibles à tous, et on prend soin
d’en déposer une copie, un antigraphon, dans les archives publiques,
comme on le voit, par exemple, dans une inscription de Gytheion,
importante pour notre propos20.

Cela dit, il faut noter de nouveau que les hellénistes, bien qu’ils
acceptent presque tous le titre de « lois sacrées », ne sont pas toujours
d’accord sur la composition d’un tel corpus, ce qui ajoute à la
confusion et plaide plutôt pour l’abandon de cette expression
fabriquée de toutes pièces. Par exemple, le décret des Acarnaniens cité
plus haut est considéré par les uns comme une « loi sacrée » (par
exemple Sokolowski ou Lupu) mais par d’autres (par exemple
Pouilloux) comme une inscription portant sur l’histoire des cités dans
leurs rapports avec les confédérations. Un autre long décret,
d’Athènes cette fois, qui porte sur l’Amphiareion d’Oropos21, n’a pas



été inclu par Sokolowski dans son corpus des « lois sacrées », choix

justi.é par Lupu 22. Cependant cette inscription donne des
informations très importantes relatives à l’usage de l’argent sacré, aux
diDérentes réparations à faire dans le sanctuaire d’Amphiaraos ou aux
recompenses dues au neôkoros. Il faudrait donc mener toute une
ré�exion pour désigner plus précisément ce que nous entendons par
« loi sacrée ». D’autant plus que nous avons une série de textes,
comme les inventaires des temples qui, sans être jamais considérés
comme des « lois sacrées », sont indispensables dans l’étude des cultes.
Pour se faire une idée de la statue cultuelle d’Athéna Polias, dans
l’Érechtheion, sur l’Acropole athénienne (statue perdue pour nous), on
ne saurait, par exemple, faire l’économie de ces longs inventaires du
sanctuaire d’Athéna, c’est-à-dire de ces inscriptions fondamentales qui
donnent des informations sur la robe de la statue ou les bijoux qui
paraient l’image cultuelle de la déesse.

Ici s’impose une autre remarque : le règlement des Acarnaniens
montre aussi la possibilité de « corriger », de réviser, sous certaines
conditions, les hieroi nomoi qui contiennent sans doute les patria. Ainsi,
je dirais que les hieroi nomoi, qui font assurément partie des « écrits
publics », des dêmosia grammata , peuvent, le cas échéant, « bouger »,
malgré le fait qu’un orateur comme Eschine ou un philosophe comme
Platon mettent parfois l’accent sur la nécessité de laisser les écritures
immuables. En effet, dans le Contre Ctésiphon (III), 75, Eschine considéra
la conservation des écrits publics ( tôn dêmosiôn grammatôn ) comme
une « bonne chose » ( kalon) : car ils restent « immuables » ( akinêton)
et ne suivent pas dans leurs volte-face les transfuges de la politique.
Platon, quant à lui, dira ( Lois, X, 890 e-891 a) que les prescriptions de la
loi, une fois con.ées à l’écriture, peuvent éternellement être soumises
à un contrôle ( elegchon), et restent toujours calmes ; elles ne bougent
pas ( pantôs êremei). En.n, le fameux règlement des Mystères
d’Andania, en Messénie, témoigne du même souci : ce règlement ne se
nomme lui-même ni loi ni décret mais diagramma, mot qui peut ici
signi.er littéralement : « chose décrite par l’écriture ». Par ce terme
ou par l’expression ta gegrammena qui quali.e aussi ce règlement, on
veut sans doute mettre l’accent sur l’autorité du texte écrit. Or, à la .n
de cette longue inscription qui règlemente les Mystères d’Andania,
Mystères qui sont, pour Pausanias, presque aussi vénérables que ceux
d’Éleusis, il est dit que les responsables « ne doivent rien faire bouger »
( mê metakinountes) des prescriptions contenues dans le diagramma,
rien qui puisse entraîner la ruine des Mystères ; dans le cas contraire,
que leur proposition écrite ( to graphen) soit sans eDet. En revanche,
que le diagramma soit validé pour toujours ( kurion estô eis panta ton
chronon)23.



Il faut en.n observer un autre aspect de ce qu’on appelle, au sens
large, « lois sacrées ». En eDet, dans ces textes qui règlementent les
« aDaires des dieux », il est parfois question non pas de ce que les
Grecs quali.ent, plus précisément, de hieroi nomoi, comme on l’a vu,
mais tout simplement de nomos, de nomoi ou de nomima. Or la mention
de ces mots renforce la presence de l’écriture dans ce type de
documents. Car on se refère souvent à ce qui est écrit dans le nomos, les
nomoi ou les nomima 24. Par exemple, les agents cultuels qui s’occupent
d’un sanctuaire (qu’ils soient prêtres, prêtresses ou autres) doivent
agir conformement à la loi ou les lois établies par la cité, des lois qui
peuvent aussi être « anciennes » ( archaioi nomoi). Il faut encore qu’ils
respectent les nomima et, dans ce cas, nomimon peut, bien entendu, se
référer à ce qui est .xé par la coutume en général, une coutume non
écrite mais il peut aussi signi.er ce qui est prescrit, codi.é, .xé par
écrit dans certaines nomoi.

Dans une « loi sacrée » relative au culte d’Amphiaraos à Oropos 25, par
exemple, il est dit (l. 6-8) que le prêtre du dieu doit obliger le néocore à
s’occuper du sanctuaire et de ceux qui arrivent au hieron,
« conformement à la loi » ( kata ton nomon) ; plus loin (l. 39), en se
référant à ceux qui pratiquent l’incubation dans le sanctuaire, on
précise que le .dèle doit « obéir aux lois » ( peithomenon tois nomois).
Dans un autre règlement relatif au Thesmophorion du Pirée 26, il est
dit (l. 13-17) que « si quelqu’un enfreint l’une quelconque de ces
prescriptions [mentionnées auparavant], que le dèmarque lui in�ige
une amende et porte l’aDaire devant le tribunal en faisant usage des
lois qui sont établies à ce sujet » ( tois nomois hoi keintai peri toutôn ) ; ou
encore, si quelqu’un coupe du bois des arbres sacrés, que soient en
vigueur, puissantes, les « anciennes lois » (  tous archaious nomous),
établies à ce sujet (l. 18-21). Dans un autre exemple signi.catif, on
retrouve les patria et le nomos. Il s’agit d’un règlement de la cité
rhodienne d’Ialysos, relatif au culte d’Alectrôna 27, selon lequel des
décisions sont prises par les magistrats et les Ialysiens, « a.n que le
sanctuaire et le temenos d’Alectrôna soient exempts de souillure
conformement aux coutumes ancestrales ( kata ta patria) » (l. 1-5). On
précise ensuite (l. 8-13) qu’on doit transcrire sur la stèle le présent
décret, ainsi que ce qu’il n’est pas hosion, d’après les lois ( ek tôn nomôn)
28, d’apporter ou de faire entrer dans le temenos. De surcroît, pour que
tout le monde soit prévenu, on transcrit également, sur la stèle, les
châtiments ( epitimia, cf. ci-dessus) réservés à qui agit contre la loi (
para ton nomon).

Ailleurs, comme à Milet, le collège des stratèges de la cité établit une
loi ( nomon tithentai) pour .xer les termes de la vente de la prêtrise
d’Asclépios et celles de tous les dieux honorés également dans le
temenos, dans l’Asclépieion29. À Céos, un règlement funéraire
commence ainsi : « Celles-ci sont les lois ( nomoi) concernant les
morts »30, ce qui rappelle une phrase analogue qu’on lit sur le fameux



cippe de la phratrie des Labyades à Delphes (première moitié duIV e

siècle av. notre ère ) : « Celle-ci est la loi ( tethmos) relative au mobilier
funéraire ( per tôn entophêiôn, litt. « les choses qu’on met dans la

tombe ») »31. Quoi qu’il en soit, ces quelques exemples du nomos
posent justement la question de la nature de ces lois dans ce type de
règlements. S’agit-il, dans certains cas, de vraies « lois sacrées »,
considérées par les Grecs comme hieroi ? La question posée devrait
concerner non seulement le caractère de ces nomoi mais aussi le sens et
le contenu d’autres formules qui expriment certains interdits et qui
sont souvent associées aux nomoi (comme ou themis, ouch hosiê, ou phora
etc.).

Certes, on ne pourrait pas énumérer, dans le cadre de ce travail, tous
les problèmes qu’aDronte le lecteur de ce « corpus ». J’en signale
seulement certains qui me paraissent de première importance. Tout
d’abord, le problème concernant la grande variété que présentent les
« lois sacrées » d’une communauté à une autre. Par exemple, les
modalités sacri.cielles, les charges qui incombent aux diDérents
agents cultuels, les modes d’administration des sanctuaires, les tâches
des .dèles, les règles de puri.cation qu’on doit observer en entrant
dans un sanctuaire ou après une période ou une action quali.ée
d’impure, etc., ne sont pas les mêmes partout et ne valent pas pour
toute puissance divine. Chaque cité est libre d’inscrire sur la pierre, si
et quand elle le juge indispensable, un règlement de cette nature mais
en .xant ses propres choix, ses propres interdictions, ses propres
prescriptions qui n’ont pas valeur de loi pour la cité voisine.

Ensuite, le problème portant sur les raisons, les causes, les conditions
qui amènent une cité, un dème, un groupe, une association à décider
d’écrire, de rédiger et de publier un règlement religieux. Certes, on
comprend parfois facilement les raisons d’un tel acte, lorsqu’il s’agit,
par exemple, de calendriers sacrificiels, qui ne constituent pas tellement
des textes ritualistes mais qui sont des documents de caractère
souvent .nancier réglant des questions pratiques et budgetaires,
relatives à l’organisation des sacri.ces, dans le cadre d’une cité ou
d’un groupe plus restreint. Très souvent, ces « lois sacrées » sont donc
des documents cultuels locaux qui prescrivent, selon les mois et les
jours, les animaux que la communauté doit sacri.er aux dieux et aux
héros de son panthéon. Dans ce cas, ce qui intéresse particulièrement
c’est le prix de chaque victime, c’est la somme d’argent que la
collectivité doit dépenser dans une année civile, pour honorer
convenablement ses dieux. D’autres raisons sont plus ou moins
apparentes : lorsqu’on veut, par exemple, régler les termes de la vente
d’une prêtrise ou garantir les parts d’honneurs destinées aux agents
cultuels ou réglementer la protection des sanctuaires et de leurs biens
ou, encore, lorsqu’on doit instituer des règles cathartiques pour éviter
toute souillure dans un espace sacré. Je signale ici des faits et des



comportements bien connus des spécialistes.

Mais souvent les causes de la publication des « lois sacrées » sont
moins visibles. On pourrait dire en général que la réorganisation des
cultes constitue une raison fréquente pour la promulgation d’un tel
texte. Réorganisation rendue souvent nécessaire à la suite d’un
synœcisme qui réunit diverses cités, ce qui a des répercussions sur
leur vie religieuse. Comme exemples caractéristiques de cette
réorganisation, on connait la grande inscription de Cos ( LSCG n° 151)
ou le calendrier des cultes de Myconos. Dans ce dernier cas, il s’agit
d’un texte qui ne constitue pas une liste complète des cultes mais qui
présente surtout les additions et les changements cultuels, comme le
montre le début du texte : « Dieux, à la bonne fortune. Sous l’archontat
d e Kratinos, Polyzèlos, Philophrôn, lorsque les cités (de l’île) se
réunirent par synœcisme, il a plu aux citoyens de Myconos d’oDrir les
sacri.ces suivants, en plus de ceux accomplis auparavant ( tois
proteron) et de recti.er (de restaurer, de redresser,  epênorthôthê) ces
derniers »32. Une autre raison semblable concerne l’istitution de
nouvelles fêtes pour commémorer une reconciliation, comme par
exemple, le décret du peuple de Magnésie, concernant l’organisation
des cérémonies en l’honneur de Zeus Sôsipolis, après la conclusion de la
paix avec Milet en 197/196 ( LSAM n° 32). Parfois on veut réactiver une
fête tombée dans l’oubli ou célébrée sans l’éclat dû à la divinité
honorée. C’est le cas bien connu de la fête des (E)isitêria en l’honneur
d’Artémis Leukophruênê, également dans la cité de Magnésie du
Méandre. En eDet, vers la .n du III e siècle av. notre ère , les Magnètes,
désireux d’accroître les honneurs rendus jusqu’alors à leur déesse,
votent un premier décret (A) qui instaure la fête des (E)isitêria, a.n de
célébrer, en la commémorant solennellement chaque année,
l’installation du xoanon d’Artémis dans son nouveau temple, le
Parthenôn. Cependant, plus tard (première moitié duII e siècle av. notre
ère), constatant sans doute qu’avec le temps cette fête a perdu sa
splendeur, les Magnètes prennent, par un second décret (B), de
nouvelles mesures pour que les (E)isitêria soient célébrées dorénavant
avec plus de zèle et d’éclat. Cité, citoyens et autres habitants
conjuguent donc leurs eDorts pour organiser, avec grand faste, ces
cérémonies, en faisant des libations et en oDrant des sacri.ces aussi
bien collectivement qu’individuellement33.

La réorganisation .nancière d’une fête peut constituer une des raisons
pour faire transcrire et publier un règlement religieux34, ainsi que la
réa.rmation par la cité des droits d’un groupe, par exemple d’un
genos, comme celui des Praxiergides à Athènes. Depuis une haute
antiquité les membres de ce genos intervenaient aux fêtes des
Plyntéries et des Kallyntéries, en l’honneur d’Athéna Polias et portant
sur le déshabillage, le nettoyage et le rhabillage de l’ancienne statue de
la déesse. Par un décret du Conseil et du Peuple, on décide donc de
rendre visible pour tous, sur une stèle qu’on va ériger sur l’Acropole,



les prérogatives de ce genos. À la demande des Praxiergides, on va aussi
transcrire sur la pierre « ce qui a été décreté auparavant », ainsi qu’un
oracle d’Apollon portant sans doute sur des nouveaux droits. On
remarque qu’on rend aussi publiques des décisions antérieures, ce qui
signi.e vraisemblablement que ces premières décisions sont restées
dans les archives et qu’on les publie maintenant avec les nouvelles
dispositions conformes à l’oracle delphique35.

On pourrait sûrement ajouter d’autres raisons à celles déjà citées,
choisies comme autant d’exemples. Mais je ne saurais clore cette
ébauche, sans soulever, très brièvement, deux autres questions qui me
paraissent essentielles pour l’étude des règlements religieux des
Grecs : la question de l’ espace et celle du temps.

La question de l’ espace concerne non seulement les endroits où l’on
choisit de placer, d’ériger, d’aMcher ces règlements religieux, et les
raisons qui dictent un tel choix mais également les diDérents lieux et
espaces indiqués, pour diverses raisons, dans le texte lui-même. De ce
point de vue, le calendrier sacri.ciel du dème attique d’Erchia est très
significatif36 car il précise par écrit les diDérents lieux de sacri.ces, en
montrant l’importance que revêt la relation « spatiale » entre la cité
d’Athènes et ce dème : parmi les 56 sacri.ces prescrits par ce
calendrier, 50 doivent être accomplis dans diDérents lieux du dème
qu’on dénomme et parmi lesquels .gure l’acropole d’Erchia ; 5
sacri.ces auront lieu en astei, c’est-à-dire à Athènes (par exemple, sur
l’Acropole ou à l’Éleusinion) ; en outre, un sacri.ce sera accompli en
dehors d’Athènes et du dème, sur le mont Hymette, en l’honneur de
Zeus Epakrios, du Zeus des sommets. Cette distribution spatiale des
actes cultuels en dit long sur les rapports entre la ville et son
territoire, entre la cité et ses subdivisions civiques. Elle en dit long
aussi sur la volonté de mettre ces prescriptions sous les yeux de tous,
en les exposant dans des endroits bien en vue pour assurer la visibilité
de ces règlements. Comme c’est le cas pour d’autres écritures de la
cité, on retrouve ici le souci constant de donner la meilleure publicité
à ces règlements. Parfois même on laisse aux responsables la charge de
choisir l’endroit le plus adéquat : un règlement relatif aux ex-voto de
l’Amphiareion d’Oropos prescrit que les agents chargés de
l’administration sacrée, en l’occurrence les hierarchai, « fassent
transcrire sur la stèle le décret pris à ce sujet et qu’ils la fassent ériger
à l’emplacement qui leur paraîtra le plus beau ( en kallistôi) et qu’ils
fassent les compte de la dépense occasionnée »37.

En.n, le temps. On remarque souvent qu’on se réfère à des écritures
antérieures, à un texte précédent, dont on reprend certains termes.
Plusieurs expressions et formules renvoient à ce qui a été écrit, décidé,
voté auparavant ( ta progegrammena , prographê, programma, ta
prodedogmena, ta proepsêphismena, ou ta proteron epsêphismena , etc.). On
peut enjoindre aussi aux responsables d’agir selon ce qui a été prédit (
kata tas prorrêseis) ou bien selon ce qui existait avant (  kata ta



proüparchonta) ou encore comme auparavant (  kathaper proteron,
kathaper kai prin). Il arrive aussi qu’on ajoute à une « loi sacrée » des
prescriptions supplémentaires, à des dates ultérieures. Un exemple
signi.catif de ces écritures successives est fourni par un règlement du
Pirée, relatif au culte d’Asclépios et des divinités associées, où l’on
constate que le texte n’a pas été gravé en une seule fois. Il s’agit d’un
bloc de marbre inscrit de quatre côtés. Or, le côté A, l. 1-10 date du
début du IV e siècle av. notre ère  ; les lignes 11-17 ont été ajoutées plus
tard par le prêtre Euthydèmos ; les côtés B, C, et D sont encore plus
tardifs38. Cela nous donne sans doute un exemple d’une évolution
probable du culte et des pratiques sacri.cielles, une évolution ou des
changements au .l des années, qu’on pourrait remarquer dans
d’autres lieux de culte.

Certes, ces quelques exemples ne suMsent absolument pas à montrer
l’importance du facteur temps dans cette mise par écrit des règlements
religieux. J’ajoute seulement, que ces textes, qui s’occupent des theia
pragmata qui organisent et gèrent les multiples relations entre les
dieux et les hommes, ces règlements écrits donc on les consacre
souvent de façon permanente a.n qu’ils restent pour toujours, voués à
l’éternité : pros ton hapanta chronon  39.

Je suis consciente que ce tour d’horizon rapide et à grands traits n’a
apporté ni des réponses ni des solutions aux nombreuses
interrogations que soulève l’approche de ce qu’on appelle « lois
sacrées ». En outre, une série d’aspects et de problèmes abordés ici
sont connus et traités de diverses façons par des « instruits », des
« connaisseurs », des eidêmones. Je pense cependant que, si l’on se
libère de cette appellation conventionnelle et restrictive qui ignore ou
laisse de côté une partie signi.cative des « aDaires divines », on
pourra sans doute, grâce à une documentation plus riche et plus
variée, appréhender mieux les moyens mis en œuvre par la collectivité
pour circonscrire, organiser, réglementer ses rapports, ses contacts,
voire sa vie au quotidien, avec ses dieux et ses héros qui l’entourent
pour le meilleur et pour le pire.

Notes

1. Outre dans le cadre du Séminaire commun sur la Normativité, cette
problématique a été surtout exposée, avec plus ou moins de détails,
dans le XIe Colloque du CIERGA (Rennes, septembre 2007), ainsi que
dans le Séminaire «  Histoire et droit », organisé par Claudia Moatti et
Catherine Saliou (Université de Paris-8, 22 févier 2010). Un grand
merci à tous ceux qui ont enrichi la réflexion.
2 . Sur ce problème par rapport aux Bouphonies et le traité de
Porphyre, cf. StellaGeorgoudi, « L’“occultation de la violence” dans le



sacri.ce grec : données anciennes, discours modernes », in
StellaGeorgoudi, RenéePiettre, FrancisSchmidt (éd.), La cuisine et l’autel .
Les sacri0ces en questions dans les sociétés de la Méditerranée ancienne
(Bibliothèque de l’École des Hautes Études, 124), Turnhout, 2005, p.
115-147 (p. 134-138 : Porphyre et la question de la culpabilité).
3 . [Démosthène], Contre Nééra, 104, phrase qu’on pourrait traduire,
dans ce contexte, par «  les choses sacrées et civiles ».
4 . Cf. Henri van EDenterre, FrançoiseRuzé, NOMINA. Recueil
d’inscriptions politiques et juridiques de l’archaïsme grec I, Rome, 1994, n°
22, l. 4-7, p. 102-107 (avec bibliographie précédente).
5. Sur ces questions, cf. toujours l’étude essentielle de MarcelDetienne,
«  L’espace de la publicité : ses opérateurs intellectuels dans la cité », in
MarcelDetienne (éd.), Les savoirs de l’écriture en Grèce ancienne , Lille,
1988, p. 29-81.
6. Selon le Platon des Lois, VIII, 828 c.
7 . RobertParker, « What are Sacred Laws ? », in Edward M.Harris,
LeneRubinstein (ed.), The Law and the Courts in Ancient Greece , London,
2004, p. 57-70 (p. 57-58).
8 . Cf. MargheritaGuarducci, Epigra0a greca , vol. IV, Roma, 1978, p. 3 :
« Ma ormai l’uso vuole che la denominazione « leggi sacre »
comprenda qualsiasi legge relativa al culto ».
9 . EranLupu, Greek Sacred Law. A Collection of New Documents ,
Leiden/Boston, p. 5 (c’est moi qui souligne). Cf., entre autres,
EfthymiaStavrianopoulou (ed.), Ritual and Communication , Kernos Suppl.
16, Liège, 2006, p. 131 : ces textes « have misleadingly been called leges
sacrae ».
10. Stephen D.Lambert utilise le terme religious regulations, mais en
excluant une série de documents, par exemple les calendriers
sacrificiels (in Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 154, 2005, p. 125,
note 2).
11. FranciszekSokolowski, Lois sacrées des cités grecques  (LSCG), Paris,
1969, n° 154, A et B, première moitié du IIIe siècle av. notre ère.
1 2 . Le mot enthumion (Al. 14) signi.e littéralement « ce qui est à
cœur », qui constitue « sujet de préoccupation » (Chantraine, DELG, s. v.
θυμός)
13. F.Sokolowski, Lois sacrées des cités grecques , Supplément (LSS), Paris,
1962, n° 72, l. 4-5, Thasos,I er siècle av. notre ère.
14. LSCG 83, l. 63-69, Koropê, sanctuaire et oracle d’Apollon, vers 100
av. notre ère. Cf. LSCG 84, l. 19-20.
15. LSS 45 = JeanPouilloux (dir.), Choix d’inscriptions grecques , Paris, 1960,
n° 29 (216 av. notre ère). Cf.Lupu, op. cit. (n. 9), p. 90-93.
16. Litt., la réunion de tous pour une fête solennelle.
17. GeorgesRougemont, op. cit., n° 13.
18. Sylloge 3, n° 685 = Inscriptiones Creticae III-iv, n° 9 (112-111 av. notre
ère).
19. IG V, 2, n° 5 : Νόμος ἱεϱὸς ἰν ἄματα πάντα (Tégée, IV e siècle av.
notre ère).



20. SEG 11 (1954), n° 923 (ca. 15 av. notre ère), l. 36-39 : Στησάτωσαν δὲ
ϰαὶ στή/λην λιθίνην χαϱάξαντες εἰς αὐτὴν τὸν ἱεϱὸν νόμον ϰαὶ εἰς τὰ
δημόσια δὲ γϱαμματοφυλάϰια θέτω/σαν ἀντίγϱαφον τοῦ ἱεϱοῦ νόμου,
ἵνα ϰαὶ ἐν δημοσίῳ ϰαὶ ἐν ὑπαίθϱῳ ϰαὶ πᾶσιν ἐν φανεϱῷ ϰείμενος ὁ
νό/μος..
21. Vassilis K.Petrakos, Οἱ Ἐπιγϱαφὲς τοῦ Ὠϱωποῦ , Athènes, 1997, n° 290
(369-368 av. notre ère).
22. Lupu, op. cit. (n. 9), p. 7 : cette inscription « is not... a clear-cut case
of a sacred law but at least a borderline case… and Sokolowski is
justified in leaving [ce décret] out of the corpus ».
23. LSCG 65, l. 185-194. Voir maintenant NadineDeshours, Les Mystères
d’Andania. Étude d’épigraphie et d’histoire religieuse, Scripta Antiqua 16,
Bordeaux, 2006.
24. Sur ces termes, ainsi que sur les mots nomizein ou nomizomena, voir
maintenant les diDérentes contributions dans PierreBrulé (éd .), La
norme en matière religieuse en Grèce ancienne, Kernos suppl. 21, Liège,
2009.
25. LSCG 69 (IVe siècle av. notre ère). Cf. Brigitte Le Guen-Pollet, La vie
religieuse dans le monde grec du V e au III e siècle avant notre ère . Choix de
documents épigraphiques traduits et commentés, Toulouse, 1991, n° 40.
26. LSCG 36 (IVe siècle av. notre ère). Cf.Le Guen-Pollet, op. cit., n° 1.
27. LSCG 136 (vers 300 av. notre ère). Cf.Le Guen-Pollet, op. cit., n° 28.
28. C’est-à-dire, en l’occurrence, ce qui n’est pas conforme à l’ordre
religieux.
29. F.Sokolowski, Lois sacrées de l’Asie Mineure  (LSAM), Paris, 1955, n° 52
A (I e siècle de notre ère).
30. LSCG n° 97 A et B,V e siècle av. notre ère (Al. 1) : Οἵδε νόμοι πεϱὶ τῶγ
ϰαταφθιμ[έ]νω[ν].
31. LSCG n° 77 C. Voir surtout GeorgesRougemont, op. cit., n° 9 C l. 19-20
(Ηόδ’ὁ τεθμὸς πὲϱ τῶ/ν ἐντοφήιων), ainsi que p. 52, sur le sens du
tethmos = thesmos, mot qui « sert à désigner les lois de Dracon et de
Solon… et d’autres textes qui ne sont pas des “lois sacrées” ».
32. LSCG n° 96, l. 1-5 (vers 200 av. notre ère).
33. LSAM n° 33 A et B.
34. Cf. le règlement sur l’organisation et le .nancement des Petites
Panathénées, texte comportant une loi et un décret gravés par les
Athéniens sur la même stèle : Peter J.Rhodes, RobinOsborne (ed.), Greek
Historical Inscriptions 404-323 BC, Oxford, 2003, n° 81 (texte amélioré), c.
335 av. notre ère.
35. LSCG n° 15 = IG I3 7 (ca. 460-450 av. notre ère). Cf.Le Guen-Pollet, op.
cit., n° 5.
36. LSCG n° 18 (écriture en 5 colonnes), première moitié duIV e siècle
av. notre ère.
37. LSCG n° 70, l. 44-48 (IIIe siècle av. notre ère). Cf. Le Guen-Pollet, op.
cit., n° 56.
38. LSCG n° 21 A, B, C, D. Cf. E.Lupu, op. cit. (n. 9), p. 63-64.
39. Cf., parmi d’autres, LSS n° 127 (Athènes).



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Nos partenaires

