
La femme au rouleau :La femme au rouleau :
images de femmes lettréesimages de femmes lettrées
dans le monde Grecdans le monde Grec

antiqueantique

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°14n°14, , 20162016, , p. 16-27p. 16-27

Le livre antique était, avant tout, le livre en rouleau, appelé en grec
byblos et en latin volumen. Présent en Égypte depuis le milieu du

Madalina Dana

Figure 1. Figure 1 – Hydrie à figures rouges, attribuée au
Groupe de Polygnotos, 440-430 av. J.-C. (coll. Musée
national archéologique d’Athènes, Inv. 1260)

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=125


IIIe millénaire, le papyrus semble avoir été introduit en Grèce pendant
le règne des pharaons saïtes philhellènes (7e-6e siècles avant J.-C.). Il
est certain qu’au 5e siècle, l’usage des rouleaux de papyrus à Athènes
est courant. Le papyrus servait aussi bien pour les comptes qu’à la
mise par écrit des œuvres littéraires. Ce matériel, assez cher, était
extrait d’une plante que l’on trouve en grande quantité dans les
régions marécageuses au bord du Nil, principalement dans le delta. La
seule description d’époque de la méthode de fabrication du papyrus
nous est parvenue grâce à Pline l’Ancien, auteur du 1er siècle après J.-
C. ( Histoire naturelle, 13.74-82). Le prix assez onéreux du papyrus le
rendait peu accessible, aussi les gens utilisaient-ils, pour
l’apprentissage des lettres, les comptes du quotidien et même la
correspondance, des tessons de céramique appelés ostraka. Il arrivait
toutefois, comme le montre la documentation retrouvée en Égypte,
que le verso de papyrus, plus rêche que le recto où l’on écrivait dans le
sens des >bres, fût utilisé pour les exercices d’écoliers. Ceux-ci allaient
des simples alphabets que les petits écoliers essayaient de noter, en
respectant l’ordre des lettres grecques, jusqu’aux formules plus
élaborées comprenant des séquences de vers homériques. Les
morceaux de papyrus servaient donc comme support d’apprentissage,
alors qu’un rouleau standard, contenant environ 20 feuilles, était
utilisé pour noter des écritures plus élaborées. C’est cette dernière
fonction qui fait qu’à l’époque hellénistique, le rouleau commence à
être associé, puis à signi>er, à lui seul, l’éducation (  paideia) de ceux
dans les mains desquels il était représenté : hommes, mais aussi
femmes.

Une éducation grecque
L’éducation, réservée en priorité aux garçons dont les parents avaient
les moyens >nanciers pour payer un maître, n’était toutefois pas
complètement inaccessible aux >lles, surtout quand la cité se
chargeait, en tant qu’organisme politique, de l’éducation de ses futurs
citoyens. Ainsi, au 5e siècle avant J.-C., Hérodote raconte, dans son
Enquête (5.27), le malheur qui s’était abattu sur les habitants de Chios
quand le toit de l’école s’était écroulé sur les 120 enfants qui
apprenaient leurs lettres et dont un seul réussit à s’échapper.
Trois siècles plus tard, une inscription de Téos mentionne la fondation
d’un riche citoyen, Polythrous, qui laissa un capital important dont les
intérêts devaient servir à >nancer l’éducation des plus jeunes, >lles et
garçons ( Sylloge 3, no 578). À Athènes même, réputée plus
conservatrice que les autres cités, des peintures sur céramique attique
représentent de jeunes écolières en train d’apprendre à lire et à écrire,
avec des tablettes, des styli ou des rouleaux de papyrus, parfois
déployés, sur lesquels on aperçoit des lettres.



Ces témoignages se heurtent à l’image stéréotypée et misogyne
propagée par les auteurs classiques. Ainsi, selon Xénophon dans son
traité d’économie domestique, l’éducation des >lles devait entre mise,
en principe, au service de son rôle de bonne ménagère : la femme
d’Ischomaque, le protagoniste du traité de Xénophon (9.10), était
capable à 14 ans de rédiger une liste des fournitures. Si, en accord avec
ces principes, Théophraste conseille de donner aux >lles une
éducation lettrée pour qu’elles puissent mieux assumer leurs
responsabilités domestiques, Ménandre aJrme qu’éduquer une
femme revient à « donner plus de venin à un serpent » (F 702).
Finalement, l’alphabétisation des >lles devait avoir lieu en fonction du
milieu social, ces dernières étant parfois instruites en même temps que
les garçons de la famille. Il est bien connu que les femmes qui avaient
le plus facilement accès à l’éducation n’étaient pas les >lles de bonne
famille, mais bien les hétaïres, pour la plupart des étrangères, des
métèques. La plus célèbre reste Aspasie, originaire de Milet, compagne
d e Périclès, dont on disait, dans le dialogue Ménéxenos d e Platon,
qu’elle avait formé entre autres à l’art oratoire son propre compagnon.
Elle n’est pas la seule : on peut encore citer Nééra, héroïne d’une
aNaire judiciaire retentissante au 4e siècle, ou Gnathaena, sa
contemporaine, connue pour ses mots d’esprit.

En contraste avec l’Athènes classique, d’autres cités, notamment dans
les îles, oNrent une toute autre image. Le centre d’une éducation
ouverte également aux femmes était, à l’époque archaïque, Mytilène,
située sur l’île de Lesbos, d’où était originaire la poétesse Sappho
(6e siècle avant J.-C.), représentante avec Alcée de la poésie lyrique.
Issue d’une famille aristocratique, elle s’était mariée et avait eu une
>lle, Kléis. Sa poésie, des poèmes d’amour plaintifs, a été imitée
notamment par le poète romain Catulle. Image même de
l’intellectuelle grecque (voir >gure 1), elle ouvre la série des poétesses
célèbres, notamment la Béotienne Corinne. Une élève de Sappho,
Damophyla, fonda une école en Pamphylie, au sud-ouest de l’Asie
Mineure.

Les amies des Muses
En accord avec l’image évoquée ci-dessus, on peut envisager deux
directions de réRexion sur les rapports entre les femmes et les lettres
en Grèce ancienne : elles sont souvent poétesses et toujours amies des
Muses. Les patronnes de toute activité littéraire, artistique ou
scienti>que étant les Muses, il n’est pas rare que les femmes qui s’y
exerçaient soient comparées à celles-ci. Dans l’art grec, les Muses sont
représentées en tant que lettrées, un rouleau ou une tablette à la main.
Dans ce type iconographique, le rouleau n’est pas un attribut
quelconque, mais bien le symbole de l’activité intellectuelle que la



Muse est censée patronner1. C’est souvent ce même schéma qu’on
retrouve pour les femmes lettrées, au point que l’on a parfois du mal à
distinguer entre les déesses et leurs protégées : sur un rhyton de Nysa
(Turkménistan), alors qu’on pensait voir des Muses, on a identi>é
parmi les dix femmes qui lisent, écrivent ou tiennent des instruments
d’écriture, les poétesses Myrtis, Sappho et Corinne 2. Une relation
étroite est donc établie entre les Muses et leurs disciples, comme on le
voit dans une célèbre peinture sur une pyxide conservée à Boston, où
le poète Archiloque se présente aux Muses (voir >gure 2). Sappho en
particulier, mais aussi d’autres poétesses, étaient appelées « la dixième
Muse », le nombre canonique étant arrêté assez tôt à neuf.

Cette comparaison Ratteuse, appliquée aux grands noms de la poésie,
s’est par la suite étendue à la pratique des épigrammes funéraires que
les proches érigeaient en l’honneur des jeunes >lles ou de jeunes
épouses disparues prématurément. Bien entendu, il faut dans ce
dernier cas tenir compte de certaines règles qui régissent le style des
épigrammes. Ce que nous percevons à travers les textes est la
conception grecque de la femme idéale.

Les femmes se rangeaient en trois catégories, calquées sur des >gures
divines ou littéraires : Pénélope, pour valoriser leurs qualités d’épouse
et de mère, puis Aphrodite et les Muses. Les femmes placées sous le
signe des Muses ne sont pas très nombreuses, bien que leurs liens avec
celles-ci s’expriment souvent dans les mêmes termes que pour les
hommes : elles sont servantes des Muses ou amies des Muses . Qui plus est,
dans le cas des femmes « amies des Muses », il est plus plausible que
les divinités soient présentes comme patronnes de la musique plutôt
qu’en tant que protectrices des lettres : l’éducation musicale occupait
davantage de place dans la formation des jeunes >lles que dans celle
des jeunes hommes, le mot paideia (éducation, culture) n’apparaissant
pas dans les épitaphes féminines. La sagesse associée aux femmes n’est
pas toujours une sophia littéraire, mais elle suggère davantage la
modération et la bienséance ( sôphrosynè). Cependant, pour qu’une
femme soit réellement accomplie, il fallait qu’à côté des vertus
féminines traditionnelles, elle incarne des valeurs complémentaires
que l’on trouve dans l’« œuvre des Muses ». Dans l’épigramme
funéraire de Procla de Cyrène, d’époque impériale, on voit s’étaler
tous les éléments contribuant à l’accomplissement d’une femme :
« Bien connue pour ma beauté, mon intelligence et ma gaieté, ma
bonne naissance et ma sagesse, les ouvrages magni>ques des femmes,
métiers et corbeilles, les leçons des Muses savantes, la discrétion de
ma vie, la retenue de mes pensées (…) »3. La même image se dégage
d’une épigramme en provenance de Panticapée, capitale du Royaume



du Bosphore au nord du Pont-Euxin. Le père de la jeune Théophilè
(originaire de Sinope), accablé par la douleur, la plaint en ces mots :
« Tu avais reçu une beauté enviée par les mortels, toi la dixième Muse,

une Grâce mûre pour le mariage, modèle de pudeur »4.

Figure 2. Figure 2 – Pyxide à figures blanches, 460-450
av. J.-C., Boston, Museum of Fine Arts. D’après M. Papini, «
La dolce rugiada delle Muse », dans A. Bottini (éd.), Musa
pensosa. L’immagine dell’intellettuale nell’antichità, Milan,
2006, p. 49, fig. 9



Le rouleau de papyrus dans la main des femmes
Dans une grande majorité des cas, l’équivalent de la référence aux
Muses dans le texte de l’épigramme est le rouleau de papyrus qui
>gure dans la main des défunts ou dans le champ de la stèle funéraire.
L’association entre les Muses et le rouleau de papyrus, comme
symbole de l’éducation, est corroborée par un certain nombre de
stèles où l’image et le texte s’appuient réciproquement.

On a depuis longtemps identi>é ce que l’on peut appeler, sans
toutefois en faire un cliché, la représentation spéci>que du lettré, le
volumen à la main5. P. Zanker  met en avant la notion de

Figure 3. Figure 3 – Stèle funéraire de marbre. D’après
G. Koch, Roman Funerary Sculpture. Catalogue of the
Collections. The Paul Getty Museum, Malibu (California),
1988, no 33, p. 93



l’« intellectualisation » du portrait du citoyen dans l’imagerie de la
basse époque hellénistique. Comme le montre plus récemment L. Del
Corso, le volumen trouve une place stable dans le contexte du nouveau
paradigme iconographique élaboré au cours du 3e siècle avant J.-C.
pour représenter les « professionnels » des lettres. C’est à l’époque
hellénistique qu’est réalisée une longue série de portraits
d’intellectuels, faciles à distinguer en raison de certains éléments
récurrents : un mode particulier de s’habiller, certains gestes,
l’expression du visage, la posture du corps. À ces éléments s’ajoute la
présence des livres, point commun de l’apparence des philosophes,
grammairiens, poètes et orateurs. En même temps que s’opère une
pénétration de l’image canonique de la lecture – personnage en train
de lire un rouleau à moitié déroulé, ou bien avec une tablette à la
main – dans les arts dit « mineurs » et sur les scènes de banquets
funèbres, au jeune homme en train de lire s’ajoute au 2e siècle avant J.-
C. le motif de la jeune >lle s’adonnant à cette même activité6. On peut
même dire que si, à l’époque hellénistique, le rouleau est synonyme
d’une culture à laquelle pouvaient aspirer aussi les gens modestes, il
est également le symbole d’une révolution de genre. Ainsi, l’éducation
apparaît comme une qualité universelle pour commémorer les
défunts, indépendamment de leur origine sociale ou de leur sexe.

Certes, les femmes apparaissent dans une majorité de cas associées à
leurs maris dans les activités de lecture, sur des stèles funéraires à
banquets. L’homme, allongé sur un lit de banquet (  klinè), tient d’une
main un rouleau de papyrus à moitié déroulé, dans l’attitude de la
lecture interrompue. La femme, assise sur le bout de la klinè ou sur une
chaise, soutient d’une main son voile dans une attitude de pudeur,
tandis que dans l’autre main elle tient à son tour un rouleau ou prend
une tablette que lui tend un esclave, situation illustrée par une stèle
funéraire de Byzance de la >n de l’époque hellénistique 7. Cependant,
on voit dans une scène de couple, toujours de Byzance, que ce n’est pas
l’homme, ni les deux époux, mais la femme seule qui est représentée le
rouleau à la main. Qui plus est, seul le nom de la femme est inscrit :
Lysandra, >lle de Dôlès (1er siècle après J.-C.). Assise sur un siège
d’honneur comme ceux du théâtre, la défunte tient de la main gauche
u n volumen de grandes dimensions, partiellement déroulé sur ses
genoux (voir figure 3).

J. Fabricius insiste sur la position particulière des épouses de Byzance,
lettrées comme leurs maris, mais s’interroge aussi sur la valorisation
qui en découle pour la famille8. Pour comprendre la présence sur les
stèles de femmes seules, accompagnées de rouleaux, il convient de
placer la stèle dans son contexte. Une célèbre stèle érigée à la >n du
2e siècle avant J.-C. à Sardes, en l’honneur de Ménophila (voir figure 4),
constitue un exemple d’autant plus précieux qu’il reste singulier dans
le monde grec. À gauche, on voit des rouleaux retenus par des liens et
une corbeille à laine ; en dessous de ces objets est gravée la lettre alpha



(le chiNre 1) ; une Reur de lys est représentée en haut à droite.
L’épigramme oNre un véritable code de déchiNrement de l’image :
« Une élégante et précieuse femme, voici ce que montre cette pierre.
Qui est-elle ? Les écrits des Muses le révèlent : Ménophila […] Le livre
indique sa sagesse, ce qu’elle porte sur la tête évoque sa magistrature,
le chiNre 1 révèle qu’elle était enfant unique, le panier à laine est signe
de sa vertu bien ordonnée, le lys témoigne de sa jeunesse ». Le texte
aJrme que la défunte possédait la sophia, accordée par les Muses, et
établit une relation entre cette sophia féminine et les rouleaux de
papyrus9. Cette sagesse n’est pas la sôphrosynè qui consistait à savoir
gérer sa maison et élever sa progéniture, mais bien celle que les livres
confèrent. Ménophila était >lle unique : sa famille avait mis tous ses
espoirs dans cet enfant, qui cumule les droits – y compris celui à la
paideia – et les obligations d’un héritier mâle.

Professionnelles du savoir ou femmes de métier
Il existe toutefois des situations où le rouleau, en plus d’être un indice
de l’éducation ou de l’intérêt pour les lettres, représente le véritable
symbole d’un métier. C’est le cas de la femme-médecin (  iatreinè)
Mousa de Byzance, qui fait exception dans l’iconographie de sa cité.
Elle est la seule à ne pas être représentée dans la scène typique de
couple, mais debout, dans la posture du lettré, le rouleau à la main
(voir >gure 5). La relation entre son nom, Muse, son métier et le
rouleau qu’elle tient ne saurait être fortuite. C’est en eNet un « nom de
plume » ( Berufsname), et on peut être certain, quand on pense que la
transmission du savoir médical se faisait dans le cadre familial, qu’elle
venait d’une famille de praticiens. Le nom s’accorde avec la présence
du rouleau qui renvoie à la détention par cette femme de l’art ( technè)
médical. Ses compétences étaient sans doute plus étendues que celles
d’une simple sage-femme ( maia), même si l’exercice de sa profession
s’inscrivait dans une sphère d’activité très proche. Les femmes-
médecins étaient amenées à donner aux femmes leurs soins pour les
faire accoucher et aussi à prodiguer ceux-ci aux nourrissons. Une
« gynécologue » antique était un médecin généraliste dévolu
principalement à une clientèle féminine et aux enfants. On le voit sur
une stèle funéraire d’Athènes, érigée pour la « sage-femme et
médecin » Phanostratè, au milieu du 4e siècle avant J.-C. 10. Elle est
représentée assise, la main tendue en direction d’une jeune femme
debout à droite et entourée de quatre enfants d’âges différents.

Les femmes pouvaient jouer également un rôle dans la théorisation de
la médecine, car plusieurs sont citées comme auteurs de traités, dans
le domaine de la pharmacopée. Une femme considérée comme une
égale des grands médecins de son époque est Antiochis, qui vécut au
1er siècle avant J.-C. Galien cite un médecin célèbre, Asclépiadès de



Bithynie, qui la considérait comme une autorité pour l’oedème, la
sciatique, l’arthrite. Il aJrme aussi qu’une autre célébrité, le médecin
Héracleidès de Tarente, aurait écrit un livre sur les hémorragies du

nez dédié à Antiochis 11. Les auteurs de compilations de l’Antiquité
tardive attribuent plusieurs traités de gynécologie à des femmes :
Cléopatra à l’époque hellénistique et Métrodôra au 5e siècle après J.-C.
Les femmes possédaient donc une certaine forme de savoir,
concernant notamment le corps féminin et les soins corporels, qui se
retrouvait dans des traités écrits par elles.

Le rouleau accompagne également les poétesses. Selon Pausanias (
Description de la terre, 2.20.8), dans le temple d’Aphrodite situé dans
l’agora d’Argos, on pouvait voir de son temps une stèle >gurant la
poétesse Télésilla, aux pieds de laquelle étaient représentés des
rouleaux de papyrus. Ceux-ci étaient sans aucun doute un symbole de
son métier et non seulement de ses intérêts intellectuels : ils étaient
censés contenir son œuvre. La tradition n’a malheureusement
conservé que peu de fragments appartenant aux poétesses célèbres, au
point que certaines, qui jouissaient d’une grande réputation dans
l’Antiquité, sont presque ignorées de la plupart de la critique
moderne. C’est le cas de Moirô de Byzance, épouse d’un philologue et
mère d’un poète tragique portant le nom expressif d’Homéros. Ce
dernier, qui faisait pourtant partie de la Pléiade, fut victime comme sa
mère de l’anonymat causé par la perte de ses œuvres. Il est mentionné,
précisément en rapport avec sa mère, par le poète égyptien tardif
Christodôros de Coptos, qui fait la diNérence entre cet Homéros et son
célèbre homonyme : « c’était plutôt celui que, près des rivages de la
Thrace, enfanta sa mère, la célèbre Moirô de Byzance, à qui les Muses
enseignèrent dès son enfance les lois de la poésie héroïque ». Moirô
est citée par le poète Antipatros de Thessalonique ( Anthologie palatine,
IX, 26) parmi les neuf poétesses canoniques, dont le nombre répond à
celui des neuf Muses : « Ces femmes aux divins accents, l’Hélicon les a
nourries de chants, ainsi que le rocher macédonien de Piérie : Praxilla,
Moirô, l’éloquente Anytè, l’Homère des femmes, Sappho, parure des
Lesbiennes aux belles boucles, Érinna, l’illustre Télésilla et toi,
Corinne, qui chantas l’impétueux bouclier d’Athéna, Nossis aux
accents de femme et Myrtis douce à entendre, qui toutes produisirent
des pages éternelles ». Le portrait de Moirô aurait été réalisé par
Céphisodote, fils du sculpteur Praxitèle, vers 300 avant J.-C.

Parmi les métiers de l’intellect exercés par les femmes, on peut
également citer celui d’historien. Un personnage tout à fait
remarquable est Aristodama de Smyrne (>n du 3e siècle avant J.-C.).
Elle avait composé des poèmes qui concernaient l’histoire des Étoliens,
sous la forme d’une chronique contemporaine et d’un récit mythique
sur les origines de ce peuple. La cité de Lamia, en Thessalie, et celle de
Chaleion, en Locride, lui avaient octroyé notamment le droit de cité,



privilège exceptionnel pour une femme12, acquis seulement grâce à
ses compétences. Une autre historienne, Nicoboulè, est l’auteur d’un
ouvrage historique sur la vie quotidienne et sur la mort d’Alexandre le
Grand. À l’instar de nombreux historiens dont les œuvres sont perdues
à jamais, Nicoboulè fut victime du véritable naufrage de la littérature
hellénistique contemporaine du Conquérant ou de peu postérieure.
Elle est la seule femme parmi les auteurs qui ont relaté la geste
d’Alexandre 13. En>n, d’autres femmes ont gravité dans les cercles
philosophiques ‒ par exemple, l’Académie de Platon ‒ ou ont été
attirées par les sciences de l’érudition, comme Agallis de Corcyre,
élève d’Aristophane de Byzance, et Hestiaia d’Alexandrie de Troade,
qui s’occupèrent de la critique homérique.



Figure 4. Figure 4 – Stèle funéraire de marbre. D’après
E. Pfuhl, H. Möbius, Die ostgriechische Grabreliefs , I,
Mayence, 1977, no 418, pl. 69



Femmes éduquées, femmes lettrées, femmes intellectuelles : les
portraits que nous avons présentés vont de la femme instruite dans le
cadre familial jusqu’à la professionnelle du savoir, auteur de traités
médicaux, de poèmes ou de chroniques historiques. Dans un monde
grec qui change et s’étend avec la conquête d’Alexandre jusqu’aux
frontières de l’Inde, portant ainsi la paideiaau rang de valeur
hellénique par excellence, l’histoire des femmes lettrées évolue elle
aussi. Elle s’écrit non pas en subsidiaire de celle de leurs confrères
masculins, mais bien en parallèle de celle-ci, et entremêlée à elle.

Notes

Figure 5. Figure 5 – Stèle funéraire de marbre. D’après
E. Pfuhl, H. Möbius, Die ostgriechische Grabreliefs , I,
Mayence, 1977, no 467, pl. 77



1 . L. Del Corso, « Libro e lettura nell’arte ellenistica. Note storico-
culturali », in Segno e testo, 4, 2006, p. 74-76
2 . P. Bernard, « Les rhytons de Nysa. I. Poétesses grecques », in JS,
1985, p. 43-49
3. C. Dobias-Lalou, « Une épigramme funéraire de Cyrène », in REG, 95,
1982, p. 37-53 (avec traduction)
4 . W. Peek, Griechische Vers-Inschriften, Berlin, 1955, no 1989. Pour
d’autres exemples, voir M. Dana, Culture et mobilité dans le Pont-Euxin.
Approche régionale de la vie culturelle des cités grecques, Bordeaux, 2011,
p. 150-152.
5. P. Zanker, The Mask of Socrates. The Image of the Intellectual in Antiquity ,
Berkeley-Los Angeles-Oxford, 1995
6. L. Del Corso, art. cit., p. 85-106
7 . E. Pfuhl, H. Möbius, Die ostgriechische Grabreliefs , II, Mayence, 1979,
no 2035, pl. 295
8. J. Fabricius, Die hellenistischen Totenmahlreliefs. Grabrepräsentation  und
Wertvorstellungen in ostgriechischen Städten, Munich, 1999, p. 274-275
9. A. Bielman, « Une vertu en rouleau ou comment la sagesse vint aux
Grecques », in R. Frei-Stolba, A. Bielman, O. Bianchi (éd.), Les femmes
antiques entre sphère privée et sphère publique. Actes du Diplôme d’études
avancées. Universités de Lausanne et Neuchâtel, 2000-2002, Berne, 2003,
p. 79-81, avec traduction.
10. E. Samama, Les médecins dans le monde grec. Sources épigraphiques  sur
la naissance d’un corps médical, Genève, 2003, p. 109-110, no 2
11. Galien, XIII.250 et 341 K ; Galien, XII.691 K. Voir M. Dana, « Femmes
et savoir médical dans les mondes antiques », in A. Gargam (éd.),
Femmes de sciences de l’Antiquité au XIX  e  siècle. Réalités et représentations ,
Dijon, 2014, p. 24-27.
1 2 . M. Dana, « La poétesse épique Aristodama de Smyrne », in
V. Sébillotte-Cuchet, S. Boehringer (éd.), Hommes et femmes dans
l’Antiquité gréco-romaine, Paris, 2011, p. 98-101
13. S. Cagnazzi, Nicobule e Pan<la : frammenti di storiche greche , Bari,
1997, p. 9-28

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
'nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré.exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Une éducation grecque
	Les amies des Muses
	Le rouleau de papyrus dans la main des femmes
	Professionnelles du savoir ou femmes de métier
	Nos partenaires

