Sorcellerie et violence
épistémologique en

Centrafrique

L'Homme. Revue francgaise d'anthropologie, n°211, 2014, p. 75-95

Andrea Ceriana Mayneri

Abstract

Witchcraft and Epistemologic Violence in Central African
Republic

Among the Banda of the Central African Republic,
representations of witchcraft explain and give meaning to
misfortunes and death. This article discusses an informal
interview with a young man who had been condemned and
imprisoned by the CAR penal code for committing acts of
witchcraft, and explores how the imaginary of witchcraft makes
use of elements of scientific discourse, establishing a hierarchy
between the power attributed to western science and that
attributed to witches. Through the idea of « episteme »
introduced by Michel Foucault, and that of « disturbances »
introduced by Georges Devereux, this text analyzes some
epistemological issues characterizing the ethnography of

witchcraft in Equatorial Africa.

E nCentrafrique, la prégnance de la sorcellerie comme grille
explicative du malheur se greffe sur I'insécurité et la fragilisation des
conditions de vie. Comme ailleurs en Afrique équatoriale, I'explication
sorcellaire transfigure I’échec et la réussite, la maladie et la santé, dans
des expériences « agonistiques » percues sous la forme d’un gain ou
d’une perte mettant en scéne un autre, proche et persécuteur (Mary
1987; Tonda 2005). La confrontation entre les représentations de la
sorcellerie, d'une part, et les disciplines scientifiques occidentales,
avec leurs présupposés épistémologiques, d’autre part, participe de
cette expérience agonistique: ainsi, les négociations et les conflits
entre des modeles explicatifs différents de la réalité et du malheur ne
sont pas sans entrainer des effets sur les données que I'ethnologue


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=273

recueille sur le terrain.

Ainsi que de nombreuses études l'ont souligné, dans différents
contextes de I'Afrique contemporaine les rumeurs sur une
prolifération du danger sorcellaire semblent étre renforcées par les
logiques politico-économiques capitalistes et néolibérales, la
« marchandisation » des corps et des vies, et par la disparité dans
I'accés aux ressources fondamentales (Rowlands & Warnier 1988;
Comaroff & Comaroff 1993, 1999; Geschiere 1995). Les soupcons et les
accusations de sorcellerie se multiplient a la fois a I'échelle locale (a
I'intérieur de la famille, au niveau du quartier ou du village) et a
'échelle nationale, 1a ou le soupgon de connivence avec les forces
sorcellaires intervient dans I'aréne politique (Gruénais, Mbambi &
Tonda 1995). Cependant, il convient de rappeler que la rumeur d’une
recrudescence de la sorcellerie est un theme récurrent depuis I'époque
coloniale (Mary 2009: 139) et que la vitalité du schéme sorcellaire
comme explication des maux du temps présent résulte de
phénomenes de recomposition culturelle et de « reformulation
historique du sacré » (Bernault 2005: 24) qui permettent aux sociétés
équatoriales d’affronter bouleversements passés et présents.

A Bambari, dans une région peuplée par différents groupes banda, au
carrefour des pistes qui traversent la Centrafrique, les représentations
de la sorcellerie télescopent d’autres interprétations de la réalité.
Lanthropologue peut également contribuer a cette imbrication: par sa
présence, les questions qu'il pose a ses interlocuteurs et les
circonstances mémes de I'enquéte ethnographique, il peut favoriser le
télescopage de cadres explicatifs différenciés. En revenant sur les
conditions et le déroulement d’'un entretien enregistré dans la prison

de Bambari, avec Désiré, un jeune homme condamné et emprisonné

pour « pratiques de charlatanisme et de sorcellerie »!, nous

analyserons la maniere dont I'imaginaire sorcellaire s’approprie des
éléments du discours scientifique en établissant une hiérarchie entre
le pouvoir attribué a la science occidentale et celui attribué aux
sorciers. Apres avoir esquissé les caractéristiques des représentations
collectives de la sorcellerie chez les Banda, nous examinerons certains
enjeux qui président a la rencontre avec la discipline anthropologique
sur cette méme « scéne sorcellaire » qu’elle se propose d’étudier.

La sorcellerie chez les Banda

Les Banda partagent avec d’autres populations d’Afrique équatoriale
une méme conception de la sorcellerie, a savoir I'idée qu'un animal
réside dans I'estomac ou, parfois, qu'un organe abdominal jouit d’'une
vie propre: comme un animal, il pourrait quitter le corps de son héte,
entrer dans celui de ses victimes et dévorer leurs visceres. Il s’agit

d’une conception proche de celle qu'Edward E. Evans-Pritchard (1937)



avait observée dans les années 1920 parmi les Zandé et qu’Anne Retel-
Laurentin a depuis retracée dans de vastes régions de I'Afrique
centrale (1974: 166). Les Banda parlent a ce propos de I’ dndro, terme
qui désignait autrefois le chat sauvage (Tisserant 1931: 354). Le/la
sorcier/ére est donc I’ eyidndro, celui ou celle ( eyi-) qui possede 1
‘ondro, c’est-a-dire qui détient dans son estomac la substance
ensorcelante ou l'animal, ce dernier pouvant étre assimilé non
seulement a un chat, mais aussi a des vers, des souris, des hiboux. I’

ondro quitte la nuit le corps de son hote et, avec ou sans le

consentement conscient de celui-ci?

, attaque ses victimes, qui
tomberont malades ou éprouveront des difficultés dans la réalisation
de leurs projets et aspirations. Cependant, notons que la Centrafrique
se caractérise par une situation triglossique: a c6té des langues

vernaculaires (dont le banda), on parle le francais et le sango, ce

dernier étant la langue véhiculaire du pays®. A Bambari, aujourd’hui,
c’est le mot likundu qui, le plus souvent, désigne la sorcellerie: issu du
sango véhiculaire, il est composé du radical proto bantu *- kundu, qui
signifie « estomac » et que l'on retrouve dans plusieurs langues
d’Afrique centrale et dans différentes expressions traduites, au fil du
temps, par « sorcellerie » (Burssens 1958: 144-147; Retel-Laurentin
1974: 168; Vansina 1990: 299). De méme que |’ eyidndro banda, en sango,

le zb ti likundu est la personne (z5) qui posséde dans son ventre le

likundu: autrement dit, « le sorcier »*, Les emprunts et les glissements
sémantiques autour des notions de ndro et de likundu sont nombreux:
les significations de ces mots divers sont renégociées lorsque les
soupgons de sorcellerie se répandent, et qu’ils aboutissent a des
accusations devant les tribunaux ou devant des institutions
villageoises et de quartier, ou encore a des violences perpétrées par la
population elle-méme sur les personnes soupconnées d'étre des
sorciéres. A travers les mots auxquels on a recours pour accuser,
acquitter ou se disculper, on entrevoit des choix destinés au
déploiement de stratégies défensives ou au renforcement
d’accusations. En d’autres termes, les conditions d’énonciation sont
des éléments essentiels des discours sur la sorcellerie et des dispositifs
de I'anti-sorcellerie, ainsi que Jeanne Favret-Saada I’a montré a partir
de ses recherches dans le bocage frangais (1977). C’est pourquoi 'un
des problemes cruciaux d’'une ethnographie de la sorcellerie réside

dans I'agentivité> des acteurs de la « scéne sorcellaire ».

En Afrique équatoriale, aujourd’hui, les représentations de la
sorcellerie accordent des « usages magiques » aux « attributs

modernes » des disciplines scientifiques®, en donnant lieu 4 des
négociations, des emprunts, mais aussi a des conflits entre des cadres
explicatifs différenciés de la réalité. Par ailleurs, comme Adam
Ashforth I'a écrit a partir de ses recherches en Afrique du Sud:

« [...] étant donné I'histoire de domination coloniale et raciale dans
cette région, il semble souvent impératif d’opposer le potentiel de



structures d’autorité indigenes a celles d’origine “occidentale” ou,
dans 'expression courante, “blanche”. On avance ainsi une “science
africaine”, représentée par une variété d’autorités indigenes, telles
que les “guérisseurs traditionnels” ou, plus particulierement, leurs
homologues malveillants, les sorciers, auxquels il faut accorder une
présomption de crédibilité dans l'explication et la maitrise de
phénoménes “naturels”, et surtout de maladies ».(2000: 161)

De notre point de vue, le caractére propre de cette cohabitation entre
différentes sources d’autorité est celui de la « provocation »: par ce
terme, sur lequel nous reviendrons, nous voulons signifier que les

savoirs et les disciplines scientifiques apparaissent comme un référent

4 partir duquel I'imaginaire sorcellaire se déploie’.

Un “probléme de sorcellerie” a Bambari: le cas de

Désiré

Bambari s’éléve sur les collines des bords de la Ouaka (un affluent de
I'Oubangui) dont la préfecture, majoritairement peuplée par des

groupes banda, tire son nom. Malgré une population estimée a 41000

habitants, qui en fait la cinquiéme ville du pays®, le chef-lieu de la
Ouaka demeure ancré dans des logiques socio-économiques rurales
qui se sont développées de maniére relativement autonome par
rapport aBangui. La capitale, au sud-ouest du pays, demeure
largement déconnectée des régions du centre et du nord-est jusqu’aux

frontieéres avec le Soudan. Les événements déclenchés a la fin 2012 par

la « Séléka »°, mais aussi les violences a caractére interreligieux qui,
aprés le coup d’Etat du mois de mars 2013 et I'intervention militaire
internationale de ’hiver 2013-2014, continuent de secouer une grande
partie du pays, témoignent a la fois des différences qui séparent des
régions aux trajectoires historiques distinctes, et de la prégnance d’un
schéma persécutif fondé sur la dénonciation d'un autre proche et

malveillant s’exprimant, notamment, par des accusations et les

violences liées 2 la sorcellerie!®,

Au mois dejuillet 2006, dans la prison deBambari, nous avons
rencontré le jeune prisonnier Désiré, détenu apres avoir été condamné
pour « pratiques de charlatanisme et de sorcellerie » a I'age de dix-
neuf ans. Lentretien s’est déroulé en sango dans une salle de la prison,
a l'écart des cellules des autres prisonniers, en présence dun

surveillant!,

Désiré est né aBambari en 1984. Sa mere est décédée. Son pere est
chauffeur de camions. Il a plusieurs fréres et sceurs, dont il est le cadet.
Dans son récit, Désiré explique qu’il se trouve en prison pour téneé ti

likundu, un « probleme de sorcellerie »:



« Mbéni voisin(e) ti tére ti da ti i, iri ti 16 a yéké Hortense. L6 la 16 buba mbi na
ni depuis kété mélénge, mbi ngba tén-so ».

« Une voisine a c6té de notre maison, son nom c’est Hortense. Elle m’a

corrompu'? avec ca [avec la sorcellerie] depuis que je suis un petit
enfant, depuis que je suis encore comme ca [il fait un geste avec la

main, en montrant une taille d’environ 80 cm] ».

Cette « corruption » serait passée dans son corps lors d’'un repas qui
lui a été offert par une voisine de quartier, une femme agée. 1l s’agit 1a
d’un schéma classique, selon lequel une personne qui manifeste des
symptomes inexplicables en cherche I'origine dans un repas ensorcelé,
offert par une personne plus 4gée sur laquelle les soupcons

convergent rapidement. Ainsi, pour Désiré:

« Ti mungo na mbi ni s6, 16 djere > ngagd na mbonu ».

« Pour me transmettre ¢a, elle cuisine ngagé na mbonu

[une variété d’aubergine en sauce] ».

« Lo iri mbi. A téné, mbi ga mbi té yé ni. Mbi ke. L6 forcé mbi, 16 mu zaza
ngbanga-ti mbi. Comme mbi yéké mélénge, si mbéto a sara mbi si mbi ga mbi
mu, mbi té ni ».

« Elle m’appelle. Elle me dit de venir et de manger. Je refuse. Elle m’a
forcé, elle a pris le fouet. Comme je suis un enfant et qu’elle me fait

peur, je vais, je prends et je mange ca ».

Désiré insiste sur sa méconnaissance de la vraie nature de cette
nourriture ( mbi hinga apé. Vérité, mbi hinga yé a yeké na ya ni apé , « je ne
le savais pas. C’est la vérité, je ne savais pas ce qu'il y avait la-dedans »)
et sur les premiers symptémes d’'une maladie qui se répand a partir de
son ventre apres la consommation du repas ( mbi sentir ya ti mbi a so-
songo, « j’ai senti que mon ventre était malade »). Plus tard, il a du mal
a s’alimenter et ne peut plus accompagner sa mére dans les travaux
champétres: ala s6 na ya ti mbi, ala yéké tongana a vers, a vers sb ala yéke
tambula na pékd ti ngu s, explique-t-il (« ceux-la dans mon ventre, ils
sont comme des vers, les vers qui marchent sous I'eau »). Uattaque en

sorcellerie s’explicite progressivement dans le récit de Désiré: ala la

attaquer mbi (« ce sont eux, 13, qui m’attaquent »)'%, La seule chose qui
apaise sa souffrance est I'eau bénite: Désiré est membre de I'Eglise
apostolique et de laJcc, la Jeunesse chrétienne conquérante. Lorsqu’il
est dans ’église ou aux réunions de laJcc, il se sent protégé contre les
attaques des sorciers. Mais a peine est-il sorti qu'il se sent de nouveau
attaqué. Puisque ces symptOmes ne s’atténuent pas, le pere de Désiré
décide d’envoyer son fils chez un oncle, dans un autre village ou le
jeune homme participe au petit commerce de la famille, notamment
en préparant et vendant de la viande braisée. Mais les relations du
jeune homme avec cet oncle se détériorent rapidement: Désiré évoque
des disputes a propos de difficultés financieres et, surtout, un épisode

qui s’est soldé pour lui par une accusation de sorcellerie. Envoyé par



son oncle chez un client débiteur pour demander a étre payé, Désiré
découvre que ce dernier est malade et qu'il refuse de rembourser sa
dette. Sans doute a cause de l'insistance du jeune homme (mais pas
uniquement), une dispute s’ensuit avec des parents du client et Désiré
est accusé d’étre a lorigine de sa maladie. Cest a ce moment,
vraisemblablement, que des accusations de sorcellerie sont formulées.

Désiré raconte avoir été torturé!>. Son oncle et les autres membres de
sa famille, en raison du différend qu’ils ont eu avec lui, n’interviennent
pas pour le défendre, pas plus qu'ils ne s’opposent aux tortures ni a ce
que le jeune homme soit transféré a la gendarmerie de Bambari:

« Na [...] a pika mbi mingi. A mu keke ti kpu, a kanga na géré ti mbi gé ».

« A [..] on me bat beaucoup. On prend le pilon du mortier et on
'attache a mes jambes, ici [Désiré montre des cicatrices sur les
jambes] ».

« [...] a kanga wen gé ton-s6, usé ».

« [...] on attache du fer ici comme ca, deux fois [il montre le tour de la
téte et une oreille blessée]'© ».

« [...] a kanga mbi, a zia mbi na sésé, a pika mbi ».

« [...] on me lie, on me laisse comme ¢a, par terre, on me bat ».

« [...] a mungdbmbé, a zia na li ti mbi a téné mbi téné vraie vérité, tongana mbi
téneé vraie vérité ape, a ni fa mbi. Jusqu'a ala mu zémbeé kue a zia na go ti mbi,
tonga-so, ti fa mbi ».

« [...] on prend un fusil, on le met contre ma téte, on me dit de dire la
vérité et que si je ne dis pas la vérité on me tue. Jusqu'au moment ot
ils prennent un couteau et le mettent contre mon cou, comme ¢a, pour

me tuer ».

Transféré a la gendarmerie de Bambari, poursuivi et reconnu coupable
de « pratiques de charlatanisme et de sorcellerie », Désiré est

finalement condamné a cinq ans de prison.

Figures de I'imaginaire et agentivité

t17 ol il est soumis A une

En prison, dans ce séjour aupres de la mor
violence physique (il continue d’étre torturé et n’est pas nourri
quotidiennement) et psychique, Désiré voudrait se disculper ou
atténuer la gravité des accusations. Pour cela, il « agit » les figures du
sorcier mangeur d’hommes, de la société des sorciers volant sur des
balais, de la vieille femme qui a voulu I'ensorceler par un don de
nourriture et, finalement, du chercheur occidental qui se dit intéressé
aux tene ti likundu, aux affaires de sorcellerie. Une premiére tentative
pour mobiliser ces figures de 'imaginaire sorcellaire a lieu au moment
des premiéres accusations de sorcellerie, lorsque Désiré ne proclame
pas son innocence et essaie de justifier la maladie du client. Les

tortures jouent un réle important dans I’aveu du jeune homme:



« Na ya ti déclaration ti mbi, mbi téné mbi sara yé oko apé. A mba ti mbi ni s6
ala sara acte ni. Bon, mbi gi légé ti téné mbi sauver z6 ni ».

« Dans ma déclaration, jai dit que je n’ai rien fait. Ceux qui sont
proches de moi, ils ont fait ¢a. Moi je cherche de dire que je peux
sauver cette personne [le malade] ».

D’apres son récit, Désiré aurait joué sur un double registre: d’abord, il
essaie d’attribuer la responsabilité de la maladie dont il est accusé a
d’autres personnes, sans cependant préciser leur nom. En sango, mba
signifie « ami », « compagnon », « voisin », et le jeune homme évoque
ces figures ( a mba ti mbi, « des proches de moi ») comme les véritables
responsables de la maladie de son client. Implicitement, 'accusé laisse
entendre que ces mba pourraient étre des figures « mystiques », des
sorciers, peut-étre les vers dans son ventre, et c’est pourquoi nous
traduisons ici le terme sango par « proches » plutét qu'« amis ».
Ensuite, Désiré demande qu’on lui permette de guérir le malade. 1
choisit donc d’agir selon un schéma interprétatif de la situation: il se
défend comme le font les accusés de sorcellerie, en proposant de
guérir sa victime. Désiré assume donc l'accusation, mais il évoque
I'ambivalence d’un pouvoir qui, de méme qu'il a pu nuire, pourra
guérir la personne ensorcelée. Autrement dit, Désiré joue ici de la
réversibilité des pouvoirs qui sont considérés a la fois comme nocifs et
bénéfiques, tout comme le pouvoir attribué aux nganga, ces devins-
guérisseurs qui sont souvent soupconnés de participer au monde
sorcellaire auquel ils disent s’opposer (Augé 1974: 57; Geschiere 1995:
77). Si on se rappelle maintenant le repas que Désiré a mangé chez sa
voisine Hortense, et les vers dans I'estomac, il semble évident que le
jeune homme suggere a ses accusateurs deux possibilités distinctes:
d’une part, il possede effectivement un pouvoir et il pourrait 'exercer,
et donc le contrdler, pour guérir sa victime présumée; d’autre part, il
invoque un acte involontaire dont I'origine réside dans un repas qu'il a

7

été forcé de manger et dont la responsabilité revient, en derniére

instance, a des « proches de lui »*%,

Le prisonnier joue sur le double registre du sorcier et de I'innocent en
deux autres occasions ou la présence d’'un anthropologue influence
I'imaginaire de la sorcellerie et intervient directement dans le
déroulement d’une affaire de sorcellerie. En prison, Désiré est
marginalisé par les autres détenus a cause de I'accusation de

sorcellerie'”, mais aussi parce qu'il a une évidente maladie de la peau
qui nous est décrite comme de la gale. 1l voudrait « s’asseoir parmi les
autres détenus », ce qui ne lui semble possible qu’a la condition de se
libérer de ce qu’il a dans le ventre:

« Nda-li ti yé ni s6, na ya ti mbi s6, mbi yé ni ape. Mbi yé ti téné a gi na mbi
mbeéni yé mbi dé ala. Mbi duti simple na pdpd ti a mba ti mbi ».
« Ces choses dans mon ventre, moi je ne les veux pas. Je veux dire

qu’on me cherche quelque chose pour les vomir. [Comme ¢a] je peux

m’asseoir simplement parmi les autres [détenus]?° ».



Le surveillant qui assiste a I'entretien ne préte pas attention aux
doléances du détenu: pour nous convaincre de la véracité des
accusations portées contre Désiré, il sollicite des détails sur les
activités des sorciers. Dans la perspective de Claude Lévi-Strauss,
précisée dans son célebre texte Le sorcier et sa magie, un tel « débat »
autour d’'une accusation de sorcellerie « ne procéde pas [..] par
accusations et dénégations, mais pas allégations et spécifications » (in
1958: 190). En effet, pour la deuxiéme fois, Désiré assume le rdle du
sorcier: il répond aux attentes de ses accusateurs. Et si 'aveu se révéle
la stratégie la plus efficace dans cette situation potentiellement
dangereuse, il doit cependant étre articulé autour d’un certain nombre
de représentations partagées qui rendent plausible I'assomption de
responsabilité de la part des accusés:

« Ti balai-la, mbi tambula na ni une fois awe. Parfois, mbi peux ti l6ndé ge,
mbi gué na France, mbi 16nd6 gé mbi gué Bangui ou mbi l6ndé gé mbi gué
Mobaye ».

« Pour ce qui concerne [le fait de voler sur] le balai, moi je Iai fait une
seule fois. Parfois je peux quitter ici et aller en France, je quitte ici et je
vais a Bangui ou je quitte ici et je vais a Mobaye [a la frontiére avec la
République démocratique du Congo] ».

« Keéke ti gozo ni, mo zia na sésé, mo ga, mo mu, mo monter na ndé bé ni awe,
mo ngba mo 16ndé na ni, kété na nduzu awé a ga fadésé avion ».

« La tige du manioc, tu la prends et la déposes a terre, tu viens, tu la
prends et tu montes sur ¢a, une fois que tu es déja monté sur ¢a, tu te

leves, quand t’es un peu en haut elle devient maintenant un avion ».

Apres notre départ de la prison de Bambari, le jeune homme mobilise
les figures de I'imaginaire sorcellaire une derniére fois pour tenter de
se disculper. La figure de I'anthropologue est alors instrumentalisée
pour participer au monde nocturne, sous le mode de la connivence
avec les sorciers. En effet, lors de ce premier entretien, nous étions
arrivé a la prison avec deux sachets de sel et de café que nous avions
remis au prisonnier. Nous avions également avec nous un cahier, un
stylo, un magnétophone. D’aprés les témoignages des autres
prisonniers, aprés l'entretien, Désiré, dans un dernier aveu
« stratégique », était rentré dans sa cellule en disant qu'il n’était plus
habité par « les sorciers » qui avaient hanté son ventre jusqu’alors.
Car, au moment ou nous lui avions remis nos cadeaux, il avait,
affirmait-il, perdu les vers et likundu: nous aurions échangé le sel et le
café avec ses sorciers. Selon d’autres prisonniers, Désiré aurait raconté
que nous nous étions emparé de sa sorcellerie au moyen des cahiers et
du magnétophone. D’aprés les rumeurs, notre départ de Bambari
apres l'entretien témoignait du fait que nous étions intéressé par
'« achat » de la sorcellerie centrafricaine, pour I'amener en Europe. Et
notre retour en Centrafrique, quelques mois plus tard, était alors
manifestement dii a I'exigence de nous ravitailler en sorcellerie.

Quant a Désiré, qui s’était évadé de la prison avant notre retour a



Bambari, personne n’a su, ou voulu, nous donner de renseignements a

son sujet.

Intronisation sorcellaire

A travers le récit autobiographique du jeune prisonnier, se déploie un
canevas au sein duquel les personnes qui assistent a I'entretien jouent
un rdle précis. Lhistoire de Désiré n’est pas seulement le récit d’'une
accusation de sorcellerie, mais elle dit aussi quelque chose des
rapports de force qui régulent ces accusations en Afrique équatoriale
et de la possibilité de les énoncer, mais aussi des interlocuteurs admis
a ce genre de « débats » et des armes dialectiques auxquelles ils ont

recours pour se disculper ou pour renforcer leurs accusations.

Les figures évoquées par Désiré dans son récit (les vers qui habitent
son estomac, les mba, les compagnons, le balai, la tige de manioc)
participent de I'imaginaire grouillant de la sorcellerie équatoriale,
soutenu par des « significations imaginaires sociales dérégulées et en
expansion exponentielle » (Tonda 2002: 21). Pourtant, le « code » qui
permet de partager ces significations imaginaires - autrement dit,
d’adhérer a ce scheme interprétatif des événements - est loin d’étre
dérégulé ou arbitraire. Il obéit a une logique qui, comme Marc Augé I'a
affirmé, n’est pas sans rappeler une « intronisation » (1982: 248-249).
Pour agir sur la scéne sorcellaire, Désiré a besoin d’admettre
I'existence de ses pouvoirs: le sorcier n’existe que dans sa défaite et,
souvent, il survit parce qu’il peut convaincre son auditoire de sa force

et de ses capacités exceptionnelles. Déja Lévi-Strauss écrivait que:

« [...] poursuivi pour sorcellerie et risquant, de ce fait, la peine capitale,
I'accusé ne gagne pas lacquittement en se disculpant, mais en
revendiquant son prétendu crime; bien plus, il améliore sa cause en
présentant des versions successives dont chacune est plus riche, plus
nourrie de détails (et donc, en principe, plus coupable) que la

précédente ».(1958: 190)%!

Or, la présence d'une discipline scientifique (I'anthropologie, en
I'occurrence) dans la cellule d’une prison centrafricaine participe a
cette « intronisation » sorcellaire. Le récit du jeune prisonnier bascule
sans cesse entre les bornes d'un monde nocturne, avec ses propres lois
et ses protagonistes, et celles du monde diurne, celui des tortures, des
prisons mais aussi de la science occidentale: la science juridique, qui I'a
condamné, et la science anthropologique, qui l'interroge et sollicite
des détails sur son parcours. Dans le récit, ces deux dimensions
expérientielles s’appellent 'une I'autre, comme dans un « miroir brisé,
déformant » qui reflete les « qualités, réelles ou fictives [..] d’un
Occident vu comme plus large, plus “blanc” » (De Boeck & Plissart
2008: 130-131). La panoplie de détails mystiques que nous avons



enregistrés (balais volants pour se rendre en France, vers et
« compagnons ») agit dans la revendication dun pouvoir
spécifiquement centrafricain et de son autorité. Au sein de la rumeur
qui s’est diffusée parmi les autres détenus, une certaine supériorité de
la sorcellerie sur la science occidentale est méme explicitement
revendiquée, a partir du moment ol des voix insistantes nous
attribuent la nécessité de nous « ravitailler » en pouvoir mystique

aupres des prisonniers centrafricains.

La violence épistémologique

Arrétons-nous sur un détail qui revét, pour notre analyse, un intérét
majeur. Car, d’apres ce que Désiré aurait raconté aux autres détenus
dans sa tentative de se disculper, ce serait grice a nos cahiers, les notes
de terrain et le magnétophone, que nous nous serions emparé de la
sorcellerie centrafricaine en nous appropriant des « vers », des
likundu. Or, dans ce rapport spéculaire a la science occidentale, nous
reconnaissons l'articulation de différentes formes de violences
épistémologiques. Bien que les termes « épistémique » et
« épistémologique » soient parfois utilisés comme des synonymes, il
semble indispensable de les dissocier: dans I'analyse de 'entretien
avec Désiré, en particulier, on peut distinguer, d’'une part, la force de
nos épistémes respectives et, d’autre part, le discours qu’avec le jeune
prisonnier nous avons produit sur les caractéristiques et le pouvoir du

savoir scientifique.

Par violence épistémique, on entend communément cette forme de
violence qui nait au moment de la rencontre avec I’Autre, auquel sont
imposées des regles de pensée et d’action qui induisent des effets de
subordination et de hiérarchisation. Ce concept d’ascendance
foucaldienne a été réintroduit dans la critique postcoloniale par
Gayatri C. Spivak dans un passage, inspiré de L'Histoire de la folie a 'dge
classique, ou il est question de la constitution d'un sujet colonial et de
récits historiques qui, en Europe et dans ses colonies, ont soutenu le
projet impérialiste (1988: 76). Lanalyse portant sur la maniére dont
'ordre épistémologique de I'Occident a forgé une certaine image du
continent africain, pris entre I'atrophie culturelle et un destin de
stagnation politico-historique, traverse aussi l'ceuvre deV. Y.
Mudimbe. Ce dernier a néanmoins recours, dans ses travaux, au
concept d’épistéme et a la forme adjectivale « épistémologique »: ainsi,
dans The Idea of Africa, il est question de violence épistémologique
(1994: 12), tandis que The Invention of Africa examine la « découverte »
de la primitivité en parcourant les pages d’une bibliotheque coloniale
a laquelle a contribué une partie de l'ethnographie avec son
epistemological filiation colonialiste (1988: 19, 190). Pour éclairer cette
fluctuation terminologique, entre 1'épistémique et I'épistémologique,

il convient de revenir au texte foucaldien. Dans L'Archéologie du savoir,



Michel Foucault définit 1'épistémeé comme « 'ensemble des relations
pouvant unir, 3 une époque donnée, les pratiques discursives qui
donnent lieu a des figures épistémologiques, a des sciences,
éventuellement a des systémes formalisés » (1969: 250). Cet ensemble
spécifique de relations entre les pratiques discursives est ce qui
précede et rend possible la formation d’'un paradigme scientifique
(Agamben 2008: 11-18). L'épistéme définit les conditions de possibilité
a partir desquelles un savoir peut émerger; il est le « lieu » ot nous
pensons, comme I'écrit Foucault dans Les Mots et les choses a propos de
I'épistéme moderne (1966: 396). Larchéologie foucaldienne se donne
alors pour programme criticiste d’explorer ce lieu, en affichant les
régles discursives qui structurent une épistémé donnée. Mais c’est
lorsque Foucault tente d’articuler la dimension discursive aux
pratiques sociales et qu'il s'intéresse aux « dispositifs », que les
rapports du pouvoir et du savoir sont explicitement thématisés et les
« stratégies de rapports de force supportant des types de savoir, et
supportés par eux » analysées (1994: 299-300). L'épistéme, articulée a
la notion de dispositif, esquisse donc les contours d’'un horizon a
I'intérieur duquel la production des discours est organisée et
contrdlée, notamment au moyen de distinctions telles que celles du
vrai et du faux, du rationnel et de I'irrationnel. Ce qui ne signifie pas
autre chose sinon que Foucault laisse entrevoir, derriere 'apparente
neutralité du partage du vrai et du faux une « prodigieuse machinerie
a exclure » (1971: 2) s’exprimant par des procédures de contréle, de
sélection, d’exclusion du discours, ce dernier étant maintenant « un
pouvoir dont on cherche a s’emparer » ( Ibid.: 12). Cette violence s’est
successivement exprimée dans la description hégélienne de I'Afrique
tumultueuse et éblouissante (Mbembe 2000: 221), dans I authority of the
truth de l'entreprise missionnaire (Mudimbe 1988: 47), dans la
définition de I'indigéne « évolué » - une définition a laquelle contribua
Félix Eboué, déja administrateur colonial parmi les Banda dans la
région de la Ouaka (voir Balandier 1955: 155-156). A l'intérieur de
I'horizon épistémique, cependant, il convient de distinguer une forme
de violence plus spécifique: celle de I'épistémologie, c’est-a-dire de ce
discours qui définit ce qui est scientifique et ce qui ne l'est pas; un
discours qui analyse les transformations du savoir scientifique, décide
de ceux qui sont ses vrais objets et mesure la force de ses instruments
de connaissance. L'épistémologie est violente dans la mesure ol son
discours procede par objectivations et partages, en décidant de ce qui
est scientifique et de ce qui peut étre I'objet de cette connaissance
scientifique. Dans la prison de Bambari, le temps d’un aprés-midi, avec
Désiré, nous avons produit un discours épistémologique sur la force de
nos épistémes respectives. En débarquant dans la cellule avec nos
instruments, étant porteurs de connaissances anthropologiques, en
appliquant une méthode ethnographique, nous avons inéluctablement
objectivé l'expérience de notre interlocuteur, en prétendant
appréhender sa singularité et traduire son idiome dans les termes de
notre langage scientifique. De surcroit, Désiré nous a répondu par un



autre discours, ancré dans une autre épistéme, en nous révélant ce qui,
pour lui, constituait les caractéristiques et la force de notre savoir
scientifique, et en avancant I'autorité du pouvoir sorcellaire qu’il était
accusé de maitriser. Par des oppositions, des appropriations, des
manipulations et des expérimentations, les savoirs (la « science »
sorcellaire et I'anthropologie) se sont alors manifestés comme

supports de rapports de pouvoir.

Fétichisme de I’écriture et provocation

Pourquoi ce discours épistémologique a-t-il un caractere « violent »?
Autrement dit, quel principe régit 'entretien avec Désiré? Et comment
le jeune prisonnier a-t-il pu manipuler la discipline anthropologique
pour essayer de se disculper? Tout d’abord, on peut considérer de plus
prés les instruments scientifiques de I'anthropologue sur le terrain:
ses cahiers, ses écritures et son magnétophone. Ces objets (y compris
les signes tracés sur des cahiers) agissent sur la scéne sorcellaire
comme les instruments biomédicaux qui apparaissent dans les
« cliniques » de certains devins-guérisseurs nganga et comme les
preuves « mystiques » présentées dans les tribunaux ou des
condamnations pour sorcellerie sont prononcées. Ces simulacres de la
science et de la technique (de la jurisprudence, de la biomédecine, de
I'anthropologie) sont instrumentalisés pour renforcer l'explication
sorcellaire de la réalité: c’est ce que Cyprian Fisiy et Peter Geschiere
définissent comme une « recherche de la rationalité dans I'occulte »
(2001). Pour Désiré, linstrumentalisation du savoir de
I'anthropologue, en corroborant I'argument sorcellaire, est une ultime
occasion de faire valoir la réversibilité du pouvoir dont il est accusé.
Mais, pour se disculper, le jeune prisonnier ne se borne pas a évoquer
la possibilité d'utiliser son pouvoir a des fins socialement
constructives: il choisit aussi de retourner cette réversibilité sur et
contre 'anthropologue qui I'interroge. Ayant été intronisé sorcier, a
son tour Désiré intronise 'anthropologue qui s’intéresse a son cas. Le
prisonnier établit alors une certaine correspondance entre la
sorcellerie africaine et la science occidentale, qui permet le passage
deslikundu de la premiere a la deuxiéme. Autrement dit, Désiré
articule un discours sur les savoirs (le sien et le ndtre) et sur le pouvoir
de ces savoirs. La possibilité d’instituer une commutation entre les
simulacres du savoir occidental et ceux de la « science sorcellaire »
(cahiers et magnétophones contre vers et sorcellerie) repose sur ce
queJoseph Tonda appelle la « magification ou la fétichisation de
I'écriture », I'« imagination de la puissance magique de I'homme
d’écriture » (2005: 68, 105). La page écrite ou I'enregistrement sonore
assument ici la valeur des bloc-notes de Lévi-Strauss dans la célebre
« Legon d’écriture » de Tristes Tropiques. La « comédie » du chef
nambikwara  du Brésil, décrite par Lévi-Strauss, consistait a



s’approprier des pages de bloc-notes (que ni lui ni ses hommes
n‘avaient vu avant larrivée de I'anthropologue) sur lesquelles il
tragait ensuite des « lignes tortillées qu’il fit semblant de lire et ou il
cherchait, avec une hésitation affectée, la liste des objets que je devais
donner en retour des cadeaux offerts » (1955: 339). Or, ce symbole et
son maniement (la capacité de « compter », d’écrire, d’enregistrer)
instituent une forme de violence: le chef nambikwara tracait des
signes et montrait a ses hommes des pages « en vue d'une fin
sociologique [...]. Il ne s’agissait pas de connaitre, de retenir ou de
comprendre, mais d’accroitre le prestige et I'autorité d'un individu -
ou d’'une fonction - aux dépens d’autrui » (Ibid.). Dans la prison de
Bambari, les objets de l'ethnologue, détournés de leur utilisation
ordinaire, ont été incorporés dans l'imaginaire de la sorcellerie. Dans
un contexte ou la maitrise de connaissances ésotériques, et celles qui
proviennent du monde « plus large et plus blanc » en particulier, est
souvent synonyme de connivence avec le monde des sorciers et des
nganga, les objets que nous avions avec nous ont été interprétés
comme des objets de pouvoir sorcellaire, transfigurant le travail
ethnographique sous le signe de la violence sorcellaire (West 2007).
Dans ce contexte, la violence est donc « une forme particuliere du
rapport aux corps, aux choses et aux imaginations » (Tonda 2005: 16,
23): un rapport dans lequel des savoirs différents peuvent étre
mobilisés les uns contre les autres, manipulés, échangés, étirés,
achetés (par exemple en rémunérant l'instruction scolaire). C’est en
s’appuyant sur les images de 'Europe et des disciplines scientifiques
comme lieu et principes de pouvoirs, que Désiré a pu rentrer dans sa
cellule en prétendant qu’il était désormais libéré des likundu. Ce qui
nous semble aussi étre confirmé par la deuxieéme version que nous
avons recueillie de ces mémes faits ou, a la place des cahiers et
magnétophones, apparaissent le sel et café que nous avions introduits
en prison. Comme la voisine Hortense qui aurait ensorcelé le jeune
homme au moyen d’un repas, et selon le schéme classique de la
transmission de la sorcellerie d'une personne a I'autre, ce serait avec
un don, et un don de nourriture en particulier, que nous aurions mis

en branle ce transfert de sorcellerie du corps du prisonnier au nétre.

Nous avons proposé plus haut de considérer comme une
« provocation » la relation épistémologique qui s’instaure entre les
disciplines scientifiques et le schéme interprétatif de la sorcellerie sur
le terrain équatorial. Ce terme est inspiré de la maniere dont Jack Katz
et Thomas Csordas, dans un passage ou ils évoquent le « dilemme
ethnographique de Heisenberg » (2003: 276), traitent des situations de
rapprochement entre I'ethnographe et ses interlocuteurs (provocative
situations). Sur le terrain, I'ethnographie de la sorcellerie peut se
révéler comme une situation de liminalité prolongée (Jackson 2010:
41): en exagérant, chez I'observateur, les effets de dépaysement et

d’incertitude, les représentations de la sorcellerie manifestent un



« résidu [...] qui résiste a I'explication » (Ashforth 2000: 168). Ce résidu
rebelle a I'exploration ethnographique fait de cette derniere une
pratique qui bascule entre '« affectation » et '« opacité essentielle du
sujet a lui-méme » (Favret-Saada 1990: 9). Dans la proximité de la
communication, I'ethnologue et son interlocuteur sont affectés chacun
par les intéréts de l'autre; ils sont fragilisés dans leurs épistémeés
respectives, contraints de s’adapter a ce qui est dit et de suivre la trace
labile de ce qui demeure un non-dit. Ils percoivent et vivent chacun
comme une provocation I'épistéme de l'autre. On peut décrire cette
provocation, en suivant Georges Devereux, qui, dans De l'angoisse a la
méthode, adapte au contexte ethnographique le principe d’incertitude
et le langage psychanalytique, comme une relation de « transfert » et
de « contre-transfert ». Lethnologue et son interlocuteur sont chacun
pour lui-méme '« observateur » et pour l'autre '« observé »: la
dialectique entre ces positions respectives implique prise de
conscience réciproque et auto-observation (1980: 61). L'observation
entralne des « perturbations » qui se manifestent en chacun des deux
observateurs. Ainsi, le jeune Désiré a projeté sur la figure du chercheur
occidental ses derniers espoirs de liberté en essayant de manipuler a
son profit, dans un récit unique, le discours et la pratique
ethnographiques. Ce récit a donné lieu, pour ce qui nous concerne, a
une réaction contre-transférentielle lorsque nous avons sollicité du
prisonnier et de son gardien plus de précisions, a la recherche, comme
nous I'étions, dune cohérence de Iimaginaire sorcellaire
centrafricain. Les objets (stylo, magnétophone, sel et sucre, vétements
et loques) et les peaux (blanche et saine dans un cas, noire et
souffrante dans l'autre) ont contribué eux aussi a perturber cette
relation ethnologique. Or, a ce que Devereux appelle des
« perturbations », nous avons préféré le terme de « provocations »:
nous avons ainsi voulu souligner un certain caractére conflictuel et
agonistique qui anime la rencontre de savoirs et de pratiques
différentes.

LUimage de la puissance de Iécriture ameéne a considérer
'ethnographie de la sorcellerie comme une « situation provocatrice »
dont I'enjeu essentiel est la compétition pour le pouvoir, dans une
acception qui comprend les rapports de force et les inégalités entre les
individus et les savoirs dont ils sont porteurs. Cette provocation (qui

peut se manifester aussi lors de certains symposiums internationaux

consacrés au théme de la sorcellerie équatoriale’?) représente un
enjeu majeur pour une anthropologie souhaitant interroger la
recrudescence de la sorcellerie et de sa violence en Afrique
équatoriale. Lethnographie de la sorcellerie est 'une des situations ot
le rapport enquéteur-enquété est constitutivement traversé non
seulement par des procédés d’écoute et des efforts interprétatifs, mais
aussi par des non-dits et des surinterprétations réciproques. Autant
d’attitudes qui, d’'une part, ne peuvent que solliciter I'exploration

ethnographique et, d’autre part, constituent un terrain fertile pour



I'épanouissement de nouvelles représentations de la sorcellerie.

Notes

1.Lle code pénal centrafricain, réformé en 2010, sanctionne les
« pratiques de charlatanisme ou de sorcellerie » par des peines allant
de cinq ans de prison aux travaux forcés a perpétuité (articles 149 et
150). Ces articles reprennent ceux de I'ancien code pénal (162 et 162
bis), a 'exception de la peine capitale qui a été remplacée par les
travaux forcés a perpétuité.

2 .Nous verrons plus loin comment une personne accusée de
sorcellerie peut jouer sur la différence entre un acte conscient et
volontaire, et un acte inconscient et involontaire, pour essayer de se
disculper.

3 .D’apres le recensement de la population de 2003, 17% de
Centrafricains maitrisent le francais, tandis que le sango est parlé par
87,5% de la population (97% en milieu urbain).

4. Lelikundu et son équivalent en banda, '6ndro, ne sont que deux
déclinaisons des phénomenes de sorcellerie en Centrafrique. On peut
mentionner aussi, parmi d’autres, les talimbi, les hommes-caimans qui
sont considérés comme les responsables des noyades dans les riviéres
(Cimpric 2011) et I" urukuzu, I'acte qui transformerait une personne en
animal: ce dernier est alors obligé de travailler comme béte de somme,
ou est abattu et sa chair vendue dans les boucheries. Le recours au
terme frangais « sorcellerie » (souvent utilisé par la population elle-
méme y compris en dehors des tribunaux) résulte lui aussi d’une
histoire longue, liée a la pénétration européenne et a I'entreprise

¢ siecle (Ceriana

missionnaire dans la région tout au long duxx
Mayneri 2014).

5. L’agentivité, qui ne se réduit pas a I'action génériquement congue ou
au libre-arbitre, se réfere plutdt a la capacité du sujet a mobiliser des
compétences particulieres et a élaborer des stratégies adaptées a son
propre réseau social. Aussi I’agentivité peut-elle étre congue comme la
capacité du sujet a mettre en action des pouvoirs dans des conditions
de subordination. Achille Mbembe rappelle que, dans ce dernier sens,
I" agency peut produire des situations paradoxales qui obligent a se
démarquer d’une « vision héroique de la subalternité au profit d'une
véritable critique de la responsabilité » (2010: 141).

6. Didier Fassin parle des « usages magiques des attributs modernes de
la médecine: le stéthoscope et le tensiomeétre qui ont plus pour
fonction de manifester le pouvoir du soignant que de lui permettre un
diagnostic » (1992: 210). 1l se référe au milieu de la « tradipratique »
qui, dans différents contextes africains, incorpore des objets, des
gestes et d’autres caractéristiques empruntés a la biomédecine.

7.Nous prenons appui ici sur la définition de Cornelius Castoriadis,



d’apres lequel I'imaginaire instituant est la « faculté originaire de
poser ou de se donner, sous le mode de la représentation, une chose et
une relation qui ne sont pas (qui ne sont pas données dans la
perception ou ne I'ont jamais été) » (1975: 177).

8. Chiffres extraits de la Synthése des résultats du recensement général de
la population et de I'habitation de 2003, publiée a Bangui le 30 juin 2005
par le ministére de I'Economie, du plan et de la coopération
internationale, et complétés par les estimations récentes de
I'Organisation mondiale de la santé.

9 . Coalition politico-militaire d’opposition au gouvernement du
Général F. Bozizé qui exprimait, entre autres, les revendications de
groupes minoritaires établis dans les régions septentrionales.

10. Les données présentées dans ces pages ont été recueillies avant les
événements de 2013 et 2014. La continuité entre le schéma persécutif
de la sorcellerie et les lignes de fracture qui se sont manifestées dans
la société centrafricaine (dont celle entre « chrétiens » et
« musulmans ») est analysée ici a partir de données réunies a distance.
Sur la violence des accusations de sorcellerie en Centrafrique, cf.:
Bruno Martinelli (2012), Sandra Fancello (2012) et Andrea Ceriana
Mayneri (2014). Sur la situation politique centrafricaine jusqu’en 2012
et les rebellions contre le pouvoir de Frangois Bozizé, on se référera a
Roland Marchal (2009) et a Louisa Lombard (2012).

11.les noms de personnes et de lieux ont été changés ou
volontairement omis. Dans la prison de Bambari, nous étions
accompagné par un interpréte centrafricain qui aidait dans la
traduction des questions et la compréhension des réponses.

12. Le Dictionnaire sango-francais traduit le terme buba par: 1) « gicher,
abimer, gaspiller »; 2) « rendre fou, avilir, dégrader, corrompre »
(Bouquiaux 1978).

13. Djere est un verbe banda qui signifie « préparer en mélangeant » les
ingrédients.

14. Comme Anne Retel-Laurentin I'a précisé, cette forme de sorcellerie
agit selon un « moyen qui lui est propre et qui correspond globalement
a u concept d’anti-nourriture [..]. La sorcellerie agit comme le ver
solitaire: elle mine la santé d’un sujet [...]. Elle simule des intoxications
ou intolérances alimentaires (vomissements bilieux, hématémese,
cedéme, etc.). Elle fait mourir les animaux domestiques. Elle est aussi
une anti-nourriture “spirituelle”, en empéchant les gens de réussir
dans leurs entreprises » (1974: 165).

15.En Centrafrique, la violence physique, administrée par la
population elle-méme mais aussi dans les gendarmeries et les prisons,
est une pratique récurrente lorsqu’on a affaire a des soupgons de
sorcellerie. Le procés-verbal d’enquéte préliminaire établi par la
Brigade d’Ippy (110 km au nord de Bambari) au mois d’aolit 2001
signale explicitement que I'inculpée de sorcellerie Léontine (née vers
1945) « apres les menaces et les tapages » a livré le nom de son
complice « sorcier » Barnabé, agé d’environ 40 ans: « apres les avoir

torturés longtemps au village, [ils ont été] conduits dans un état



critique a la Brigade ». Selon Barnabé, le chef de village et son capita
(terme emprunté au lexique colonial qui désigne aujourd’hui un
notable), « sont allés couper du bambou de Chine qu’ils m’ont placé a
la téte; ceci pendant deux heures de temps. Ils m’ont mis a genoux
sous le chaud soleil, de gros cailloux a la main. Ils nous ont enterré les
pieds dans le sol pour allumer un feu devant nous. Finalement je me
suis enfui pour me rendre a Ippy et les gens m’ont pourchassé pour me
ramener ».

16. Le surveillant de prison intervient pour expliquer qu’il s’agit de la
technique du garrot, consistant a briser les os ou a étrangler une
personne au moyen d’une corde serrée autour d’'un baton.
17.Lexpression est empruntée a Achille Mbembe lorsqu’il décrit
I'existence du colonisé, soumise a l'arbitraire et au caprice du
colonisateur (2000: 240).

18. Les fluctuations dans les explications de Désiré sont la norme, ici et
ailleurs en Afrique: comme I'écrit Marc Augé, « le caractére volontaire
ou involontaire de I'acquisition est lui-méme tres relatif; entre deux
poles extrémes (I'hérédité et l'apprentissage, qui, dans certaines
régions au moins ne paraissent pas définir des catégories radicalement
distinctes) les nuances sont nombreuses, qui vont du pur hasard
(erreur commise sur la nature d’une nourriture ingérée), a la
négligence (une femme enceinte prend sa douche [...] et I'esprit d'un
sorcier [...] s’abat sur I'enfant qu’elle porte) ou a la faute (un jeune
homme traite avec impertinence ou légereté un vieillard qu’il ne
connait pas » (1974: 58).

19. Au moment de I'entretien, dans la prison de Bambari, les détenus
étaient au nombre de cent vingt-cinq (cent hommes et vingt-cing
femmes). Pour le surveillant qui assiste a I'entretien, « presque les
trois quarts des prisonniers sont des sorciers. C’est vrai qu’il y a des
sorciers parmi ces gens, mais quand ils arrivent ici on les met en garde
a vue. Si vous persistez dans vos mauvaises pratiques, nous on va
trouver une solution [...]. Nous allons avec I'esprit de Dieu: on ne peut
pas connaitre si c’est vrai ou bien si c’est faux, Dieu seul le sait, nous on
n’a pas tellement d’arriere-pensées ».

20.Dans ce cas, lesa mba ti mbi sont les autres prisonniers, parmi
lesquels Désiré voudrait pouvoir s’asseoir. L'idée de vomir « les choses
dans mon ventre » participe elle aussi du double registre déployé par
Désiré: ainsi, le jeune homme nie qu'un médicament puisse 'aider et il
voudrait parler avec un pasteur de I'Eglise apostolique.

21.Dans son ouvrage sur les rites agraires et les procés pour

€ siécle), Carlo

sorcellerie dans I'ltalie septentrionale (xv ©-xvii
Ginzburg écrit: « la convergence entre la disponibilité (spontanée, plus
fréquemment sollicitée ou imposée) des accusés a avouer, et la volonté
des juges d’accueillir les aveux, était indispensable pour que le sabbat
puisse se matérialiser. Se matérialiser, bien entendu, en tant que
création de I'imaginaire » (1989: 283).

22. A titre d’exemple, on pourra se référer au débat avec le public

présenté dans 'ouvrage dirigé par Eric de Rosny, Justice et sorcellerie



(2006), qui regroupe les actes du Colloque international de Yaoundé

(17-19 mars 2005).

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDES=

CIEMCES
SOCIALES

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

que méthodes et outils
CALN pour l'édition structurée

Mahon de Ly Becherchs en Scence. B
[ ] B UNIVIREITE BF

b NU enssilg"’

eoole nationabs supereure
e sciences de mlformation
et des bibothégues

strasbourg

ANivA
W[ J B,

fondation
maison des
sciences

de l'homme

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET

=Pr-L

PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
b ks e DEVELOPPEMENT :
L DAMIEN
Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoing dhis schersoe it ces tiachricpees IMAGILE, MY

s SCIENCE WORK.
..-::‘H!-—‘@@ DESIGN : WAHID
| |

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	La sorcellerie chez les Banda
	Un “problème de sorcellerie” à Bambari: le cas de Désiré
	Figures de l’imaginaire et agentivité
	Intronisation sorcellaire
	La violence épistémologique
	Fétichisme de l’écriture et provocation
	Nos partenaires

