
« Une petite instruction« Une petite instruction
pour femme séculière »pour femme séculière »
Lectures religieuses des femmes et bibliothèques àLectures religieuses des femmes et bibliothèques à

la fin du Moyen Âge et au 16la fin du Moyen Âge et au 16ee  siècle siècle 11

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°14n°14, , 20162016, , p. 37-44p. 37-44

‘Et si vous seroit bien prouffitable de le lire souuent pour vous inciter a
deuotion et a le mettre en oeuure. Et aussi il vous seroit bon de en
reciter en vng petit papier ce qui est a dire tous les iours comme la
preparation que vous debuez faire tous les matins et la maniere de
ouyr la messe. Et ce qui y est pour quant vous recepuez nostre
seigneur Ihesuchrist. Et mettez cela dedans voz Heures que vous
portez a leglise.’

Margriet Hoogvliet

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=222


Ce fragment se trouve dans la préface d’un petit ouvrage, intitulé Une
petite instruction et manière de vivre pour une femme séculière, datant du
début du 16e, peut-être même de la &n du 15e siècle 2. L’auteure – car
il s’agit vraisemblablement d’une femme religieuse – a écrit ce manuel
contenant des conseils pratiques pour vivre religieusement à la
demande d’une femme « séculière » – c’est-à-dire une femme laïque,
mariée et mère de famille. Dans le fragment reproduit ci-dessus,
l’auteure recommande à ses lectrices non seulement de lire et de relire
le texte fréquemment, mais aussi d’en copier une partie sur un petit
bout de papier et de coller celui-ci dans leurs livres d’Heures, a&n
qu’elles puissent le lire chaque matin à l’église.

Figure 1. Figure 1 – Page de titre du livre Petite instruction
et manière de vivre pour une femme séculière, Paris, pour
Guillaume Merlin, 1553 (coll. Universiteit van Amsterdam)



Qu’une femme laïque du Moyen Âge lise et écrive peut surprendre un
public moderne, habitué à des idées reçues évoquant l’exclusion des
femmes et l’analphabétisme à cette époque. La recherche portant sur
l’histoire de la lecture et des bibliothèques pendant le bas Moyen Âge
et le 16e siècle a fait cependant de grands progrès ces dernières années
et les résultats amènent à remettre profondément en question l’image
couramment répandue d’une société arriérée, ignorante et démunie de
livres. Dans ce qui suit, nous utiliserons l’ouvrage cité plus haut,
complété par d’autres textes et par des données provenant d’archives,
a&n de montrer que de nombreuses femmes – vivant parfois dans des
milieux vraiment modestes – savaient lire, souvent aussi écrire,
qu’elles possédaient fréquemment un ou plusieurs livres ou avaient
accès à des bibliothèques « publiques », qu’elles avaient un rôle
important dans la transmission de la religion et qu’elles avaient une
culture livresque re>étant et renforçant leur statut social : femme,
mère, laïque, vivant au foyer, responsable du ménage, participant à
des activités économiques, charitables et chrétiennes.

La citation reproduite au début de l’article provient d’une édition
imprimée après 1504, car la page de titre annonce qu’on pouvait
acheter des copies à Paris, « dans la rue Neuve à l’enseigne de l’écu de
France » : ce fut à partir de cette année-là l’enseigne de l’imprimeur-
libraire Jean Trepperel, et plus tard de sa veuve qui y continua leur
commerce jusqu’en 1525. On a réimprimé le texte en France au moins
jusqu’en 1596, ce qui indique que son importance persistait, malgré la
période troublée des guerres de Religion. L’impression vendue par
Trepperel était probablement bon marché : elle se compose de
seulement 32 pages en format « de poche », et par conséquent c’était
un livre accessible à un public vaste, ne se limitant pas nécessairement
aux élites sociales et économiques.

Le texte s’adresse donc à des femmes laïques et de nombreuses
remarques indiquent que l’auteure s’attend à ce que son public
féminin sache lire, écrire et ait accès à plusieurs autres livres religieux.
Tout d’abord, la lecture religieuse comme activité quotidienne est
hautement recommandée : « Et lisez au moins une ou deux pages d’un
livre dévot a&n de nourrir votre âme » et « Occupez-vous à lire de
beaux livres ». Ces lectures et relectures fréquentes permettront à la
femme laïque de transmettre ses connaissances religieuses à son mari
et à ses enfants. L’exemple d’une discussion entre une jeune mère de
vingt-deux ans et un théologien souligne la supériorité des mères de
famille quand il s’agit de la propagation de la foi : « Je crois fermement
que Dieu m’a appelée à l’état [de femme mariée] et qu’il l’a fait pour
mon salut. Je voudrais inciter mon mari à faire le bien et j’enseigne les
vertus à mes jeunes enfants aussi bien que je peux ». À la &n de la
discussion, le théologien doit admettre que la jeune femme est
supérieure à lui quand il s’agit de dévotion : « Ô bonne dame, vous êtes
sur la voie droite et sachez que je porte ce manteau de théologien



depuis cinquante ans et que je suis appelé maître en théologie, mais
malgré cela je ne suis toujours pas arrivé à ce niveau de perfection ».
Et il dit encore : « Loué soit notre Seigneur Jésus-Christ qui accorde sa
grâce avec tant de largesse à celui ou celle qui lui plaît ». La
reconnaissance que des femmes humbles et laïques reçoivent parfois
la grâce du contact direct avec le Christ, au lieu des prêtres, clercs ou
moines, est typique du Moyen Âge tardif et fut exprimée, entre autres,
par Jacques de Vitry et Jean Gerson.

L’auteure a conçu son livre comme une contribution à une littérature
religieuse déjà assez riche, destinée à des laïcs et rédigée en langue
française. Par exemple, dans l’introduction, elle exprime des doutes
concernant l’utilité de sa démarche parce que ses lectrices auront
probablement déjà suQsamment d’autres livres de dévotion et textes
catéchétiques : « Ma très chère soeur, vous m’avez priée de vous écrire
un texte de dévotion pour le salut de votre âme, mais prenant en
considération mon ignorance et ma simplicité, j’ai eu beaucoup de
diQcultés à y consentir en m’imaginant que vous avez déjà beaucoup
d’autres beaux livres et enseignements qui suQront à ce but ».
L’auteure n’hésite pas à renvoyer ses lectrices à d’autres textes
religieux, comme en témoigne la remarque suivante, qui se trouve à la
&n du livre : « Ensuite vous devez savoir que dans ce livre je vous ai
présenté brièvement plusieurs choses qui mériteraient une exposition
plus longue. Vous y devez penser plus longuement que je ne l’ai
indiqué ici. Vous trouverez beaucoup de beaux livres imprimés pour
vous instruire sur ce terrain ». Parfois elle renvoie son public à des
auteurs précis : « Et si vous voulez méditer sur tous les articles de la
Passion et sur les mystères de la messe, vous les trouverez dans
l’ouvrage sur la messe imprimé que &t notre bon et saint père, frère
Olivier Maillard ».

De telles remarques indiquent que pour l’auteure et ses lectrices, il n’y
a rien de surprenant à ce que les femmes aient accès à de nombreux
textes religieux en langue française, même à des titres spéci&ques
qu’elles possèdent peut-être dans une bibliothèque privée, ou qu’elles
peuvent trouver ailleurs. De toute façon, le nombre de livres
disponibles a augmenté de façon exponentielle au cours du 15e siècle.
Tout d’abord, l’usage du papier et d’une écriture cursive et donc rapide
a fait diminuer le coût des livres et accélérer la production de
manuscrits. À ceci s’ajoute l’introduction de l’imprimerie et la forte
demande de livres en langue vulgaire qui ont incité les imprimeurs à
multiplier les éditions en moyen français, d’abord à Lyon à partir
de 1473, puis aux Pays-Bas méridionaux à partir de 1474 et à Paris à
partir de 1476.

L’ouvrage Une petite instruction n’est d’ailleurs pas le seul texte à
recommander la lecture religieuse aux femmes laïques et à leur
proposer un programme de lecture quotidien. Par exemple, un texte
religieux plus ancien et en français, le Livret attribué au cardinal Pierre



de Luxembourg (1369-1387), suggère à la lectrice de se retirer pour la
lecture religieuse après le repas du soir : « Quand tu auras dit les
grâces, tu t’en iras dans ta chambre et tu étudieras quelque bonne

écriture qui est salutaire pour l’âme »3. Jean Gerson, dans sa Montaigne
de contemplation (1400), un texte en français comprenant des conseils
pour une vie de « laicus religiosus » (une personne qui vit comme un
moine ou une nonne, mais sans prononcer les voeux monastiques et
sans se retirer de la vie du travail), écrit à l’origine pour ses soeurs,
recommande, lui aussi, une pratique de lecture religieuse quotidienne
4.

Les textes religieux en langue française n’étaient pourtant pas
uniquement destinés à une lecture privée ; certains étaient destinés à
l’instruction des proches et des enfants. Les lecteurs et lectrices
étaient encouragés à faire pro&ter autrui de leurs livres et de leurs
connaissances religieux et ceci était considéré comme un acte de
charité. Par exemple, vers la &n du 14e siècle, Jean de Varennes,
l’ermite de la chapelle de Mont Saint-Lié près de Reims, écrivait dans
son ouvrage d’instruction religieuse intitulé l’ Epistre du mirouer de
crestiente que « les enfants qui sont en faveur de notre foi doivent
apprendre cette petite lettre à l’école. Les hommes et les femmes qui
savent lire la doivent avoir par écrit et les curés doivent la lire
plusieurs fois au peuple, après la messe »5. De cette manière, ce
dernier texte (de même que l’ouvrage Une petite instruction) identi&e
progressivement la maison privée et la famille comme lieu de savoir
religieux et comme espace d’instruction religieuse.

Des indices comme cette recommandation de Jean de Varennes
montrent aussi que vers la &n du Moyen Âge, les hommes et les
femmes qui savaient lire n’étaient plus exceptionnels. Des « parvae
scholae » (petites écoles), destinées à l’alphabétisation des &ls et des
&lles des marchands, artisans, ouvriers et serviteurs vivant dans les
villes, commencèrent à apparaître à partir du 12e siècle. Ces écoles
offraient aussi une instruction de base en latin, en français et en calcul.
Le premier cas connu, documenté à partir de 1150 6, est une petite
école à Laon. Plusieurs mentions de maîtresses d’école dans des
comptes et des contrats médiévaux démontrent que l’enseignement
dans les villes ne visait pas uniquement les garçons, mais aussi les
&lles : un document datant de 1380 mentionne les noms de
21 maîtresses pour Paris et sa banlieue7 ; à Valenciennes (ville située
hors du royaume jusqu’en 1678), le compte rendu d’une inspection des
petites écoles en 1497 mentionne 10 maîtresses sur 25 enseignants et
164 &lles sur un total de 700 élèves payants8. Très tôt déjà, certaines
petites écoles visaient explicitement l’éducation des enfants pauvres
en leur oWrant des cours gratuits, comme une école à Senlis
mentionnée dans un document de 1179, et une autre à Crépy-en-Valois



e n 1182 9. Ces sources historiques – et ce ne sont que quelques
exemples parmi beaucoup d’autres – indiquent que la population
urbaine n’était pas exclue de l’éducation primaire et de
l’apprentissage de la lecture dès le 12e siècle. Les femmes « séculières »
et lettrées de la &n du Moyen Âge, dont il était question au début,
n’étaient donc pas un phénomène tout récent, mais elles faisaient
partie d’une habitude de lecture déjà bien établie depuis
plusieurs siècles.

Figure 2. Figure 2 – La « Librije » (bibliothèque) de l’église
Sainte-Walburge à Zutphen aux Pays-Bas (1561-1564)



Pour l’enseignement de l’écriture, il fallait parfois payer des frais
supplémentaires à l’école, mais malgré cela le haut degré
d’alphabétisation des habitants des villes se traduisait aussi par la
possession d’outils d’écriture et leur présence dans les foyers. Un
exemple très précoce est l’inventaire, dressé en 1294-1297, des biens
appartenant à Maria Faverela et qui se trouvaient dans sa maison à
Béthune (située hors du royaume jusqu’en 1659), inventaire qui
montre qu’elle possédait une paire de petites planches fermées par des
fermoirs10 : c’étaient selon toute vraisemblance des planches cirées,
un outil très pratique pour écrire vite des notes dans la cire et les
eWacer plus tard, parfois quali&é d’« i-pad » médiéval. D’autres
inventaires dressés à Tournai (maintenant en Belgique, mais
jusqu’en 1521 une ville française) mentionnent des tablettes en ivoire,
destinées à l’écriture éphémère dans la cire et qui étaient parfois
attachées aux ceintures des gens, a&n qu’ils les aient toujours sous la

Figure 3. Figure 3 – Page d’un livre d’Heures du 15e siècle,
avec une figure de femme lisant et priant (coll.
Bibliothèque municipale de Rennes)



main. Ainsi, dans son testament daté d’avril 1323, Pierre li Wattié,
vivant à Tournai, laissa à la &lle de Mahiu Grongnart « les tablettes

d’ivoire et celles de ma ceinture »11. Ces tablettes de cire, avec les
nombreux écritoires que l’on rencontre dans les testaments et les
inventaires, montrent que la lecture et l’écriture étaient devenues des
activités banales vers la &n du Moyen Âge, bien intégrées dans la vie
de tous les jours des laïcs.

Rien d’étonnant alors que dans ce contexte historique les livres
religieux en langue vernaculaire, multipliés par les copistes et par les
presses de l’imprimerie, aient trouvé des lecteurs et lectrices avides
parmi les habitants laïcs des villes de langue française (au sens le plus
large du mot, incluant le normand, picard, wallon, champenois,
lorrain, etc.). D’habitude, les femmes partageaient juridiquement leurs
possessions avec leurs maris, les livres présents au sein du foyer
inclus, mais parfois on rencontre un testament de femme où &gurent
des livres religieux. Un exemple assez précoce est le testament de
Katherine le Flamenghe, &lle de feu Guillaume, dressé le 14 novembre
1386 à Tournai, dans lequel elle lègue « à sire Jaque Bourghois et
Ysabiel sa soeur un livre des Expositions des Évangiles »12. Il s’agit
probablement d’un livre reproduisant en français les leçons des
Évangiles qu’on lisait en latin dans les églises tous les dimanches de
l’année, avec des explications ou des sermons. En lisant ce genre de
texte, les laïcs pouvaient se préparer à la messe et y participer en
ayant une meilleure compréhension du contenu. Katherine transmit
cette source importante de connaissances bibliques et liturgiques à
d’autres laïcs, sans intervention ou suspicion de la part de l’Église
institutionnelle. De plus, la lecture au foyer des leçons des Évangiles
accompagnées d’explications transformait la maison privée en lieu
d’instruction religieuse.

Vers la fin du Moyen Âge, les livres étaient devenus des objets mobiles,
accessibles, légués par testament, parfois vendus ou partagés par
charité. Les testaments nous fournissent des traces de la mobilité des
livres et du rôle actif des hommes et des femmes laïcs dans la
transmission des livres et de leur contenu. Un exemple illustratif en
est le testament de Jeane de Velle, vivant à Tournai et veuve de Pierre
de Heuchin, daté du 18 octobre 1434 : « Je donne à Angnies Cordelles
mon Bréviaire et mon Collectaire […] À la veuve de Jaquemart Ysaac le
livre de la Somme le roi en parchemin. À l’hôpital Saint-Thomas à Douai
un livre contenant l’Ave Maria et le Retour du coeur perdu, tel qu’il est.
Aux soeurs des Campeaux le livre que j’ai eu de Jeanine, contenant
l’Ave Maria, les Dix Commandements et les Douze Articles de foi. Aux
soeurs de Sainte-Catherine le Pèlerinage de l’âme [ d e Guillaume de
Digulleville]. À demoiselle Aelis mon livre aux fermoirs d’argent et les
Soliloques d e saint Augustin. Encore aux dites soeurs des Campeaux



mon livre avec la Passion du Christ »13.

C’est une véritable bibliothèque privée, se composant d’au moins neuf
livres, tous de contenu religieux, dont deux en latin (le Bréviaire et le
Collectaire), légués à une autre femme laïque, ce qui suppose un
niveau d’instruction avancé des deux personnes. La maison privée
était donc dans certains cas un lieu de savoir religieux où des savoirs
bibliques, théologiques et dévotionnels était conservés, consultés,
partagés et diWusés. Les livres étaient des objets mobiles transmis non
seulement entre laïcs (« le livre que j’ai eu de Jeanine »), mais aussi
entre laïcs et religieux. Les deux communautés de soeurs mentionnées
n’étaient d’ailleurs pas des ordres monastiques proprement dits, mais
vraisemblablement des groupes de femmes religieuses vivant
ensemble, c’est-à-dire les Tiers-Ordres de Saint-Augustin et de Saint-
François. Ces deux communautés de femmes laïques s’occupaient
entre autres des soins aux malades et de l’enseignement élémentaire.

La possession d’un ou de plusieurs livres n’était pas le seul apanage
des élites économiques et sociales, car parfois on trouve l’exemple
d’une femme pauvre qui malgré sa situation diQcile possédait un
livre. L’inventaire après décès des biens de Marguerite le Sellier, veuve
d e Guillaume Hobe, dressé le 5 septembre 1521 à Amiens, ne couvre
guère qu’un seul feuillet, ce qui indique qu’elle avait vraiment peu de
possessions. Malgré cela, dans la liste &gure « un livre couvert de cuir
tanné, intitulé la Bible, déchiré, vieux et usé »14.

Parfois un seul livre renfermant plusieurs textes diWérents pouvait
fonctionner comme une bibliothèque. Un exemple illustratif en est un
livre d’Heures manuscrit datant de la &n du 15e siècle (Cambrai, BM,
MS 130) qui contient les Heures en latin, des fragments des Évangiles
en latin, ensuite en moyen français : le Notre Père, « Je te salue
Marie », le Symbole des apôtres et les dix commandements, suivis par
des psaumes en latin. Avec un ensemble de textes pareil, un seul livre
pouvait s’adresser à des lecteurs de diWérents niveaux d’instruction,
qui pouvaient y trouver des textes adaptés à leurs connaissances et
aptitudes.

Même les femmes qui étaient trop pauvres pour s’acheter des livres et
qui n’en avaient pas béné&cié en don pouvaient y avoir accès dans des
bibliothèques « publiques ». Les bibliothèques des couvents, des
béguinages et des hôpitaux n’étaient pas toujours inaccessibles aux
laïcs ; bien au contraire, celles de nombreux établissements religieux
hébergeaient des livres enchaînés qu’on pouvait consulter sur place.
Des exemples de telles bibliothèques dans leur état originel existent
encore dans la Biblioteca Malatestiana à Cesena (1452), dans la



cathédrale de Hereford au Royaume-Uni (1611) et dans l’église Sainte-

Walburge à Zutphen aux Pays-Bas (1561-1564 ; voir figure 2)15.

On trouvait aussi de petites bibliothèques de livres enchaînés et
accessibles à tous, pour une consultation sur place, dans certaines
églises paroissiales. Par exemple, Andrieu Locquet, prêtre et chapelain
de l’église Saint-Brice à Tournai, rédigea son testament le 30 juin 1426
et &t don de livres à ses paroissiens : « Item je donne pour Dieu et
comme aumône à l’église Saint-Brice, pour le grand bien et honneur
que j’ai trouvé dans la paroisse, ma Légende dorée et la Chronique
martinienne, en un volume. Et je veux que ladite Légende soit attachée
avec une chaîne de fer au lutrin où on met les livres, de manière que
personne ne pourra l’emmener hors de l’église »16. Apparemment, il y
avait dans cette église paroissiale un lutrin où l’on conservait déjà
plusieurs livres qu’on pouvait consulter.

L’église Saint-Brice n’était certainement pas une exception, car c’était
une pratique recommandée de mettre des textes religieux en langue
française à la disposition des laïcs, dans le but de les instruire sur la foi
chrétienne. Ainsi, Jean Gerson écrivit dans son Miroir de l’âme (1400–
1401), un texte comprenant les connaissances de base pour tous les
chrétiens, qu’il fallait l’exposer « copié entièrement ou partiellement,
attaché aux paroisses, aux écoles, aux monastères et aux hôpitaux,
sous forme de livre ou sur des tableaux publiquement accessibles »17.

L’auteure de l’ouvrage Une petite instruction et manière de vivre pour une
femme séculière décrivait donc une réalité qui n’était pas
exceptionnelle quand elle s’adressait en ces termes à une femme
laïque : « Vous avez déjà beaucoup d’autres beaux livres et
enseignements ». Vers la &n du Moyen Âge et au début du 16e siècle,
avant les grands déchirements des guerres de religion, toute femme
vivant dans un milieu urbain pouvait avoir accès à des livres
reproduisant des textes religieux en français, chez elle, chez une
parente, chez une voisine, à l’école ou dans la bibliothèque de la
paroisse, de l’hôpital ou d’un monastère. À côté de ces lieux de savoir
religieux traditionnels, la maison privée devint progressivement un
lieu de savoir et les femmes laïques – jeunes femmes, épouses, mères,
veuves – participèrent de plus en plus activement à la transmission
des savoirs religieux. Leur position de médiatrices s’aWaiblit au cours
des siècles suivants, à cause de la polarisation des guerres de religion
et de la persécution des protestants au 17e siècle, mais elle n’a
probablement jamais totalement disparu.



Notes

1 . Je remercie vivement Alberte Roué pour avoir corrigé le texte
français.
2 . J’ai consulté l’exemplaire de Paris, BnF, D-17400 (3). Selon le
catalogue de la BnF, il a été imprimé en 1516 ; la British Library à
Londres possède une autre impression, celle-ci non datée,
probablement de 1505.
3. Paris, Bibliothèque de l’Arsenal, MS 2036, f. 396 v.
4 . P. Glorieux (éd.), Jean Gerson : Œuvres complètes , vol. 7/1, L’œuvre
française, Paris, 1966, p. 56
5. Brussels, KBR, MS 10394–10414, f. 47 v.
6. D. Viaux, « L’école élémentaire à la fin du Moyen Âge », in Annales de
Bourgogne, 59, 1987, p. 5-19, p. 6
7 . O. Guyotjeannin, « Les petites écoles de Paris dans la première
moitié du XVe siècle », in J. Kerhervé, A. Rigaudière (éd.), Finances,
pouvoirs et mémoire : mélanges offerts à Jean Favier , Paris, 1999, p. 112-126
8. H. Servant, Artistes et gens de lettres à Valenciennes à la fin du Moyen Âge
(vers 1440-1507), Langres, 1998, p. 200-204
9. É. Morel, Les écoles dans les anciens diocèses de Beauvais, Noyon et Senlis ,
1887, p. 25-26, 98
10. B. Delmaire, « Fortune d’une bourgeoise de Béthune à la &n du
XIIIe s. », in Bien dire et bien aprandre , 1, 1979, p. 12-29, p. 25
11. A. de La Grange, « Choix de testaments tournaisiens antérieurs au
XVIe siècle », in Annales de la Société historique et archéologique de Tournai ,
n. s. 2, 1897, p. 5-365, p. 46
12. D. Vanwijnsberghe, « De <n or et d’azur ». Les commanditaires de livres
et le métier de l’enluminure à Tournai à la <n du Moyen Âge (XIV  e -XV e

 siècles), Louvain, 2001, p. 172 (t. 59)
13. Vanwijnsberghe, op. cit., p. 188 (t. 130)
14. Amiens, Archives communales, FF 166/20
1 5 . C f . http://www.comune.cesena.fc.it/malatestiana/antica ;
https://www.herefordcathedral.org/chained-library ;
http://www.librije-zutphen.nl/index.php/francais
16. Vanwijnsberge, op. cit., p. 182-183 (t. 114)
17. Jean Gerson, éd. Glorieux, op. cit., p. 57, 193-206

ORIENTATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

K. Ashley, « Cultures of Devotion », in J. M. Bennett, R. M. Karras
(éd.), The Oxford Handbook of Women and Gender in Medieval Europe ,
Oxford, 2013, p. 511-526
F. Bouchet, Le discours sur la lecture en France aux XIV  e et XV e  siècles :
pratiques, poétique, imaginaire, Paris, 2008
J. Bryan, Looking Inward: Devotional Reading and the Private Self in Late
Medieval England, Philadelphia, 2008

http://www.comune.cesena.fc.it/malatestiana/antica
https://www.herefordcathedral.org/chained-library
http://www.librije-zutphen.nl/index.php/francais


K. Campbell, The Call to Read: Reginald Pecock’s Books and Textual
Communities, Notre Dame (Ind.), 2010
S. Corbellini, « The Voice of Silence: Women, Books and Religious
Reading in the Late Medieval European Urban Environment », in
J. Á. Solórzano Telechea, B. Arízaga Bolumburu, A. Aguiar Andrade
(éd.), Ser mujer en la ciudad medieval europea , Logroño, 2013, p. 457-
474
M. Erler, « Devotional Literature », in L. Hellinga, J. B. Trapp (éd.),
The Cambridge History of the Book in England, vol.  III : 1400-1557,
Cambridge, 1999, p. 495-525
G. Hasenohr, « La vie quotidienne de la femme vue par l’Église :
l’enseignement des 'journées chrétiennes' de la &n du Moyen Âge »,
in G. Hasenohr, Textes de dévotion et lectures spirituelles en langue
romane (France, XII e -XVI e  siècle), Turnhout, 2015, p. 631-711
G. Hasenohr, « L’essor des bibliothèques privées aux XIV e et
XVe siècles », in A. Vernet (éd.), Histoire des bibliothèques françaises.
Les bibliothèques médiévales du VI e  siècle à 1530 , Paris, 2008, p. 274-361
G. Hasenohr, « Vie culturelle et spirituelle des hôpitaux
bourguignons dans la seconde moitié du XVe siècle », in Publications
du Centre européen d’études bourguignonnes (XIV e -XVI e s.), 31, 1991,
p. 93-100
Th. de Hemptinne, « Reading, Writing, and Devotional Practices:
Lay and Religious Women and the Written Word in the Low
Countries (1350-1550) », in Th. de Hemptinne, M. E. Góngora (éd.),
The Voice of Silence: Women’s Literacy in a Men’s Church , Turnhout,
2004, p. 111-126
Th. de Hemptinne, « Lire et écrire, c’est prier un peu. Culture écrite
et pratiques féminines de dévotion aux Pays-Bas à la &n du Moyen
Âge », in A.-M. Legaré (éd.), Livres et lectures de femmes en Europe
entre Moyen Âge et Renaissance, Turnhout, 2007, p. 151-162
X. Hermand, « Le prêtre de paroisse et le livre dans les Pays-Bas
méridionaux à la &n du Moyen Âge : culture, lectures et pratiques
de l’écrit », in I. Parmentier (éd.), Livres, éducation et religion dans
l’espace franco-belge, XV e -XIX e  siècles, Namur, 2009, p. 7-58
M. Hoogvliet, «  Car dieu veult estre serui de tous estaz . Encouraging
and Instructing Laypeople in French from the Late Middle Ages to
the Early Sixteenth Century », in Sabrina Corbellini, Margriet
Hoogvliet, Bart Ramakers (éd.), Discovering the Riches of the Word:
Religious Reading in Late Medieval and Early Modern Europe, Leiden,
2015, p. 111-140
M. Hoogvliet, « Nicole de Bretaigne and a Collection of Religious
texts in French: Bibliothèque de l’Arsenal, MS 5366 (15th
century) », in Digital Philology, à paraître
W. Williams-Krapp, « The Erosion of a Monopoly:
German Religious Literature in the Fifteenth Century », in R.
Blumenfeld-Kosinski, D. Robertson, N. Warren (éd.), The Vernacular
Spirit. Essays on Medieval and Religious Literature, New York, 2002,



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

p. 239-259

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Enancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réHexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	ORIENTATIONS BIBLIOGRAPHIQUES
	Nos partenaires


