Le scriptorium médiéval

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin
Michel, 2007, p. 537-555

Guglielmo Cavallo

Les lieux d’écriture, ol plusieurs copistes se consacraient a des
travaux de transcription et de fabrication des livres, sont attestés - ou
peuvent étre reconstitués — depuis I’Antiquité dans le monde gréco-
romain. Ces endroits - ol travaillaient des copistes de métier et
d’autres individus, dont les glutinatores, diorthotai, chargés de fabriquer
des livres ou d’éditer des textes - étaient soit des demeures privées
d’intellectuels et d’aristocrates qui avaient a leur service des esclaves
copistes, soit des bibliotheques publiques ceuvrant a produire de
nouveaux exemplaires ou a restaurer ceux qui étaient détériorés par
le temps ou l'usage, soit enfin des ateliers voués a la production ou a la
vente de livres. S’ils étaient concentrés dans le méme espace, les
copistes travaillaient presque toujours isolément et, pour ainsi dire,
sans autre but que de produire des livres. En somme, ils n’étaient mus
ni par un projet graphique commun, ni par un sentiment partagé, pas
plus que par un programme intellectuel ou une nécessité spirituelle.

Ce n’est pas un hasard si, parmi les manuscrits anciens qui ont été

conservés, et ce jusqu’auxiii® et iv® siécles de notre ére, on ne trouve
quasiment aucun exemplaire écrit a plusieurs mains qui attesterait,
dans sa fabrication, une authentique pratique d’atelier et un travail en
commun. Les exemples de livres réalisés a plusieurs mains que nous
rencontrons jusqu’a cette époque - hormis de rarissimes exceptions -
sont en fait des anomalies. 1l s’agit de rouleaux restaurés, congus
comme des exercices d’école, réutilisés au verso ou préparés pour des
usages épisodiques.

L’Antiquité tardive, avec l'avénement, puis le triomphe du
christianisme, marque une rupture entre les pratiques anciennes et les
nouvelles, méme si cette transformation fut progressive et lente. Les
liens entre individus d’'une méme confession ou appartenant a une
méme communauté ecclésiastique ou monastique devaient avoir aussi
une incidence sur les pratiques d’écriture. Les copistes qui

travaillaient ensemble au service d’évéques ou dans un monasteére


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=198

- voués a produire des livres des Saintes Ecritures, des commentaires
bibliques ou des ceuvres doctrinales d’intellectuels chrétiens - se
conformaient a un programme précis : celui de diffuser la parole du
Seigneur et de ses interprétes, tout en éduquant leur dme par sa
lecture et sa transcription. On se souvient de I’exhortation de saint

Jérbme aux moines :

Copie des livres ; ainsi ta main produira de quoi te nourrir,
1

et la lecture rassasiera ton 4me".
Mais ces copistes s’activaient aussi dans un esprit désormais
communautaire parce que cimenté par la foi qui, surtout en des temps
plus anciens, avait une forte dimension collective. Dans cette
perspective, on ne saurait donc s’étonner que I'un des manuscrits les

plus anciens, fruit d’'un travail a plusieurs mains - on en distingue
trois -, soit le Codex sinaitique de la Bible?, daté du iv® siécle et produit

A Césarée, en Palestine 3, dans un atelier de copie ol régnait alors un
esprit chrétien et communautaire. Telles sont les racines d’ou allaient
naitre entre I'’Antiquité tardive et le haut Moyen Age de nouvelles
pratiques de production du livre fondées sur de nouveaux besoins
intellectuels et spirituels.

A Vivarium : Ecritures saintes au coeur de la

manufacture du livre

C’est dans cet esprit chrétien et communautaire que s’inscrivent
'activité d’écriture et la fabrication des livres autour de grandes
figures de la chrétienté. Origéne, peut-étre déja a Alexandrie,
composait ses ceuvres en disposant de tachygraphes, auxquels il
dictait le texte, de copistes et méme de jeunes filles exercées a la

calligraphie pour la mise en page des livres* ; plus tard, dans le sillage
et la mouvance origéniens, aCésarée, toute l'activité d’Eusebe et
surtout de Pamphile avait pour but d’accroitre la transcription et
I'édition des écrits d’Origéne ou de produire des Bibles complétes ou

partielles, dont vraisemblablement le Codex sinaitique déja évoqué’.
Le modeéle origénien fut largement suivi par les intellectuels chrétiens
de I'époque : saint Ambroise a Milan, saint Jéréme a Bethléem, saint
Augustin a Hippone s’entouraient de copistes formés a la transcription
et a la diffusion de leurs ceuvres ou a l'acquisition d’autres textes
chrétiens®. S'il ne s’agissait pas, chaque fois, de scriptoria, on y retrouve

tous les signes d’'une écriture congue dans et pour une communauté.

Une étape supplémentaire est franchie a Vivarium, le monastére fondé
par Cassiodore, aux alentours de Squillace en Calabre, vers554.
Retraite ascétique d’origine seigneuriale parmi d’autres de cette
époque, Vivarium réunissait aussi tous les traits caractéristiques d'une



école chrétienne. Méme si la lecture et la méditation des livres sacrés,
leur transcription par les soins et a 'usage de la communauté, ainsi
que l'étude des Peéres étaient des pratiques inhérentes depuis un
certain temps a la condition monastique, déja bien attestées dans les
communautés gravitant autour de Jérome et d’Augustin, a Vivarium,
plus qu’ailleurs, elles jouaient un réle fondamental en tant que pilier

de I'expérience cénobitique, mais s’inscrivaient dans le cadre d’'un

apprentissage plus vaste’,

Lécriture et le livre se trouvaient au cceur de ces pratiques. Dans les
Institutiones de Cassiodore, il est vrai, on ne trouve aucun chapitre
traitant de I'organisation du travail de copie ou d’un espace réservé a
cette fin. En revanche, l'intérét prononcé et continu du méme
Cassiodore pour toute une série de questions textuelles,
codicologiques, graphiques et esthétiques de la production écrite a
Vivarium prouve que la manufacture du livre était réglée par une
série de normes qui préfigurent le scriptorium médiéval. S’il manquait
une orientation graphique précise et uniforme, la conscience de divers
niveaux d’écriture existait ; ainsi écrivait-on littera clariore, « dans une
graphie plus claire », des codex d’une qualité textuelle et technique
particuliere, et minutiore manu, « dans une graphie plus petite », des
codex ou le but était de concentrer une grande quantité de textes. Les
codex étaient préparés en quaternions ou méme en sénions, auquel
cas on prenait soin, quand il s’agissait de réunir des matériaux divers,
d’annexer des fascicules vierges pour d’éventuels ajouts. La typologie
de chaque manuscrit variait en fonction du texte et de l'usage auquel
dtaient destinés les codex ; suivant les cas, on recourait a toute une
panoplie d’instruments de lecture et de consultation auxiliaires tels
que des résumés préliminaires, un découpage du texte en chapitres,
des signes de ponctuation, des renvois en rouge aux citations
bibliques, des notes « en forme de grappe » ; I'’habitude s’imposait de
réunir les textes en corpus organisé, afin que les ceuvres d’'un méme
auteur ou de plusieurs auteurs d’'un méme genre pussent étre lues ou
consultées plus facilement en étant rassemblées en un méme volume
ou en quelques tomes. On se souciait également de la reliure, puisque
les moines disposaient d’'un album de modeles ou choisir le type de
couverture a donner a chaque manuscrit. Le soin « critique » dont le
texte était entouré n’était pas moins grand : le texte était collationné
au regard de textes anciens, avec le concours d’un lecteur ; I emendatio
était inspirée par un équilibre rigoureux entre la « tradition
manuscrite » et la restitution exacte du texte en recourant a I'autorité
des codex anciens ; mais quand la distraction ou I'incompétence des
copistes avait laissé dans le texte des vitia, des delicta, des erreurs qui
en compromettaient la compréhension méme, une correction

s'imposait®,

Ainsi travaillait-on a Vivarium. En revanche, on ne sait pas s’il y avait
collaboration, ni quelles formes elle pouvait prendre, entre ceux que



Cassiodore nomme antiquarii, librariiet scriptores, c’est-a-dire ceux qui
se consacraient a la copie et a 'organisation des livres ; rien ne prouve
non plus qu'ils adoptaient des typologies graphiques particulieres,
comme cela se fera plus tard dans les scriptoria bénédictins du haut
Moyen Age. Quoi qu’il en soit, les copistes de Vivarium étaient mus

par un dessein et un esprit communautaires.

Toute cette attention portée a I'écriture et au livre naissait d'un
programme dans lequel I'amour des études allait de pair avec la
spiritualité chrétienne. Avant toute chose, la retraite ascétique, en ce
temps-1a, n’était pas envisagée autrement que le secessus in villam - le
fait de fuir I'agitation de la cité en se retirant sur son domaine a la

campagne - propre a l'aristocratie dans I’Antiquité tardive °. Dans sa
villa ou au monastere, I'aristocrate était accompagné de secrétaires,
de copistes et de livres. Ainsi de Cassiodore, dans sa retraite de
Vivarium, que son fondateur définit comme une cité - urbs - ot vivre

la vie terrestre concorditer et spiritaliter, dans une concorde spirituelle

et communautaire qui inspirait chaque acte!®. Toutefois, le
programme culturel promu par Cassiodore était entierement consacré

a l'acquisition d’'une culture chrétienne, considérée non seulement

comme le fondement du savoir, mais comme le savoir méme'l. Le
travail de copie ne se présentait donc pas uniquement comme une
activité communautaire dans la mesure ou elle s’inscrivait dans un
cadre monastique. Comme dans le monde antique, il relevait de I’
otium : il s’agissait d’'un moment consacré a un effort intellectuel,
entendu en un sens chrétien, et non pas comme un travail purement
artisanal. A la suite de saint Jérome, Cassiodore estimait que les

moines qui se livraient a un travail de copie se nourrissaient « I'esprit

pour le Salut » en « lisant les Saintes Ecritures'? ». Dans le sillage de la
tradition patristique, écrire un texte a Vivarium équivalait a le lire et a
en accepter le contenu. Mais, si 'Ecriture sainte était la source de tout
savoir et le fondement du salut de I'dme, on devait s’en approcher a
travers les interprétations des Péres qui, comme ’échelle de Jacob,
permettaient d’accéder a la contemplation de Dieu. Les Saintes
Ecritures et les commentaires patristiques étaient donc au cceur de

Iactivité de copie a Vivarium.

Dans cette méme perspective spirituelle, le moine, en transcrivant les
textes sacrés, se posait en adversaire du démon, en duelliste qui
triomphait des tentations diaboliques : il n’était de tiche plus digne de
louanges que celle qui consistait a précher aux hommes par le biais du
travail manuel, a rendre manifeste la parole du Seigneur avec les
doigts, a donner silencieusement le salut aux mortels, a combattre les
pieges du démon par la plume et I'encre ; chaque mot transcrit par le
moine était une blessure infligée a Satan ; la plume véloce déjouait
l'astuce du Malin'?, Ainsi le fait de coucher par écrit des textes sacrés

était-il un instrument de salut, pour le moine et pour sa communauté,

mais aussi pour tous ceux qui, grace aux copistes qui diffusaient ces



textes, profiteraient de la parole écrite du Seigneur.

A Vivarium, en conséquence, la transcription de livres profanes et la
culture qui leur était liée passaient au second plan parce que relevant
d’une science mineure et subordonnée a la science sacrée. Méme si les
livres profanes recueillis ou produits a Vivarium - d’apres ce qu’il
ressort des Institutiones saecularium litterarum du méme Cassiodore -
étaient a tous égards cohérents avec les études et méthodes
d’enseignement traditionnelles, ils avaient une fonction différente. A
Vivarium se trouvaient des traités de grammaire, de rhétorique et de
dialectique réunis in corpora ; il ne manquait pas non plus d’auteurs ni
de textes représentatifs de la culture philosophique, scientifique et
technique de I'Antiquité romaine tardive : arithmétique, géométrie,
musique, astronomie, mais aussi médecine, géographie et agriculture.
Toutefois, quand ils n’avaient pas un intérét purement pratique
comme les traités de médecine ou d’agriculture, tous ces écrits étaient
au service de I'étude, de la compréhension et de la connaissance des
Ecritures et des auteurs chrétiens. Jusque dans la transcription ou
'acquisition d’ceuvres profanes, I'objectif ultime, a Vivarium, était
toujours d’ordre spirituel, et non pas philologique, rhétorique ou
philosophique suivant les parametres de la tradition des études
anciennes. Tout cela montre bien que ces pratiques d’écriture, dont la
formation de Cassiodore était empreinte, I'avaient conduit a organiser
sa communauté monastique autour non pas de 'adhésion pure et
simple a la parole de Dieu, mais d’'une véritable science sacrée - les
Institutiones divinarum litterarum . Le pivot de cette science était I’étude
assidue des textes sacrés et donc une transcription non pas
mécanique, mais intellectuellement active dans I'accueil du contenu

doctrinal chrétien.

La discipline bénédictine et le scriptorium

Lécriture communautaire, dans le haut Moyen Age, fut certes
anticipée d’une certaine maniére a Vivarium, mais elle naquit
d’expériences et de besoins autres puisqu’elle s’inscrivait a la fois dans
la nouvelle spiritualité bénédictine et dans la conception de Iécriture
comme travail manuel, plutét qu'intellectuel, déja propre au
monachisme primitif. Dans la communauté de Vivarium,
conformément aux souhaits de Cassiodore, le travail intellectuel
devait accompagner le travail manuel de I'écriture et, si possible,
prévaloir sur lui, et la copie elle-méme se justifiait précisément en
fonction de la compréhension du texte ; dans les communautés
monastiques du haut Moyen Age - inspirées de la Régle de saint
Benoit - le travail manuel d’écriture possédait une valeur propre et se
justifiait en soi, tandis que le travail intellectuel était pratiqué dans de
strictes limites et uniquement pour la poignée de ceux qui avaient les

compétences nécessaires. Il est possible de suivre le cheminement qui



conduit a cet état d’esprit différent et donc a la nouveauté du véritable

scriptorium du haut Moyen Age.

Dans le monachisme des origines, entre le iv® et le vi® siecle, les livres
étaient écrits dans les communautés ou par des anachoretes solitaires,
soit comme un travail permettant de gagner de quoi vivre et de
distribuer 'auméne avec le superflu, soit parce que - en particulier
dans le cas des Ecritures saintes - I'esprit restait plus en éveil devant
un livre qu’il fallait non seulement lire, mais aussi recopier, en se

plongeant ainsi mieux dans la méditation continue de la parole du

Seigneur - la fin ultime en étant la mémorisation'*. Considérant que
celle-ci avait son siege dans le coeur et dans I'dme, les péres du
monachisme exaltaient la mémoire. Cest pourquoi, des le
monachisme primitif, la copie des textes sacrés était moins
subordonnée a la bonne compréhension de l'écrit, comme chez
Cassiodore, qu’elle ne servait a assimiler des passages et des versets
bibliques que le moine se répétait afin de se fortifier I'esprit :

« méditer de mémoire des éléments des Saintes Ecritures », enjoignait

I'un des praecepta de Pacéme '°, le pere de la spiritualité monastique.

La premiére cénobie occidentale de I’Antiquité tardive qui nous soit

connue, le monastére de Marmoutier consacré asaint Martin de

Tours, comptait des copistes'®, Mais, c’est a partir du vii® siecle que
devait progressivement s’affirmer le véritable modele de scriptorium
du Moyen Age occidental : le scriptorium bénédictin. La conception de
ce dernier trouvait son fondement dans la Régle méme de saint Benoit,

qui précise :

S’il est possible, le monastére sera construit de telle fagon
que tout le nécessaire, a savoir I'eau, le moulin, le jardin,
soit a l'intérieur du monastére et que s’y exercent les
différents métiers, pour que les moines ne soient pas forcés

de flaner a I'extérieur, ce qui ne convient nullement a leur
17

ame"’.
Ainsi le monastére devenait-il le siege d'un lieu d’écriture propre a
permettre une production de livres entiérement autonome, vouée a
des livres de dévotion, a des usages liturgiques, a 1'étude des textes
sacrés a I'intérieur du monasteére ou a de rares cadeaux ou commandes
a extérieur. C’est avant tout du précepte bénédictin d’autosuffisance
que virent le jour lesscriptoria des grandes abbayes de I'Europe
médiévale, telles que le Mont-Cassin, la fondation méme de saint
Benoit, Bobbio, Nonantola, Lorsch, Fulda, Fleury, Saint-Gall et d’autres
encore. Dans le haut Moyen Age, toutefois, les monastéres n’étaient
pas seuls dans ce cas ; des cathédrales et des églises importantes
aménagerent en leur sein, elles aussi, un scriptorium, c’est-a-dire un
cadre dans lequel parfois un seul scribe, mais normalement plusieurs,

appartenant d’ordinaire a la communauté, se consacraient a la copie



de livres. A cette époque, en somme, les scriptoria étaient presque les

seuls lieux de fabrique des livres'®.

Bien souvent situé a cdté du chapitre et destiné aussi a entreposer les
livres, le scriptorium pouvait étre contigu au transept et au cheeur de
I'église, et distinct de la bibliotheque. Ce cas de figure est notamment
attesté par un plan congu pour I'abbaye de Saint-Gall, ot le scriptorium
prévu est une vaste salle avec sept postes de travail disposés le long

d’un mur pour les scribes®. Le travail d’écriture auquel ils se livraient
était parfois malcommode, souvent accompli dans des lieux
faiblement éclairés, ou ils étaient assis sur une banquette assez basse,
avec une sorte de pupitre devant eux, ou une table posée sur les
genoux, qui supportait le livre sur lequel ils écrivaient ; de la main
droite, le copiste tenait son instrument d’écriture ; de la gauche,
I'encre ou un canif qui lui servait a tailler sa plume, mais aussi a
d’éventuelles corrections a effectuer en grattant un parchemin déja
écrit. Le livre-modele a recopier était placé tantdt sur le méme support
que le livre ot le moine officiait, tant6t sur un autre support, obligeant
ainsi le scribe a un mouvement continu de la téte et des yeux entre le

modeéle et la copie.

Figure 1. Facsimilé du plan de Saint-Gall, vers 820,

collection particuliere.

Travail manuel des le monachisme primitif, dans les monasteres
bénédictins, 1'écriture des livres devait étre considérée, plus encore,
comme un effort destiné a étre offert au Seigneur et donc on ne peut
plus méritoire. Tel était aussi un des objectifs implicites du travail de
copie. Aussi le moine-scribe prenait-il soin de signaler et de souligner
cette peine dans les souscriptions des livres qu'’il transcrivait, afin que
le travail accompli au prix de tant de sacrifices servit a rendre plus
certaine la rémission des péchés et plus large la voie des cieux. Ecrire,
répete le moine plaintif, affaiblit la vue, courbe I'échine, brise les cotes
et le bassin, fait mal aux hanches, bref tourmente le corps entier.

A Pintérieur du scriptorium, la copie des livres était réglée et ordonnée

comme toutes les autres activités manuelles du monastére?’ : elle se
présentait donc aussi comme une forme de discipline a laquelle le
moine-copiste devait se plier. Linterdit frappant toute possession
individuelle, imposé par la Régle bénédictine, s'étendait aussi au livre



et aux instruments d’écriture :

Nul ne prendra la liberté [..] d’avoir rien en propre,

absolument rien, ni livre, ni cahiers, ni crayon, absolument

rien?!,
En tant que lieu communautaire de transcription des livres et d'usage
des matériaux d’écriture, le scriptorium était donc une réponse a cet
interdit formulé dans la Régle en méme temps qu’au précepte suivant
lequel « tout sera commun?? ». Dans les scriptoria mieux organisés du
haut Moyen Age, entre les viii®-ix® et les xi®-xii® siecles, la discipline
concernait aussi le temps consacré a I'écriture, qui trouvait place dans
les moments prévus pour le travail manuel ; les typologies de I'écriture
employée, puisque celle-ci était souvent canalisée dans une méme
direction graphique, généralement sous la houlette d'un « maitre » ; la
répartition du travail entre les scribes, qui opéraient parfois par
fascicules, successivement ou simultanément, sur un méme livre
partagé plus ou moins également ; les taches assignées a chacun de
ceux qui travaillaient au scriptorium en fonction de leurs compétences
respectives : parcheminiers, copistes, décorateurs, relieurs. Bref, dans
le scriptorium bénédictin, le travail de copie s’inscrivait parfaitement
dans le cadre de la soumission aux servitudes qui réglaient la vie
monastique. La collaboration méme des copistes, et donc la présence
simultanée ou en alternance de plusieurs mains sur un méme livre,
répondait a I'esprit communautaire et a la valeur accordée au travail

collectif qu'imposait la regle.

Au sein du scriptorium, la manufacture du livre commengait par la
préparation du parchemin, généralement fait avec des peaux de
veaux, de brebis ou de chévres - des petits ou des nouveau-nés, voire
des feetus dans le cas des manuscrits précieux. Aprés immersion dans
un bain d’eau et de chaux, la peau était tendue sur un chassis,
nettoyée de ses scories (poil ou chair) et, une fois séchée,
éventuellement polie a la pierre ponce. Venait ensuite la confection
des fascicules, le plus souvent des quaternions, qui étaient alors réglés,
suivant des systemes et des types divers, a 'aide d'un petit bout de
bois pointu guidé par une reégle, ou encore avec des instruments
métalliques, qui avaient plus ou moins pour points de référence une
série de petites perforations pratiquées sur les marges a distance
réguliere avec une espece de compas. On en arrivait alors a I'écriture
du texte - recopié ou plus rarement dicté - et, le cas échéant, a la
décoration conformément a une programmation des espaces plus ou
moins précise en rapport avec la qualité du produit. Pour finir, les
fascicules, ordinairement numérotés ou marqués par des renvois
idoines a mesure qu’avangait la transcription, étaient rassemblés entre
des planches de bois recouvertes de cuir habituellement décoré ; ne
manquait plus alors qu'une reliure faite avec des plaques d’ivoire,

d’argent et d’or incrustées de pierres précieuses.



Lieux clos et régis par des normes internes, les scriptoria imprimaient
souvent leur marque a la facture matérielle des livres, a ’écriture, a la
décoration, a la reliure, rendant ainsi leurs produits identifiables sur
de longues périodes : de fait, ces caractéristiques n’évoluaient que tres
lentement. Cette « individualité » des livres produits dans les scriptoria
du haut Moyen Age est un élément de I'originalité plus marquée par
rapport a la production de I’Antiquité tardive ou de la fin du Moyen
Age %3,

Surtout dans les grandes abbayes, le travail de copie était sous-tendu
par une mentalité patrimoniale. Quand ils n’étaient pas destinés
- comme dans de rares cas - a des cadeaux ou aux commandes
extérieures d’autres abbayes, d’églises ou de laics importants, les
livres qui sortaient du scriptorium venaient accroitre la bibliotheque du
monastére lui-méme et étaient donc conservés comme toutes les
autres possessions de la communauté. On trouve un apercu de cette
mentalité patrimoniale inspirant la copie et 'accumulation de livres
dans la scéne de dédicace du frontispice ducodex Benedictus, le
majestueux Lectionnaire pour les fétes des saints Benoit et Maur et de
sainte Scholastique produits pour I'abbé Desiderio du Mont-Cassin,

entre 1071 et 1087 2% La scéne représente ledit Desiderio offrant 2
saint Benoit le patrimoine de I'abbaye, dont des édifices et des « livres

splendides et nombreux », ainsi que le montre I'image du frontispice et

que le précise la didascalie’>. Le travail d’écriture visait donc
certainement a acquérir des mérites aupres du Seigneur dans le
royaume des cieux, mais aussi a accroitre les richesses de 'abbaye ici-
bas. Au Mont-Cassin, la construction des batiments et la production de
livres allaient donc de pair ; dans les monastéres bénédictins, plus

généralement, elles étaient une des taches principales des abbés.

Lactivité de copie telle qu'elle se déroulait au scriptorium ne saurait
étre considérée comme une activité intellectuelle que dans certaines
limites. Il ne semble pas que la compréhension du texte ait été la
préoccupation premiere. Il est significatif, par exemple,
qu’Ekkehard ier, abbé de Saint-Gall, ne destinait d’habitude a la copie
et a la production de livres que les esprits trop obtus pour se consacrer

aux études?®. Les souscriptions de plusieurs livres prennent en effet
grand soin de distinguer le copiste, qui affaiblit son corps par le travail
d’écriture, et le lecteur qui tire profit du livre avec son intellect. Mais il
n’en va pas toujours ainsi, et il existait certainement des copistes qui
conjuguaient lecture et écriture ; peut-étre méme s’agissait-il du cas le
plus fréquent. Dans le haut Moyen Age, la lecture était en vérité une
activité épuisante et lente qui était certes prescrite par les regles a des
heures données et avec des scansions déterminées, mais qui était
rarement pratiquée ; de fait, dans I'iconographie de 1'époque, on ne
trouve quasiment jamais de personnage de lecteur. Pour ceux qui en
étaient capables, la transcription pouvait étre aussi une occasion de

travail intellectuel - chacun, au gré de ses compétences, assimilant



plus ou moins le contenu du texte et, dans le cas des textes sacrés,

mémorisant certains passages. Les figures de moines savants plongés

dans un travail de copie sont trés rares avant le xi® siécle ; et, en tout
état de cause, leur activité était indépendante du travail qui se
déroulait au scriptorium. Ils donnaient parfois une impulsion a une plus
grande production de livres, a des facons d’écrire particuliéres ou au
genre d’ceuvres a transcrire, mais participaient rarement au travail de
transcription. En derniére analyse, le monachisme bénédictin apparait
comme 'héritier du monachisme des origines, ou I'écriture était un
travail manuel plutét qu'intellectuel. A I’époque carolingienne, oti 'on
devait préter une plus grande attention a la bonne transcription des
textes, en particulier des Saintes Ecritures, une oratio in scriptorio
devait ainsi invoquer - ce n’est pas un hasard - I'aide du Seigneur pour
que les copistes comprissent ce qu'ils lisaient et écrivaient?” : c’était a
cette condition seulement que le travail de copie pouvait acquérir une

valeur intellectuelle plus marquée et étre donc moins négligée.

Le modele du scriptorium bénédictin est celui qui devait s'imposer au

haut Moyen Age %%, non seulement dans les grandes abbayes et les
petits monasteres, avec des différences touchant I'organisation et la
production de livres, mais aussi - parfois avec des spécificités
particulieres - dans les cathédrales et les évéchés. Le scriptorium du
Mont-Cassin, notamment, surtout a lI'époque des abbés Desiderio
(1058-1087) et Oderisio (1087-1105), réunit et réalisa pleinement, plus
qu’aucun autre, les caractéristiques de ce modele. En particulier dans
la seconde moitié de 'abbatiat de Desiderio, le scriptorium compta

plusieurs copistes d’une haute qualité graphique qui travaillaient cote

\

A cote?® et se conformaient, nonobstant la diversité des livres
transcrits, a une production disciplinée suivant des directives
techniques, graphiques et décoratives communes et poursuivant un
méme but : accroitre le prestige et la richesse de I'abbaye. La présence
de nombreuses mains écrivant en harmonie dans un méme cadre, les
traits stylistiques et esthétiques de I'écriture quasi exclusivement
employée - la « bénéventine » duMont-Cassin -, mais aussi de la
décoration, la grande quantité de livres produits en autarcie et a usage
interne sont autant d’expressions manifestes du concept méme de

scriptorium.

La production du livre en mutation

Dans le bas Moyen Age, a compter du xii® siécle environ, le scriptorium
en tant que lieu d’écriture communautaire et organisé disparait
progressivement pour ne résister que dans certaines abbayes
bénédictines de tradition plus ancienne et solide. Des premiers statuts
des Cisterciens, le nouvel ordre monastique, il ressort qu’aucun

scriptorium n’était prévu dans le monastere en tant qu’espace



autonome, mais que plusieurs locaux étaient affectés a I'écriture®®, au

gré des habitudes des moines-copistes. Ainsi allait-on assister a la
dislocation des lieux d’écriture et des pratiques individuelles. Mais la
disparition définitive de I'ancien scriptorium monastique dans le bas

Moyen Age est liée aux ordres mendiants, dans le courant duxiii

€ siecle : les Dominicains et les Franciscains, sur lesquels prirent modeéle
les Augustins et les Carmes. Dans les abbayes bénédictines du haut
Moyen Age, écrire des livres était une activité qui comptait, au point
que s’'imposait la nécessité d’un scriptorium convenablement organisé
qui répondit a des fins diverses : production en autarcie du livre,
comme de tous les autres objets, travail manuel imposé par la Regle,
accroissement du patrimoine de la communauté, dons de livres a des
institutions ou des ecclésiastiques et laics de haut rang. Dans les
couvents des ordres mendiants, au contraire, c’est la lecture qui
importait dans le cadre d’études visant a 'acquisition d’instruments
doctrinaux, au point que ces ordres - c'est vrai surtout des
Dominicains - se distinguerent toujours par une aversion profonde
pour la copie, considérée comme autant de temps soustrait a 'activité
intellectuelle et spirituelle : les livres nécessaires étaient donc acquis,
recopiés, échangés a I'extérieur ou, s’ils étaient produits a I'intérieur
du couvent, ils n’étaient pas transcrits dans unscriptorium défini
comme un espace architectural et une structure organisée, mais sur

une initiative individuelle ou en faisant appel a des copistes

31 ». Le concept et le mot méme de

extérieurs, les « scribes visiteurs
scriptorium ne convenaient plus a ces dernieres formes de production
intérieure des ordres mendiants ou encore des cathédrales, des
prieurés ou des églises, « méme s'il arrive qu'on y écrive des livres,
plus ou moins occasionnellement, pour l'intérét porté au texte ou
pour satisfaire aux nécessités quotidiennes de la liturgie et de la

dévotion, pour répondre a des commandes extérieures et donc pour le

lucre?

». Ainsi devaient disparaitre les impératifs de continuité,
d’unité graphique, de répartition organique du travail, de planification
des impératifs relatifs aux livres qui étaient au fondement du

scriptorium.

Figure 2. « L’évangéliste Luc en scribe, copiant dans son
atelier a Byzance ». Miniature extraite du manuscrit
cod. Athen. gr. 2251, £.99v, Athenes, Bibliotheque

nationale de Gréce.

Laffirmation, dans le bas Moyen Age, de pratiques de lecture et
d’écriture nouvelles et beaucoup plus répandues se traduisait par une



demande croissante de livres et donc de nouveaux modes de
production. Les scriptores in urbibus, c'est-a-dire les copistes qui
travaillaient moyennant finances « en ville », assez rares dans le haut

Moyen Age, se multiplierent jusqu'a devenir les référents habituels

d’'une commande de livres plus large**. Ainsi devait se former un corps
artisanal en grande partie laic, qui travaillait isolément, en atelier, ou
chez les commanditaires, quand les artisans ne s’organisaient pas en

associations - ateliers de stationarii, cartolarii, librarii - pour répondre

aux nouveaux besoins>*, Mais la situation pouvait étre beaucoup plus

fluide :

De méme qu’on aménageait un chantier quand on décidait
de construire un monument ou un édifice important, on

pouvait organiser un lieu de copie en cas de besoins
5

particuliers de production de livres®.
Les copistes - en latin, mais aussi dans les diverses langues vulgaires
qui s’affirmaient en Europe dans les littératures romanes - étaient des
lettrés, des notaires, des fonctionnaires de chancelleries, des
étudiants, des marchands, des clercs et parfois, quoique rarement, des

femmes>®. Méme quand un livre portait la marque d’une collaboration,
il était I'ceuvre non pas d’'un scriptorium, mais d'un cercle qui - animé
d’intéréts communs en matiére de culture, d’école ou de pratiques
d’écriture - se consacrait a une forme de transcription collective. Le
scriptorium étant passé de mode, ce sont les copistes de métier,
ceuvrant par nécessité ou par passion qui, dans le bas Moyen Age,

constituent les nouvelles forces porteuses de la production de livres.

Les spécificités byzantines : un contre-modele

A Constantinople, dans le Moyen Age grec, on ne sait trop si I'on peut
considérer le monastere du Stoudion comme le siege d'un scriptorium,

qui fut un centre actif de production de livres, surtout entre le ix et le

xi® siécle 3. Entre autres punitions prévues pour les moines, en effet,
certaines concernaient les copistes distraits, qui devaient se plier a des
pénitences plus ou moins séveres si, recopiant le modele, ils
commettaient des erreurs d’orthographe ou de ponctuation, s’ils ne
copiaient pas fidélement ou introduisaient des ajouts, brisaient leur
calame, soustrayaient un fascicule a un autre copiste, préparaient mal
la colle pour la reliure et, plus généralement, ne suivaient pas les
dispositions de celui qui surveillait le travail et était a son tour tenu de

distribuer également le travail entre les copistes®, Lenseignement de
la grammaire et de 'orthographe dispensé par Théodore le Studite au
début duix® siécle forma au Stoudion des calligraphes de valeur,

manifestement experts dans le type d’écriture propre a ce monastere,



la « minuscule studite® ». Toutefois, I'on n’y retrouve pas, ou I'on ne

réussit pas a saisir, ce robuste esprit communautaire propre aux

scriptoria du haut Moyen Age occidental. Plus tard, dans la seconde

moitié du xiv® siécle et jusqu’au début du siécle suivant, les copistes du
monastere des Hodegoi, toujours a Constantinople, devaient jouer un
role saillant en se consacrant a la transcription de codex et de

rouleaux essentiellement liturgiques, soit pour les besoins internes de

la communauté, soit pour satisfaire une commande extérieure??,

Méme dans ce cas, cependant, il s’agit d'un cercle de copistes qui
travaillaient dans un méme monastere, plutét que d’'un authentique
scriptorium.

Le monastere du Stoudion et celui des Hodegoi apparaissent, sous une
forme plus organique qu’ailleurs, comme des agrégats de copistes qui
travaillaient tantot seuls, tantét en collaboration pour réaliser des
livres. De fait, il ne manquait pas a Byzance de manuscrits d’origine
monastique, fruit de plusieurs mains qui se partageaient le travail de
copie, mais ces manuscrits, dans la distribution déséquilibrée et
désorganisée des divers intervenants, montrent bien qu’il n’existait
pas de véritable scriptorium, ni comme pratique d’écriture fortement
communautaire ni comme activité coordonnée de transcription et de
manufacture technique du livre. Il s’agissait plutdt de la simple
participation, souvent épisodique, de plusieurs mains a la production
d’'un méme livre. Uarchitecture monastique byzantine, par ailleurs, ne
prévoyait aucun local adapté a 'activité de copie. Au demeurant, bien
souvent, celle-ci apparait telle que dans le monachisme primitif : un
métier individuel, au méme titre que d’autres, pratiqué comme gagne-
pain. Ceux qui transcrivaient les livres offraient certainement leur
peine au Seigneur en vue d’obtenir une récompense dans les cieux,
mais, bien souvent, ils en attendaient aussi une rétribution deés ici-bas,
en argent ou en nature, de la part des commanditaires qui leur
faisaient écrire des livres pour eux-mémes, voire pour les offrir au
monastére lui-méme ou a une église pour le salut de leur dme. De
grandes figures du monachisme byzantin ne dédaignaient pas non
plus d’écrire des livres a des fins lucratives ou pour s’en servir comme
moyen de paiement ou d’échange. Hors des cercles monastiques, des
ecclésiastiques et des laics de diverses conditions sociales - notarii,
enseignants, fonctionnaires - travaillaient comme copistes, de méme
qu'existaient des ergasteria, des « ateliers », spécialisés dans la
production de livres. Bref, Byzance se présentait comme un monde
éclaté de copistes et de lieux d’écriture ol dominait linitiative
individuelle : on ne saurait donc parler ici de scriptoria.

Les sociétés d’érudits - groupes d’individus réunis par une haute



instruction et par de solides centres d’intéréts intellectuels - étaient
une des singularités du monde byzantin : elles faisaient office de
« cercles d’écriture » voués a la transcription de textes classiques et a

la préparation d’éditions, le plus souvent sous limpulsion et la

houlette d’un chef de file*!. Ces sociétés d’érudition n’avaient pas de
statut précis : elles différaient par le nombre de leurs membres, par le
choix des textes, par la facon d’écrire, par la maniere d’utiliser les
modeles, par la destination des copies, par la quantité et la qualité des
exemplaires produits. Quant a la transcription des textes, elle
s’effectuait dans des demeures privées, des églises ou des monasteéres,
selon que les sociétés étaient formées d’hommes d’Etat, de
philologues, de métropolites ou de moines, qui s’entouraient de
savants et de livres et autour desquels gravitaient donc, pour quelque
temps, une communauté de savants ou un cercle d’écriture. Bref, il
semble que lorsqu’une confrérie savante se prenait d’intérét pour un
texte, un ou plusieurs individus du groupe en entreprenaient la
transcription ; il s’agissait donc, de préférence, d’'un travail a plusieurs
mains tant pour étudier que pour disposer du texte lui-méme.

Consacré a son travail - métier rétribué ou activité intellectuelle -, le
copiste byzantin demeure donc une figure plus ou moins instable,
soustraite a toute obligation institutionnelle ou communautaire,

agissant sans directive graphique univoque ni lieu de copie attitré.

Il peut étre utile de retracer les étapes de la naissance du scriptorium et
de chercher a en définir le statut. Il est impropre et illusoire de parler
de scriptorium dans I’Antiquité, dans le bas Moyen Age occidental et a
Byzance, puisque, a chaque fois, manquent un espace réservé et
circonscrit, un travail manuel collectif et coordonné, une discipline
communautaire, 1'autonomie et des directives communes régissant
chaque étape de la fabrication du livre, mais aussi I'inspiration
spirituelle et la conscience patrimoniale qui constituent le fondement
du concept méme et de la réalité du scriptorium. Toutes ces conditions
ne devaient étre réunies, et en définir le statut, que dans le scriptorium
du haut Moyen Age occidental, qui prit forme dans le monachisme
bénédictin et les institutions épiscopales, méme si I'on en trouve des
traces ou des prémisses dans I’Antiquité tardive a Vivarium et dans les

communautés monastiques et ecclésiastiques des origines.

Notes

1. Jérdme, Lettres, 125, 11 ; trad. frang., vol. 7, p. 124.

2. Londres, British Library, Add. ms. 43725 (347 feuillets) ; Leipzig,
Universititsbibliothek, gr. 1 (43 feuillets) ; Saint-Pétersbourg,
Rossijskaja Nacional'naja Biblioteka, gr. 2, gr. 156, gr. 259, gr. 843
(fragments), et Rossijskaja Akademija Nauk Biblioteka, O 156



(fragments).
3. Milne et Skeat, 1938, p. 18-29, 60-69 ; Skeat, 1999, p. 583-625.
4. Eusébe De Césarée, Histoire ecclésiastique, 6, 23, 1-2 (éd. Schwartz et
Mommsen).
5. Cavallo, 1988, p. 65-78.
6. Caltabiano, 1996, p. 38-48, 103-111.
7. Troncarelli, 1998, p. 7-38, 79-90.
8. Cassiodore, Institutions, préf. 2 e 8-9;1,1,10; 1,2,12-13;1,3,1; 1,5,
4et7;1,6,5;1,12,3;1,14,2-4;1,15,1et5-12;1,17,2;1,26,1; 2,2,
10; 2, 3, 18 (éd. Mynors).
9. Fontaine, 1972, p. 571-595.
10. Cassiodore, Institutions, 1, 30, 1 (éd. Mynors).
11. Pricoco, 1986, p. 357-377.
12. Cassiodore, Institutions, 1, 30, 1 (éd. Mynors).
13. Cassiodore, Institutions, 1, 30, 1 (éd. Mynors).
14. Cavallo, 2003, p. 33-36.
15. Pachomiana latina, 6 (éd. Boon).
16. Sulpice Sévere, Vie de saint Martin, 10, 6 (éd. Fontaine).
17. Benoit, Régle, 66, 6-7 (éd. Pricoco).
18. Supmo Martini, 1999, p. 439-447.
Heitz, 1992, p. 169-173.
20. Vezin, 1973, p. 212-227.
21. Benoit, Régle, 33, 3 (éd. Pricoco).
2. Ibid., 33, 6.
. Supino Martini, 1995, p. 9.
_.CodeX du Vatican, en latin, 1202.
25. Newton, 1999, p. 65, 291-307.
26. Ekkehard Iv, Continuation de | * histoire de Saint-Gall, 1, 10 (éd. Pertz).
Deshusses, 1982, p. 243.
Cavallo, 1987, p. 352-396.
Newton, 1999, p. 307-323.
. Canivez, 1933, p. 32.
Humphreys, 1964, p. 18-66, 90-118 ; Severino Polica, 1978, p. 383-

[\J[\)
(.»J

LA) NS DN
S [N

S
e

1
32. Supino Martini, 1999, p. 446.

33. Petrucci, 1988, p. 1195-1202.

34. Petrucci, 1983, p. 499-524.

35. Supino Martini, 1995, p. 12.

36. Petrucci, 1988, p. 1202-1255.

37.Fonki &, 1980-1982, p. 83-92 ; Perria, 1993, p. 245-260.

38. Vie de Théodore le Studite, 273 B-C, in PG, XCIX.

39. Théodore Le Studite, Chatiments monastiques, 1740 C-D, in PG, CXIX.
40. Politis, 1958, p. 17-36, 261-287 ; Politis, 1982, p. 299-322.

1. Cavallo, 2004, p. 645-665.

Bibliographie



Sources

® Benoit, Régle : La Regola di san Benedetto e le Regole dei Padri, éd. S.

Pricoco, Milan, 1995, p. 118-273 ; La Régle de saint Benoit, éd. du 15°
centenaire, texte latin selon le manuscrit Saint-Gall ; trad. francaise
par H. Rochais, Paris, 1980.

® Canivez, 1933 : Joseph-Marie Canivez (éd.), Statuta capitulorum
generalium ordinis cisterciensis, I. Ab anno 1116 ad annum 1220, Louvain.

® (Cassiodore, Institutions : Cassiodori Senatoris Institutiones, éd. R. A. B.
Mynors, Oxford, 1937.

® FEkkehard Iv, Continuation de lhistoire de Saint-Gall : Ekkehardi Iv,
Casuum S. Galli Continuatio, éd. G. H. Pertz, in Monumenta Germaniae
Historica, Scriptores, 1i, Hanovre, 1829, p. 78-147.

® Fusebe De Césarée, Histoire ecclésiastique : Eusebius, Die
Kirchegeschichte, éd. E. Schwartz et Th. Mommsen, 11, 19992 ( Die
griechischen christlichen Schriftsteller, N. F., 6/3) ; Histoire ecclésiastique,
éd. bilingue grec / frangais par G. Bardy, 19843.

® Jéréme, Lettres: Hieronymi, Epistulae, 1lI, éd. 1. Hilberg, Vienne-
Leipzig, 1918 ; Saint Jéréme, Lettres, vol. 7, trad. francaise par
J. Labourt, Paris, 1961.

® Pachomiana latina : Pachomiana latina [Régles et épitres de saint
Pacome ; épitre de saint Théodore et “Liber” de saint Orsiesius,
texte latin de saint Jérome], éd. A. Boon, Louvain, 1932.

® Pg : Jacques-Paul Migne (éd.), Patrologiae cursus completus, series
graeca [ Patrologie grecque], 1857-.

® Sulpice Sévére, Vie de saint Martin : Sulpice Sévere, Vie de saint
Martin, éd. par J. Fontaine, vol. 1, Paris, 1967.

e Théodore Le Studite, Chdtiments monastiques : S. Theodori Studitae
Poenae monasteriales, in PG, XCIX, Paris, 1860, c. 1734-1748.

® Vie de Théodore le Studite : Vita s. Theodori Studitae, in PG, XCIX, Paris,
1860, c. 113-328.

Autres références

® (Caltabiano, 1996 : Matilde Caltabiano, Litterarum lumen. Ambienti
culturali e libri tra il iv e il v secolo, Rome.

® Cavallo, 1987 : Guglielmo Cavallo, « Dallo “scriptorium” senza
biblioteca alla biblioteca senza “scriptorium” », in Dall'eremo al
cenobio. La civilta monastica in Italia dalle origini all’eta di Dante, Milan,
p. 331-422.

® Cavallo, 1988 : G. Cavallo, « Scuola, scriptorium, biblioteca a
Cesarea », in G. Cavallo (éd.), Le Biblioteche nel mondo antico e
medievale, Rome, p. 65-78.

® Cavallo, 2003 : G. Cavallo, « Monachesimo greco-orientale e cultura
scritta », in O. Pecere (éd.), Il monaco, il libro, la biblioteca. Atti del
Convegno (Cassino-Montecassino, 5-8 sept. 2000), Cassin, p. 33-43.

® Cavallo, 2004 : G. Cavallo, « Sodalizi eruditi e pratiche di scrittura a
Bisanzio », in ]. Hamesse (éd.), Bilan et perspectives des études
médiévales (1993-1998), Turnhout, p. 645-665.



Deshusses, 1982 : Jean Deshusses, Le Sacramentaire grégorien : ses
principales formes d’apres les plus anciens manuscrits, vol. 3, Fribourg.
Fonki¢, 1980-1982 : Boris L. Fonki¢, « Scriptoria bizantini. Risultati e
prospettive della ricerca », Rivista di studi bizantini e neoellenici,
n% 17-19, p. 73-118.

Fontaine, 1972 : Jacques Fontaine, « Valeurs antiques et valeurs
chrétiennes dans la spiritualité des grands propriétaires terriens a

la fin du iv € siécle occidental », in J. Fontaine et Ch. Kannengiesser
(éd.), Epektasis. Mélanges J. Daniélou, Paris, p. 571-595.

Heitz, 1992 : Carol Heitz, « Nouvelles perspectives pour le plan de
Saint-Gall », Bulletin de la société nationale des antiquaires de France ,
p. 169-173.

Humpbhreys, 1964 : Kenneth William Humphreys, The Book Provisions
of Mediaeval Friars, 1215-1400, Amsterdam.

Milne et Skeat, 1938 : Herbert J. Milne et Theodore Cr. Skeat, Scribes
and Correctors of the Codex Sinaiticus, Londres.

Newton, 1999 : Francis Newton, The Scriptorium and Library at Monte
Cassino, 1058-1105, Cambridge.

Perria, 1993 : Lidia Perria, « Scrittura e ornamentazione nei
manoscritti di origine studita », Bollettino della Badia greca di
Grottaferrata, 47, p. 245-260.

Petrucci, 1983 : Armando Petrucci, « Il libro manoscritto », in
Letteratura italiana, 11. Produzione e consumo, Turin, p. 499-524.
Petrucci, 1988 : A. Petrucci, « Storia e geografia delle culture scritte
(dal secoloxi al secoloxviii) », in Letteratura italiana. Storia e
geografia, 11/ 2. L’Eta moderna, Turin, p. 1195-1292.

Politis, 1958 : Linos Politis, « Eine Schreiberschule im Kloster ton
Hodegon  », Byzantinische Zeitschrift, 51 [repris in L. Politis,
Paléographie et littérature byzantine et néo-grecque. Recueil d’études ,
Londres, 1975), p. 17-36, 261-287.

Politis, 1982 : L. Politis, « Nouvelles données sur Joasaph, copiste du
monastere des Hodeges », Illinois Classical Studies, 7, p. 299-322.
Pricoco, 1986 : Salvatore Pricoco, « Spiritualita monastica e attivita
culturale nel cenobio di Vivarium », in S. Leanza (éd.), Flavio Magno
Aurelio Cassiodoro, Atti della settimana di studi (Cosenza-Squillace, 19-24
sept. 1983), Soveria Mannelli, p. 357-377.

Severino Polica, 1978 : Gabriella Severino Polica, « Libro, lettura,
“lezione” negli studi degli Ordini mendicanti », in Le Scuole degli

ordini mendicanti (secoli xiii - xiv ), Atti del xvii ¢ Convegno di studi sulla
spiritualita medievale (Todi, 11-14 oct. 1976), Todi, p. 374-413.

Skeat, 1999 : Theodore Cr. Skeat, « The Codex Sinaiticus, the Codex
Vaticanus and Constantine », Journal of Theological Studies, 50, p. 583-
625.

Supino Martini, 1995 : Paola Supino Martini, « Sul metodo
paleografico : formulazione di problemi per una discussione »,
Scrittura e civilta, 19, p. 5-29.

Supino Martini, 1999 : P. Supino Martini, « Scriptorium », in
Enciclopedia dell'arte medievale, X, Rome, p. 439-447.



® Troncarelli, 1998 : Fabio Troncarelli, Vivarium. I libri, il destino,

Turnhout.

® Vezin, 1973 : Jean Vezin, « La répartition du travail dans les

“scriptoria” carolingiens », Journal des savants, p. 212-227.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
SOCIALES

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

méthades et outils

Mahon de L Recherche n Soenc. B

CNRE  URIVEREITE BE CAIN pour ["gdition structurée
N7
U enssib
strasbourg et e e Nfrnacn

et des biblothégues

ANnvA
WS J D,

fondation
maison des
sciences

de I'homme

cPrL

CAK
Centre Aleandre-Koyré

Hitoing dhisy s ot chis technicues
ISR Bt EHELS-CRI MABN

S G
e i

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	À Vivarium : Écritures saintes au cœur de la manufacture du livre
	La discipline bénédictine et le scriptorium
	La production du livre en mutation
	Les spécificités byzantines : un contre-modèle
	Bibliographie
	Nos partenaires


