Comparaison des modes
d’éducation passés et
contemporains en Asie

(Inde, Asie du Sud-Est, Chine)

L'Homme. Revue francgaise d'anthropologie, n°210, 2014, p. 91-110

Catherine Capdeville-Zeng

Malgré son titre bien sérieux, quoique parlant, I'ouvrage collectif dont
il sera question ici, se révele étre un passionnant voyage dans les
méandres de I'éducation passée et contemporaine, scolaire ou non,
dans plusieurs pays d’Asie, de I'Inde a lacChine, en passant par
I'Indonésie et la Thailande. 1l est en outre accompagné de deux
introductions théoriques, 'une d’Alain Pierrot (professeur en sciences
de I’éducation a I'Université Paris Descartes) et I'autre de I’éditeur du
recueil,Jean-Marc de Grave (maitre de conférences Hdr en
anthropologie a I'Université Aix-Marseille), qui rappellent les enjeux
scientifiques du domaine de I’éducation, encore peu exploré s da ns les
études  anthropologiques, mais néanmoins essentiels pour
comprendre, notamment, les modalité s de I'adaptation des sociétés
asiatiques a la modernité, qu’elle soit liée a la colonisation, ou inscrite
dans notre époque.

Le cceur de la démarche se situe dans la distinction de deux tendances
tres différentes « parfois opposées, souvent divergentes et
difficilement complémentaires » (p. 30) : « I’éducation formelle » qui
« se rattache a un mode de transmission “décontextualisé” valorisant
formellement le résultat » d’une part, « I’éducation informelle [...]
valorisant davantage le vécu relationnel et contextuel de la
transmission », d’autre part. Ces deux tendances sont évoquées dans la
plupart des contributions ethnographiques, méme celles dont
I'objectif n’est pas de contraster la situation passée avec une autre
vision de T'éducation, le plus souvent présentée comme
« occidentalisée ». Parce que cette question n’est pas directement
abordée par les introductions théoriques, je me demandais si I'on
pouvait rechercher une cohérence ou au moins des valeurs partagées
par les sociétés étudiées, d’abord dans leurs formes d’éducation
« traditionnelles » qui font appel avant tout au contexte relationnel, a
la vision de I'unité du corps et de I'esprit des éleves et au respect des


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=107

maitres ; puis, dans les transformations liées a l'intégration de
nouvelles formes éducatives que les auteurs s’attachent a rapporter.
Celles-ci concernent l'introduction et la généralisation de I'anglais en
Inde, la création d’écoles modernes en Inde et en Indonésie, les
nouvelles techniques de péche en Indonésie, la mise en ceuvre d’'une
« éco-tradition » chez les Karen de Thailande, la création d’une
« maison des récits » dans un village chinois pour y recueillir les
anciens récits locaux et, enfin, la disparition des danseuses courtisanes
indiennes au profit de I'initiation des jeunes filles de bonne famille a la
danse.

Avant de réfléchir a cette question de la cohérence, je présenterai
d’abord les apports les plus pertinents des huit articles
ethnographiques, partagés en deux parties dans I'ouvrage, la premiére
consacrée aux « modes de formation socialisés » (c’est-a-dire
I'éducation informelle) et la seconde aux institutions scolaires.
Différemment du chemin suivi par I'éditeur, je reprendrai ce travail
par aires culturelles (I'Inde, I'’Asie du Sud-Est et la Chine), en dégageant
d’abord les aspects relationnels des formes d’éducation
traditionnelles, puis en analysant les transformations apportées par la
modernisation. En montrant comment les sociétés activent leurs choix
de développement, I'approche par aires culturelles permettra de
souligner trois fagons de mettre en ceuvre la modernité dans le
domaine de I’éducation. A la suite de cette lecture critique, je
terminerai par quelques réflexions sur le cas chinois qui m’est le plus

familier.

En Inde : 'anglais et la danse

Samuel Berthet, dans son chapitre « Enjeux de I'enseignement dans le
contexte de la renaissance nationaliste en Inde » (pp. 227-246), nous
offre une analyse historique des changements intervenus dans
I'enseignement en Inde depuis I'arrivée des Occidentaux : « Au cours

duxix € et dudébut duxx € siécle, les influences de 'éducation
européenne, via le systéme éducatif britannique, vont jouer un rdle
clef dans la Renaissance indienne » (p. 227). Le paradoxe est que les
Indiens ont adopté les méthodes éducatives occidentales, mais avec
pour but de se libérer de la domination coloniale et de créer une
nation indienne souveraine. Apres I'indépendance, ils ont conservé ces

institutions d’enseignement occidentalisées.

Le mode scolaire européen s’est développé progressivement, au
détriment des formes traditionnelles d’enseignement ou la culture
littéraire orale était extrémement riche et variée, tout en n’excluant
pas le support écrit : « La transmission du savoir reposait
essentiellement sur l'oralité, qu’il s’agisse des artistes, des artisans,

des guerriers, des techniciens, des marins, des marchands, et dans une



mesure non négligeable, des cadres religieux » (p. 229). La
multiplication des « public schools anglo-vernaculaires » dont

'enseignement reposait sur le primat de la tradition écrite et formait
la nouvelle élite indienne a lafin duxviii © siécle est suivie par la

création de colleges universitaires puis d’universités au xix € siecle. Un

mouvement émerge audébut duxx €

siecle, accompagnant le
nationalisme, et demande que les Indiens obtiennent un niveau égal a
celui des Européens. Dans le domaine pédagogique, cela se traduit par
une certaine volonté d’indianiser le systéme d’enseignement « a la
britannique ». Des réformateurs, tels que Rabindranath Tagore et
Mohandas Gandhi, s'impliquent dans les réformes de 1'éducation, le
premier en élaborant une pédagogie donnant une place centrale aux
arts, aux cultures asiatiques et a la nature, et en créant des institutions
d’enseignement ; le second en accordant au village et aux
apprentissages techniques une place essentielle. Ils cherchent a
s’opposer, pour le premier, « au caractere urbain et anglo-centriste du
systéme éducatif britannique » (p. 235) et, pour le second, a « un
systeme d’enseignement qui produit des déracinés éloignés des
réalités de leur propre pays » (p. 237). Les deux ont en commun de
chercher a « restaurer la place du corps dans le systéeme éducatif
formel » (id.). Cependant, ces tentatives avortérent sur le plan
politique peu avant la Seconde Guerre mondiale. Depuis, ’écart n’a
cessé de se creuser entre les « gens éduqués » caractérisés par un tres
haut niveau d’éducation normative en langue anglaise, et les « gens
non éduqués », qui n'ont pas acces aux écoles trés cofiteuses de I'élite.
Malgré I'indépendance de 'Inde, la domination de la langue anglaise
se perpétue et s’accentue méme, tandis que I'anglais est maintenu

comme langue nationale.

Un aspect fondamental de la transformation de I'enseignement en
Inde est la dégradation de I'image du corps. En effet, « la faiblesse
sensuelle a été percue comme une des causes de la défaite face au
colonisateur, ce dernier étant moins accaparé par les plaisirs charnels
et plus enclin au progrés matériel développé a partir du labeur
intellectuel » (p. 242). Ainsi « les pratiques corporelles populaires de
I'Inde semblent avoir bien moins résisté que celles d’autres pays a la
pression des activités importées » (p. 243) et elles se sont reportées
« sur des pratiques plus élitistes, le polo, le cricket et le hockey, sports
empruntés aux Britanniques » (p. 243). Cette dévalorisation des
techniques traditionnelles du corps et la valorisation des pratiques
importées signalent 'abandon d’une partie des réformes des premiers
dirigeants nationalistes concernant I’éducation a partir du corps.

Dans son texte passionnant « Lapprentissage de la danse en Inde du

Sud et ses transformations au xx € siécle : le cas des devaddst, rdjaddst et
nattuvandr » (pp. 127-156), Tiziana Leucci se penche justement sur les
techniques traditionnelles du corps - la danse - et sur les
transformations des institutions d’apprentissage dans la premiére



e

moitié duxx © siecle, qui ont été paralleles a la disparition des

praticiennes de la tradition chorégraphique indienne.

Jusque dans lesannées 1930, celles-ci étaient les « danseuses des
temples » devaddsi et les « danseuses de cour » rdjaddsi, courtisanes
aupres de riches patrons cultivés. Ces « artistes qui maitrisaient une
culture raffinée et furent longtemps les seules femmes éduquées dans
la société indienne, étaient davantage comparables a des courtisanes
d’Ancien Régime en Europe - la dimension religieuse en plus - qu’a des
prostituées de rue » (p. 128). La danse était « un service envers la
société des hommes et les dieux ». Les devaddsi étaient dépositaires
d’'un immense savoir aussi bien en musique, chant et rythmique,
poésie que sur tout le corpus mythologique et épique. Dans les
temples, leurs danses, qui repoussaient les malheurs, étaient une
composante de la liturgie. Ces femmes étaient données par leur
famille aux temples, puis elles étaient consacrées aux dieux selon un
rite élaboré les rattachant au lignage de la divinité tutélaire du
sanctuaire et au lignage du maitre de danse. Chaque temple avait un
répertoire jalousement gardé et transmis a 'héritier.

Lindépendance de I'Inde est proclamée le 14 aolit 1947 et, le 26
novembre 1947, est promulgué a Madras le « Devaddst Act », qui punit

la consécration des devadadsi et 'exécution de danses rituelles dans les

temples. En effet, depuis le xix € siécle, sous I'influence du modeéle de
moralité victorien, I'élite indienne en était peu a peu venue a
considérer les traditions desdevaddsi comme « primitives et
indécentes » (p. 134). Parallelement, I'Inde voit I'’émergence
d’intellectuels qui s’intéressent a la danse comme véhicule privilégié
de T'idéologie nationaliste, en tant que symbole identitaire de la
grandeur culturelle de l'Inde. Et ainsi, « pour distinguer lart
respectable de l'immoralité de ses praticiennes » (p. 136), des
institutions d’enseignement de la danse sont créées hors de toute
connexion avec les temples. Quelquesdevaddsi trouvent une
alternative professionnelle en donnant des cours de danse et de
musique aux filles de bonne famille (p. 138). Mais rapidement, les
danseuses issues des communautés de devaddsi disparaissent
totalement de la scéne artistique et de la scéne sociale, ainsi que les
maitres de danse. Les nouvelles écoles de danse calquent leur
organisation sur les colleéges universitaires britanniques et utilisent la
langue anglaise, tout en empruntant quelques éléments aux traditions
indiennes (comme la réunion sous les arbres). Ces écoles contribuent a
la reconnaissance internationale de la danse comme une forme
artistique nationale : « Uancienne danse indécente des courtisanes est
aujourd’hui devenue un art d’agrément bienséant pour les futures
épouses de bonne famille » (p. 145) et apprendre a danser devient « un
véritable signe extérieur de distinction et de richesse », tant sont
élevés les tarifs des professeurs. Dans ce processus, les aspects
érotiques, sensuels et dévotionnels des chants et des danses ont



irrémédiablement disparu avec le savoir rituel qui allait avec. Ainsi, le
Bharata Natyam « ne peut plus étre qualifié de danse “sacrée” depuis
qu’elle a quitté les temples » (p. 146).

En Asie du Sud-Est U'apprentissage de la péche et

de la boxe, I’école primaire et secondaire

Avec « Apprendre a pécher ou pécher pour apprendre ? Dynamique
des communautés de pratique sur les rivages de I'Est indonésien » (pp.
53-78), Daniel Vermonden nous fait découvrir une forme de
transmission qui peut nous apparaitre étrange car, dans I'ile de Buton
(Célébes), rien - ou presque rien - n’est transmis ouvertement de
facon explicite. C’est en péchant avec leurs parents que les enfants
apprennent peu a peu, par symbiose ; et c’est en accompagnant le
spécialiste et responsable de la péche nommé parika que les membres
de 1'équipe de pécheurs apprennent en observant, puis en
intériorisant les techniques que celui-ci met en ceuvre. Le parika n’est
pas seulement un expert en péche, il est aussi un maitre du monde et
des entités invisibles qui le peuplent et il a la capacité de maintenir de
bonnes relations avec celles-ci (p. 60). Quand les enfants
accompagnent leur pere en mer, « les réles ne s’inscrivent pas dans
une relation maitre-éléve car le but premier de l'activité est de
ramener du poisson » (p. 67). Pareillement, le parika ne transmet pas
non plus ouvertement son savoir, sauf a 'aube de sa mort, lorsqu’il
instruit un seul de ses parents de ses secrets ; mais, en réalité, ceux-ci
ont déja été préalablement transmis de fagon imperceptible, tout au

long de la coopération entre les deux hommes.

Dans les années 1990 est apparue une nouvelle technique de péche au
requin pour exploiter leurs ailerons : la péche a la palangre ou I'on
utilise un nouveau type de bateaux, qui a rapidement supplanté les
autres activités de la péche commerciale. Le développement de ce
nouveau type de péche a « conduit au renforcement collectif des
connaissances relatives aux requins » (p. 74). Et ce savoir s’est
construit sur les mémes bases que les anciennes méthodes de péches,
par exemple en effectuant des rites pour attirer le poisson et obtenir
de bons augures du « gardien de la mer » (p. 70).

La communauté est essentielle dans les modes d’apprentissages des
divers types de péche observés qui sont des « processus d’intégration
sociale, de transformation de lui-méme [du novice] et d’ouverture a un
monde (y compris a ses entités invisibles) ou, en d’autres termes, un
processus d’émergence d’une nouvelle entité : pécheur-dans-le-
monde » (p. 75). Malgré la compétition entre pécheurs, ceux-ci
ceuvrent toujours au sein de la communauté dans laquelle I'expertise

des uns sert de modéle aux autres.



Dans un contexte d’apprentissage paradoxalement assez proche,
Stéphane Rennesson montre, avec « Du corps entrainé aux boxeurs
entrainants : la question de la transmission dans la boxe thailandaise »
(pp. 105-126), qu’en Thailande, c’est en boxant qu’on devient boxeur et
non en apprenant par un enseignement extérieur. La parole
explicative tient peu de place dans ce type de formation et n’éclaire
que des points de détail. Ainsi « le corps en mouvement [...] constitue
le meilleur outil pédagogique de la boxe » (p. 122). La grande
différence avec la péche des Célebes étant que la relation hiérarchique
maitre-éléve est fortement valorisée dans la société thailandaise. A
coté d’aspects formalisés et ouvertement moraux, tels les rites de
salutations envers I'adversaire et en hommage aux dieux, la forme
majeure de la transmission opere par '« apprentissage par expérience
corporelle » (p. 110). Cet apprentissage se fait en travaillant avec des
formateurs ou des boxeurs plus expérimentés et en s’entrainant avec
des pugilistes de méme poids et de méme niveau, des bindmes censés
se faire progresser mutuellement par la coopération et la compétition.

Certes, la boxe thailandaise est une forme violente de rapports
corporels, mais elle se situe a 'intérieur du cadre conceptuel de la
société thaie. Ainsi « I'idée de verticalité qui se dégage de la regle de
conservation de la posture pugiliste correspond a celle qui régit les
interactions au quotidien » (p. 115). De fait, les entrainements avec des
pugilistes de méme niveau sont une maniére de se confronter aux
relations entre égaux - qui, semble-t-il, sont particulierement
problématiques dans cette société valorisant avant tout les rapports
hiérarchiques alné-cadet, selon l'auteur. La boxe est un moyen de
transformer 1'égalité en hiérarchisation des positions : prendre un
ascendant de maniére posturale sur un égal, « [permet] d’établir les
prémices d’une hiérarchie immanente » (id.). D’un autre c6té, une
bonne posture est synonyme de maitrise de ses sensations et de ses
affects, aspects également développés dans le bouddhisme populaire
thailandais. La confrontation violente a deux permet de mettre en jeu
les qualités morales de la personne, afin de la constituer et de la
valider. La boxe est en définitive une pratique extréme pour tester les
individus et les classer de fagon plus ou moins formelle et durable.

Et l'on arrive a la méme conclusion pour la boxe que pour
I'enseignement de la péche dans les Célébes, car ce qui est en jeu
dépasse le simple fait de boxer. Lapprentissage des boxeurs se fait par
voie « verticale » de maitre a éléve ou par une voie que I'on pourrait
appeler « horizontale », par stimulation et compétition entre les
boxeurs, mais toujours, l'apprentissage est un « processus de
socialisation (pugilistique) » (p. 123). La pratique permet aux jeunes
boxeurs d’expérimenter le corps lequel est « pétri de relations
d’obligations réciproques qui lient les différents protagonistes : les
boxeurs, leur équipement, leurs parents, leurs instructeurs, les esprits
tutélaires de la terre, le roi, la communauté des moines bouddhistes, la

nation, etc. » (id.).



De la méme maniére qu’en Thailande, la relation maitre-éleve est
traditionnellement valorisée a Java (Indonésie), comme le souligne
Jean-Marc de Grave dans l'introduction de son chapitre « Types
d’éducation formative en Indonésie : qualité relationnelle et
formalisation ». Tout savoir - « la littérature, le théatre et la danse
classiques, le théatre d’ombres, l'art martial pencak, ainsi que
I'initiation rituelle » (p. 179) - était transmis par I'institution du
nyantri, un terme qui désigne, a la fois, les éléves célibataires étudiant
et habitant chez leur maitre, et la relation qui lie un gendre a son
beau-pére. En effet, dans les coutumes javanaises, ce dernier est
généralement un « maitre » transmettant son savoir a son gendre.
Comme pour la péche dans les Célébes, les éléves apprennent de leur
maitre par le biais de I'« observation participante » (p. 192) et non par
des enseignements a proprement parler : « Léchange relationnel tient
une place prépondérante et semble étre la clef du processus
d’intégration non seulement des savoir-faire mais aussi des savoirs
réflexifs » (id.).

Comme en Inde, 'administration coloniale a mis en place, auxix ©

siécle, une infrastructure d’établissements d’éducation hollandaise ou
s’instruisaient les élites administratives locales, mais, a I'instar de la
colonie britannique, celles-ci s'insurgérent contre 'acces tres limité a
ce type détablissements, entrainant la multiplication d’écoles
modernes locales. Toujours comme en Inde, les nationalistes
critiquérent ce type d’enseignement qui « ne faisait que faire
travailler les facultés mentales au détriment des facultés physiques et
émotionnelles » (p. 183). Ils développérent alors une approche
pédagogique fondée sur les conceptions javanaises d’équilibre entre le
« ressenti », la « pensée » et la « volonté » (id.). Toutefois, comme pour
le cas indien, ces efforts avortérent avant d’avoir vraiment vu le jour et
I'on assista, a partir des années 1950, a I'essor rapide d’écoles de type
occidental. Lenquéte anthropologique montre cependant que
certaines caractéristiques de la pédagogie « a la javanaise » se sont,
malgré tout, implantées dans les nouveaux établissements scolaires

modernes.

Jean-Marc de Grave a enquété dans quatre lycées et dans une école
coranique de Java, pour lesquels il met en lumiere les influences de la
pédagogie javanaise. Ainsi, le lycée de Magelang qui accorde une
grande place aux activités artistiques, rend obligatoire la pratique de
I'art martial pencak et utilise un systéme de tutorat. Linternat fait que
les professeurs sont constamment au service des éléves, qui peuvent
leur rendre visite a tout moment. Lun des lycées les plus réputés de
Yogyakarta, le SMA 3, ainsi que le lycée catholique de Britto font, eux
aussi, largement appel aux tuteurs. Dans ces trois établissements, on
remarque un « contexte relationnel qualitatif de proximité » grice
auquel les éléves ne sont pas orientés « vers la seule vie active mais

dans la vie en général » (p. 193). Les éléves n’apprennent pas



seulement a réussir aux examens, mais aussi « a se socialiser, a former
des réseaux et a s’intégrer dans les réseaux » (id.). Sous couvert
d’éducation moderne, le systeme du nyantri, réaménagé, forme la base
de I'éducation de ces écoles urbaines et élitistes. 1l est également
présent dans I’école coranique villageoise de Lirboyo qui attire une
grande partie de la population paysanne.

Lauteur nous propose ensuite une visite dans divers lieux
d’enseignement de 'art martial pencak (gymnase, école, université,
maison, cour, etc.). Ce dernier aussi fait largement appel au nyantri,
mais dans les « contextes fortement localisés » tels que la maison du
maitre, en contraste avec des « contextes délocalisés » comme les
gymnases, qui emploient, non des « mafltres », mais des
« entraineurs » (p. 198). Ces derniers manquent de maturité et de
formation en relations humaines, conduisant a une « perte de densité
relationnelle qui accompagne la simplification des rapports entre les
membres d’une équipe » (id.). Dans ces conditions, le pencak devient un
« sport » au sens moderne, c’est-a-dire une pratique séparée des
autres activités sociales, pourtant toujours présentes dans les arts
martiaux traditionnels javanais (rituels, religion, littérature classique,

cosmologies, soins thérapeutiques...).

Toutefois, depuis les années 1970, I'Indonésie connait un essor
spontané des activités traditionnelles (danse, musique, arts martiaux,
initiation rituelle...), qui « répond a un véritable besoin de maintenir
vivant un mode d’action formatif, éducatif et relationnel propre aux
Indonésiens » (p. 200). De telles activités « sont bien plus que du loisir,
elles participent de 'homogénéité et de la cohérence sociales » (p.
202).

Telle est aussi I'idée de la transmission a I’école des savoir-faire du
peuple karen des montagnes du nord-est de la Thailande, décrite par
Abigaél Pesses dans sa contribution « Intégration des savoirs locaux en
Thailande : savoir-faire karen a I'école et “éco-tradition” » (pp. 205-
226). Lauteur a mené son enquéte dans le village ol a été implanté le
premier projet éducatif intégrant a I'enseignement primaire thai des
« enseignements locaux », afin de revitaliser la culture des
montagnards et d’en assurer la transmission aux nouvelles
générations. L'école primaire du village, rouage obligatoire de
I'intégration étatique, est devenue un lieu privilégié de revalorisation
des « savoirs indigenes » considérés, depuis, comme révélateurs d’'une
tradition de coexistence harmonieuse avec la forét (p. 206). La réforme
de lenseignement votée en 1999 stipule que l'enseignement des
savoirs locaux peut atteindre jusqu'a 30% du temps scolaire, si les
écoles et les villages prennent eux-mémes ces enseignements a leur
charge. Des villageois viennent y assurer des ateliers et des
formations, par exemple en emmenant les éleves en forét et en leur
faisant exécuter des rites ancestraux. Les cours comprennent les

domaines de I'histoire et des mythes en langue poétique, la médecine



naturelle et rituelle, le tissage, la musique, la danse du sabre et la
vannerie. Lobjectif est de transmettre la « sagesse indigéne sur la
nature » (p. 212). Ces cours ont permis de créer un « lien de
complémentarité » entre les générations. Comme les éleves vont
rarement a Iécole au-dela du primaire, I'enseignement, notamment
des savoir-faire, a pour but de préparer leur entrée dans la société. 1l
est admis, en Thailande, que les apprentissages participent
directement au fagonnement de I'idéal-type de la personne morale.

Pour les Karen, faire passer les apprentissages de savoir-faire de la
maison a I'école contribue a métamorphoser leurs traditions « en
folklore ethnique subordonné a une identité thailandaise ultime » (p.
214). Cependant, ce processus réhabilite en méme temps les savoirs
populaires longtemps dépréciés dans l'ensemble national. Les
techniques de cultures sur brilis étaient, il y a encore peu, considérées
comme responsables de la déforestation, alors qu’aujourd’hui les
techniques d’essartage par rotation avec jachére sont redécouvertes.
Ce savoir local « se fonde sur une longue expérience de ’écosystéme
montagnard et sur une connaissance maitrisée de son cycle de
régénération » (p. 215). La redécouverte de leur identité culturelle
comme « éco-tradition » amene les Karen a la voir comme un « fait
social total », dont dérivent tous les aspects de la sagesse indigéne.
Désormais, les villageois sont des sujets actifs du développement de
leur région. La transmission aux enfants, non seulement des
techniques en relation avec la culture et la forét mais aussi de tout
I'arsenal rituel qui les accompagne, fait que les locaux produisent
dorénavant « un discours anthropologique indigene » sur leur propre
société (p. 224). Aujourd’hui, ils justifient eux-mémes la nécessité de
réhabiliter 'essartage et les interdits relatifs aux esprits territoriaux
qui régissent 'usage des ressources et sur lesquels se fonde I'éthique
indigéne de la conservation de la forét. Dorénavant, les Karen
« sautorisent a donner des lecons aux autres - Thailandais,
Occidentaux - pour leur enseigner comment des étres humains

peuvent coexister avec tous les autres étres du monde vivant » (p. 24).

En Chine : I’école et les rites funéraires

« Coexister avec les autres », tel est aussi 'objectif de 'enseignement
primaire chinois contemporain étudié par Gladys Chicharro, dans « De
la gymnastique a I'art graphique. Apprentissage et enseignement dans
les écoles élémentaires chinoises » (pp. 157-178). Lauteur a mené
plusieurs enquétes de terrain dans des écoles primaires chinoises qui
lui ont permis d’observer I'importance de I'éducation corporelle. Elle
cherche a comprendre ce que I'on transmet aux enfants a travers cet
enseignement fondé sur un véritable « modelage du corps » (p. 157).
Pour ce faire, elle examine les conceptions cosmologiques et

philosophiques chinoises, qui expliquent en grande partie le rdle du



corps. La pensée traditionnelle chinoise a toujours mis I'accent sur la
complémentarité et la communion des principes. Chomme peut ainsi
« transformer son “cceur” en agissant avant tout sur son “corps” par
I'intermédiaire des “rites” », car « dans le systéme confucéen, la
correction du corps par les rites représente la base de I'ordre social et
moral » (p. 161). Les pédagogues chinois ont préné I’éducation par les
rites et la musique pour rechercher ’harmonie sociale et les enfants
devaient « apprendre en actes » (p. 162), c’est-a-dire savoir effectuer
correctement les rites, salutations et prosternations rituelles.
Léducation passait donc en grande partie par la transmission de
pratiques corporelles, de gestes et d’attitudes et non pas uniquement
« par une transmission purement discursive, littéraire ou
académique » (id.). 1l s’agissait, par ce type d’éducation, de créer un
« sujet social », pour lequel les gestes et attitudes corrects devenaient
ainsi « naturels » ou « spontanés », car a force d’avoir été répétés et
pratiqués, ils atteignaient une forme de perfection leur faisant suivre
le cours des choses dans I'oubli de la conscience (id.).

Dans la Chine urbaine contemporaine, la journée d’école débute par la
levée du drapeau, suivie d'une séance de « gymnastique
radiodiffusée ». Tous les éleves, ensemble et en rythme, accomplissent
une chorégraphie martiale au son d'une forte musique, durant dix a
vingt minutes. Ensuite les cours se suivent, matiére par matiere.
Lauteur nous décrit de facon passionnante une classe de « langue
chinoise », qui commence par cinq minutes de gymnastique des yeux
et d’automassage du visage. Comme la gymnastique radiodiffusée, ce
sont des pratiques introduites dans les écoles apres la révolution
communiste, mais qui s’inscrivent cependant dans d’anciennes
traditions relatives a la médecine chinoise et aux pratiques de gigong
ou de taijiquan. Apres ces exercices physiques, pendant la lecon de
langue chinoise, les enfants doivent toujours avoir une posture
correcte, qui différe selon les activités : se tenir bien droit les avant-
bras posés sur la table pour lire, se pencher un peu mais pas trop pour
écrire... Lalignement des tables et des enfants implique que tous font
les mémes gestes de la méme maniere, au méme moment, dans toutes
leurs activités. Cette uniformisation est encouragée par le parti

communiste.

Cette attention au corps se retrouve dans 'apprentissage de I'écriture
des caracteres chinois. Les enfants chinois apprennent quelque deux
mille caracteres en trois ans. Comment une telle prouesse est-elle
possible ? Car ils apprennent avant tout « par le geste », et en utilisant
la mémoire motrice. Ils commencent par tracer les caractéres dans le
vide, dans le bon sens et dans le bon ordre des traits, ainsi « ils
mémorisent dans leur corps un caractére avant de I'écrire sur du
papier » (p. 170). Ensuite, seulement, viennent la copie et
I'entrainement a la calligraphie qui, eux aussi, sont essentiellement
corporels. Ce « véritable modelage du corps peut paraitre parfois

exagérément disciplinaire » car les éléves « sont entrainés a imiter un



modeéle sans que leurs propres capacités de réflexion ne soient

sollicitées » (p. 174).

Or, « comme il faut désormais former de futurs entrepreneurs
capitalistes ou des scientifiques innovants capables de prendre des
décisions individuelles risquées pour assurer a la Chine son réle de
grande puissance mondiale », deux nouveaux mots d’ordre ont été
lancés récemment dans I'enseignement chinois : « bouger » et « agir de
son propre chef » (p. 175). Cependant, Gladys Chicharro indique que
ces deux directives conservent des connotations traditionnelles
chinoises et n’'impliquent pas une véritable autonomie du sujet au
sens occidental. « Bouger » désigne les « mouvements de la vie », qui
rappellent le naturel-spontané, fruit d'un long apprentissage de
I’éducation confucéenne. « Agir de son propre chef », c’est toujours se
référer a 'unité du corps et de 'esprit, et a une activité concue comme
non strictement individuelle, mais comme devant se conformer a
I'ordre du monde, c’est-a-dire se modeler sur le geste correct de tous
les autres éleves.

David Gibeault, dans son chapitre intitulé « Réception pour un
cadavre : transmission et extériorité en Chine » (pp. 79-104), aborde un
autre type d’enseignement, celui des chants et des récits par des
villageois de la Chine centrale, qui est assez semblable aux
« enseignements par l'expérience » décrits dans les autres
contributions. Ces chants et récits, qui formaient le fonds de la culture
villageoise, étaient transmis par trois voies : la « transmission
familiale », la « participation aux rituels » et I'« adoption d’'un maitre »
(p. 94). La transmission familiale (qui compte pour 50% des
transmissions) est celle qui est acquise a 'intérieur de la famille. Elle
est surtout hivernale : « lorsque les réunions de la famille autour du
brasero prolongent la quiétude et I'oisiveté de la saison morte » (p. 93).
Ainsi, les enfants apprennent peu a peu les chants de leur hameau,

transmis par le c6té du pére et qui forment un « patrimoine ».

Chaque enfant s’initie aussi au patrimoine du hameau de sa mere, lors
des fréquentes visites a ses parents maternels, notamment pour les
fétes. Ces nouveaux répertoires « bonifient » les répertoires paternels.
En apprenant ces chants, qui constituent un véritable « répertoire
régional », « les jeunes brisent leur silence et acquiérent une
personnalité dans le groupe » (p. 94). Le répertoire connu par chacun
est comme « une monnaie qui permet d’entrer en relation, de donner
quelque chose » (id.). La participation aux rituels compte pour plus de
30% des transmissions. Elle prolonge la transmission familiale
paternelle.

Enfin vient la transmission par la reconnaissance d'un maitre
extérieur au lignage, qui peut étre aussi un lointain parent par les
femmes ; elle compte pour environ 15%. Les « maitres de chants » sont

formellement invités a participer aux funérailles, pour lesquelles ils



jouent un réle, selon moi, proche de celui d’« officiant populaire »
complémentaire a celui de l'officiant taoiste. Toute la nuit précédant
I'enterrement, les maitres de chants entament d’abord des « chants
d’ouverture » qui accompagnent les rites de fixation de I'dme du
défunt dans le monde du yin. Puis intervient 'action rituelle principale
nommée « réception pour un cadavre », qui explique le titre étrange
de l'article. Elle consiste en une suite de chants d’hommages au mort,
suivis de concours de chants entre les maitres, qui comprennent aussi
des dialogues d’insultes. Au petit matin, le rituel se termine par des
chants de conclusion. Le maitre de chant par sa musique, I'officiant
taoiste par ses lectures de textes canoniques et par I'apposition de ses

\

sceaux sacrés font accomplir parallelement a I'Ame défunte des

entrées et des sorties dans les mondes duyang et duyin . Les
funérailles villageoises, ou l'on rit beaucoup, sont le moment
fondamental de lexpression des maitres de chants et de la
transmission non seulement de leur art, mais aussi des valeurs
essentielles de cette société. Ainsi, I'art du chant n’est pas une simple
activité esthétique ou de divertissement, mais « participe de la
relation des vivants et des morts sur laquelle le champ de la parenté se
construit » (p. 98).

Cependant, depuis les années de la réforme (1980), I'Etat moderne
chinois s’est attelé a une entreprise de récupération et de
muséification des savoirs populaires. Prenant le contre-pied de

I'époque de la révolution culturelle, ot il s’est agi « de ne pas

transmettre » (p. 79)?, laChine de la réforme tente aujourd’hui de
sauver I’héritage d’'une complete disparition. Pour ce faire, elle envoie
des savants des universités dans les villages pour recueillir chants et
récits, et les publier ensuite dans des recueils. LEtat a, en outre,
construit a Wujiagou (le village étudié en priorité par l'auteur), a
I'emplacement méme de l'ancien temple rasé par la folie
révolutionnaire, une « maison des récits », qui devait accueillir les
chanteurs et compteurs villageois. Mais ceux-ci ont rapidement cessé
d’y venir et le batiment demeure aujourd’hui vide, verrouillé en
permanence. La tentative malheureuse de I'Etat de faire vivre I'art du
chant hors de ses contextes d’expressions traditionnels, voire hors de
tout contexte social, a échoué, pour la bonne raison que
« désenchisser le chant de I'organisation de la parenté le dénature et
le constitue comme objet folklorique » (p. 82). En fait, cette tentative
ne s’adressait pas vraiment aux villageois, c’est en réalité « la
célébration pour un public extérieur qui lui donne sens » (p. 101). Une
extériorité d'un genre nouveau a été imposée aux villageois, différente
de I'extériorité traditionnelle fondée sur la circulation des femmes et
la transmission des chants de leurs lignages a leurs enfants. A
proximité du village se trouvent en effet les monts Wudang, qui sont
devenus récemment un haut lieu touristique a la suite de leur
inscription au patrimoine mondial de 1'Unesco. Cela explique la

volonté des dirigeants locaux de mettre en valeur les patrimoines



populaires de la région, tels que les chants et les récits. La relation
d’extériorité a, par conséquent, changé de plan, ne jouant plus, selon
David Gibeault, au niveau des villages, mais au niveau des relations
entre la nation Chine et les autres pays du monde. La tradition orale
des petits villages chinois est devenue un objet immatériel de valeurs
que la Chine peut offrir au regard et a I'écoute des nations étrangeres.
Que sont devenus les villageois dans ce processus ? Chantent-ils
toujours leurs chants pendant les funérailles ? Uauteur ne nous le dit
pas, mais on pressent bien Iimpact incommensurable des

transformations...

Cohérence et modernisation

Cette revue détaillée des chapitres nous permet d’en venir maintenant
aux questions posées au début de cet « A propos » : qu'en est-il du
partage de valeurs dans les domaines de I’éducation par les différentes
sociétés étudiées ? Et comment adaptent-elles leurs modes de
transmission traditionnels a la modernisation en ceuvre partout ?

On remarque d’abord, tous les chapitres étudiés le montrent a divers
niveaux, que 1'’éducation dans un domaine donné dépasse toujours ce
seul domaine en particulier et vise, non seulement, a faire des experts,
mais surtout a faire des experts dans la vie sociale : que ce soit le
boxeur thailandais, qui, maitrisant ses passions, s’inscrit a une
certaine place de la hiérarchie sociale, le pécheur des Célebes qui,
devenant un parika, obtient ainsi une position de maitre respecté pour
la péche et aussi pour sa manipulation des esprits, ou bien encore la
danseuse indienne devaddsi qui danse non pas seulement pour les

hommes mais aussi surtout pour les dieux, etc.

Tous ces exemples démontrent que le mode de transmission, qu'il soit
scolaire ou non, est toujours au moins quelque peu « informel ». Ils
mettent aussi en évidence que ce qui compte n’est pas simplement le
résultat - seuls les meilleurs deviennent des maitres - mais de
transmettre l’enseignement du monde et son organisation
sociocosmique car, partout, les connaissances sont liées, directement
ou non, aux relations aux entités surnaturelles. En outre, méme les
enseignements de type scolaire font largement appel a l'oralité et a la
mobilisation du corps. Lenseignement traditionnel en Inde s’appuyait
beaucoup sur I'oralité, méme pour des disciplines comme les écritures
religieuses. En Chine, la transmission orale du chant se fait par des
villageois peu lettrés, sans connaissance de la partition de musique. Et
si le maitre de chant est honoré et respecté comme une « variante
locale de la figure du lettré » (p. 96), c’est pour son savoir oral. Les
Karen, quant a eux, ont bien produit deux « manuels d’enseignement
local », mais c’est avant tout lors des sorties en forét que les anciens

transmettent oralement leurs savoirs. Et si les enfants prennent



quelques notes, c’est surtout I'ethnologue et le technicien agricole qui
ont a cceur de recueillir le maximum d’informations. Quant a la
dimension corporelle, elle est présente méme dans les enseignements
scolaires, dont I'exemple le plus magnifique est I'apprentissage de
I'écriture par les enfants chinois, car la calligraphie chinoise ressemble
« a de la danse » (p. 170). Et 'apprentissage commence par les mises en
forme corporelle de I'automassage du visage et de la gymnastique des
yeux. Dans les écoles indonésiennes, une grande place est faite
aujourd’hui aux enseignements « non scolaires », pratiques
corporelles et musicales diverses. Ainsi, dans la variété des
enseignements, c’est a chaque fois une unité de la voix, du corps et de
'esprit qui est recherchée. Lobjectif n’est pas de faire de tous des
experts, mais des « sujets sociaux », pour reprendre I'expression de

Gladys Chicharro a propos de I'enseignement traditionnel chinois.

Cependant, cet objectif change quand la modernisation entraine ces
sociétés vers la mise en place graduelle d’'un individualisme nouveau.
Ainsi, I'Inde a fait le choix non seulement de la langue anglaise comme
principale langue d’enseignement, mais aussi d’adopter les méthodes
éducatives britanniques pourtant directement opposées aux méthodes
traditionnelles indiennes, comme le port des uniformes stricts,
I'accent sur I'écrit et lI'enseignement de sports de compétition.
Linterdiction des danseuses devaddsi a désacralisé la danse dont le
rapport aux dieux est aujourd’hui minimisé voire ignoré, et elle est
devenue un objet moderne, qui participe du patrimoine que I'Inde
peut présenter au monde, comme les chants des villageois chinois.
D’une facon générale, les deux articles sur I'Inde évoquent la « perte »

de la richesse immense des traditions.

Les chapitres sur I'Asie du Sud-Est font part dun constat
comparativement moins négatif et pessimiste. La boxe en Thailande et
la péche dans les Célebes restent largement insérées dans les cadres
normatifs traditionnels de leurs sociétés. Bien que la boxe semble étre
un « sport de combat » au sens occidental de ce terme (p. 107),
Stéphane Rennesson note que sa finalité n’est pas tant de former de
vrais experts que d’enseigner a se confronter aux difficultés et a les
surmonter, avec 'aide des maitres et des dieux, pour s’inscrire dans la
société. Les jeunes garcons villageois qui font des entrainements dans
les camps boxeront jusque vers la trentaine s’ils sont bons, et
redeviendront ensuite des villageois ordinaires. La boxe leur aura
appris a se situer dans le monde pour pouvoir ensuite jouer leur rdle
d’adulte. Lapprentissage de la péche dans les Célebes est tout
simplement I’école de la vie pour cette communauté de pécheurs qui
n'a pas d’autre activité importante. Cette communauté semble étre,
parmi toutes celles décrites dans ce livre, la plus éloignée des
bouleversements induits par la modernisation. D’apres ce que nous dit
rapidement Daniel Vermonden, la nouvelle péche aux requins se fait
sur les bases des péches traditionnelles, avec les mémes méthodes de

transmission des savoirs.



Les articles sur les écoles en Indonésie et chez les Karen sont eux aussi
plutdt positifs. Car, dans ces deux cas, a l'intérieur des systémes
modernes d’enseignement, sont toujours transmis des contenus et des
pratiques traditionnels, selon différents canaux qui leur sont attribués
par les écoles modernes. Celles-ci ont donc a coeur de transmettre
aussi les richesses propres aux traditions de leurs sociétés. Et la place
qui leur est donnée n’est pas minime, comme le montre le chiffre de
30% « d’enseignements locaux » en Thailande, et comme le souligne
Jean-Marc de Grave, a partir de ses ethnographies en Indonésie.

Les transformations en Chine semblent plus difficiles a saisir car elles
paraissent allier moins harmonieusement les aspects traditionnels et
modernes de I'éducation. Si I'enseignement de I’écriture repose sur
des bases cosmologiques traditionnelles, que dire en revanche du salut
au drapeau et de la gymnastique martiale radiodiffusée ? Par ces
pratiques, le parti communiste entend uniformiser les enfants pour en
faire des citoyens disciplinés et bien dressés. Ce but n’est-il pas en
contradiction avec les mots d’ordre de la récente politique « bouger »
et « agir par son propre chef ». Car si l'objectif est aujourd’hui de
former des entrepreneurs dynamiques et durs en affaires, ne va-t-il
pas devenir indispensable d’accorder plus d’autonomie aux individus ?
Quant aux chants et aux récits, muséifiés dans un lieu mort et fermé,
peuvent-ils perdurer alors que les campagnes chinoises sont
profondément transformées et que beaucoup de jeunes migrent vers
les grandes villes ? Ce qui parait dramatique, d’apres David Gibeault,
c’est que I’Etat chinois n’a, au fond, aucune considération pour les
villageois, pourtant créateurs des chants et des récits, comme le
montre le fait que les maigres subsides alloués a la maison des récits se
sont vite évaporés, ce qui a participé a faire disparaitre les réunions
dans cette maison. L'Etat utilise en réalité les chants et récits
seulement pour montrer aux pays étrangers que la Chine possede elle
aussi des traditions. Mais différemment de la Thailande qui autorise
des enseignements locaux, I'’Etat chinois impose le lever du drapeau et
le chant de ’hymne national.

Les trois aires culturelles étudiées font apparaitre trois facons de se
confronter a la modernité dans le champ de I'enseignement. Toutes les
sociétés sont concernées par la nécessité de moderniser leurs
enseignements, mais certaines sont plus radicales que d’autres dans
les moyens qu’elles mettent en ceuvre pour y parvenir. L' Inde et la
Chine sont toutes deux passées par une phase de rejet de leurs
traditions et par l'adoption de méthodes éducatives modernisées,
tandis que les pays de I’Asie du Sud-Est ont, semble-t-il, moins rejeté
leurs cultures. 1l serait intéressant d’en comprendre les raisons, qui
ont sans doute a voir autant avec les différents contextes de
colonisation qu’avec leur propre fagcon d’envisager Iexistence.
Néanmoins, partout certaines traditions perdurent, soit pleinement
comme dans les écoles indonésiennes, soit de facons transformées ou

plus insidieuses. Par exemple, on aime rappeler maintenant en Chine



que les automassages du visage et la gymnastique des yeux ont des
racines anciennes, mais une telle explication aurait été impossible
pendant la révolution culturelle, époque ol ces pratiques étaient déja
pourtant largement répandues. Donc, la modernisation avance en
devant toujours composer avec le fonds traditionnel des sociétés. Des
choses se transmettent malgré tout, par-dela la révolution culturelle
en Chine, ou par-dela la disparition des anciennes devaddsi en Inde
dont la danse est aujourd’hui enseignée aux jeunes filles de bonne
famille. N’est-ce pas aussi pour elles, un immense privilege que de
pouvoir se confronter avec cet art autrefois réservé aux seules
devaddsi 7 Cependant, les sociétés de ’Asie du Sud-Est semblent plus en
paix avec leur passé et réussir plus facilement a intégrer des contenus
ou des formes pédagogiques culturelles anciennes dans leurs
enseignements modernisés, tandis que l'Inde et la Chine, si elles
puisent aussi dans leurs traditions, c’est avec l'ambition de les
transformer en profondeur afin de les rendre présentables aux yeux
des spectateurs du monde moderne.

Les questions de la comparaison

1l y aurait beaucoup plus a dire sur les divers apports de cet ouvrage,
mais je pense plus utile de relever quelques questions que pose, de
facon comparative, la totalité de l'ouvrage. Par exemple, est-il
vraiment exact que I'enseignement indien a fait si completement table
rase des formes traditionnelles d’enseignement ? Ne se pourrait-il pas
que, comme en Indonésie, des formes anciennes se soient insérées a
I'intérieur des cadres anglicisés des écoles ? De méme, pourquoi
'auteur de I'article sur la péche dans les Célebes qui nous présente la
nouvelle péche au requin ne nous dit rien de ses influences sociales ? 11
est probable que cette nouvelle péche transforme les relations
sociales, en aiguisant sans doute la compétition. On aimerait aussi
mieux savoir ce que Gladys Chicharro pense du lever du drapeau et de
la gymnastique radiodiffusée. Les deux chapitres sur la Chine laissent
un peu songeur, voire suscitent un certain malaise, car ils nous
présentent a la fois de magnifiques formes de transmission et posent le
probleme de la fagon dont on doit comprendre ces transmissions, et
notamment sous leurs formes modernes. David Gibeault finit son texte
ainsi : « Si les Chinois doutent, c’est de la fécondation que le monde
doit leur apporter, celle qui leur permettrait d’affirmer leur passé. 1l
manque a la Chine, pour ainsi dire, le mariage » (p. 103). Si I'on
examine ce qu'est le mariage du point de vue chinois, c’est-a-dire
I'arrivée d’'une femme dans sa belle-famille et Iattribution d’une place
subordonnée a l'intérieur de celle-ci, on peut comprendre que David
Gibeault suggere que la Chine devrait donner une place subordonnée a
son passé, qui serait néanmoins une vraie place dans sa maison, au

lieu de le mettre en exergue seulement pour I'appétit des touristes



étrangers en quéte d’authenticités. En quelque sorte, la Chine devrait
faire comme laThailande qui autorise un certain pourcentage
d’enseignements locaux... Mais la encore, le chapitre sur les Karen
nous laisse un peu sur notre faim. La vision quil offre des
enseignements locaux n’est-elle pas un peu trop idéalisée ? Que
deviennent les rites expliqués aux enfants en dehors de leur contexte
traditionnel qui était I'essartage « pour de vrai » ? N'est-ce pas la
aussi, une forme de « muséification » ? C’est-a-dire une forme de
transgression, un peu comme la danse des devaddsi transmise aux
jeunes filles de bonne famille eninde ? Finalement, ce que nous
apporte la comparaison des articles de l'ouvrage, c’est que la
transformation de la transmission altére toujours un peu son contenu,
et surtout le sens qui est donné a celui-ci. Ce qui n’interdit pas aussi
des gains, mais qui sont alors mesurés a d’autres niveaux. Ne vaut-il
pas mieux finalement un musée qu'une perte totale des savoirs

anciens ?

Les quelques questions que je viens de poser sont aussi un appel a ces
jeunes chercheurs pour qu’ils poursuivent leurs travaux et nous

délivrent d’autres enquétes passionnantes.

L’éducation dans la Chine contemporaine

Je terminerai sur le probléme de I’éducation en Chine qui me tient a
coeur par ma vocation de sinologue, et cela grace a un détour par le
Tibet et un questionnement sur les valeurs transmises par 1'éducation.
Alors qu’en Chine, '’éducation est, traditionnellement, un facteur de
réussite sociale et le moyen d’accéder au statut de mandarin, au Tibet,
au contraire, 'éducation vise au retrait du monde, grice a
I'enseignement  bouddhiste.  Pourtant, I'éducation officielle
d’aujourd’hui en zone tibétaine cherche en grande partie a faire des
éleves tibétains « de bons Chinois », notamment en privilégiant les
apprentissages en chinois et non en tibétain, une tendance

heureusement quelque peu contrebalancée par 1'émergence d’écoles

privées qui enseignent en tibétain°.

Ce détour par le Tibet compleéte les présentations de Gladys Chicharro
et de David Gibeault, qui ont mis 'accent sur I'aspect communautaire
de l'éducation traditionnelle chinoise. U'évocation du fameux keju
(« systéme des examens ») mis en ceuvre depuis des temps forts
anciens en Chine (il a connu un plein essor a partir de la dynastie Song
960-1279), et qui avait pour objectif d’organiser la concurrence afin de
faire surgir les meilleurs fonctionnaires mandarins, rappelle que la
tendance élitiste est bien ancrée en Chine. U'Occident s’est d’ailleurs

inspiré de ce systéme chinois, exposé par les jésuites aux xvii © et xviii

€ siecles, pour batir son systeme d’éducation moderne.



Dans la Chine contemporaine, la tendance « moderne » de créer, par
I'éducation de masse, le plus grand nombre de sujets sociaux « non
autonomes » est donc couplée avec une tendance élitiste « ancienne »
qui est de distinguer les meilleurs, pour les mettre en position de
supériorité hiérarchique et de gouvernement. Mais ces deux
tendances ne se retrouvent-elles pas un peu, a plus ou moins fort
degré, dans toutes les sociétés ? Le parika de la péche aux Célebes ne
devient-il pas respecté pour son savoir plus important que ceux des
autres hommes ? De méme que le maitre de chant des villages chinois,
etc. 1l semble alors que ce qui caractérise les apprentissages dans
différentes sociétés ne soit pas tant une opposition franche entre des
formes d’éducation communautaires et d’autres formes mettant plus
'accent sur le développement personnel, mais réside plutét dans le
dosage et la fagon dont sont agencées ces deux tendances en rapport
aux valeurs essentielles des sociétés. Distinguer les meilleurs est
partout une nécessité de I’éducation, mais former des individus
« libres » au sens deMontaigne et de Rousseau a été une
préoccupation d’abord occidentale, qui ne s’est pas propagée de fagon
uniforme dans les autres contextes sociaux. Il serait intéressant a ce
sujet de comparer la « liberté » induite par 1'éducation chez les
individus autonomes occidentaux « dans le monde » et chez les

moines tibétains « hors du monde », mais c’est un autre sujet.

Si je me réfere a ma propre expérience en village chinois, je suis
souvent interpellée par I'existence parallele de ces deux tendances
concurrentes. Par exemple, une fois que des parents m’indiquaient,
sans sembler s’en soucier outre mesure, que leur garcon n’était pas
bon a I'école primaire et qu'il deviendrait donc paysan comme eux,
« par manque de capacité » (scolaire), je m’étais dit qu'heureux était
ce garcon qui avait une place sociale et un métier donnés d’office,
grice auxquels il ne serait pas confronté a la concurrence tres dure
des lycées et des universités, ni au chdmage. Une autre fois, alors que
je parlais avec une jeune fille de dix-sept ans éleve au lycée du bourg
et travaillant dur pour essayer d’obtenir une place a 'université, je lui
demandai pourquoi tant d’efforts ? Qu’aimait-elle dans les études ? Elle
me répondit que sa seule motivation pour étudier était qu’elle voulait
« sortir d’ici », ici étant le village, vu comme le lieu de I'impossibilité
totale de toute élévation sociale. Il y a dix ans, rares étaient en effet les
enfants de paysans pouvant accéder a I'enseignement supérieur, mais
aujourd’hui ils sont de plus en plus nombreux a peupler les nouvelles
écoles et universités modernes qui ont vu le jour en Chine. Dés lors,
« sortis des villages », ils deviennent des citoyens « modernes »
résidant dans les villes, profitant du confort des immeubles mais
subissant aussi le chdmage.

On voit a travers tout cela que I'éducation officielle en Chine,
aujourd’hui, tout en étant tres éloignée des idéaux de Montaigne et de
Rousseau visant a faire émerger des hommes « libres », est assez

efficace pour produire des « Chinois nouveaux », parmi lesquels des



Tibétains qui ne parlent plus tibétain, des paysans qui ne sont plus
paysans et qui ne chantent plus ni ne racontent dhistoires... La
« perte » de la transmission du savoir patrimonial en Chine est ainsi

trés comparable a celle notée par les deux auteurs des articles sur

I'Inde, et également a celle qua connue I'Occident?. En outre, le
nouveau modele éducatif choisi par laChine associe des éléments
contradictoires qui semblent potentiellement vecteurs de tensions
sociales, notamment en conjuguant une discipline de fer niant toute
indépendance des enfants (lever du drapeau chinois le matin dans
toutes les écoles, y compris au Tibet, gymnastique radiodiffusée...) a
une compétition féroce pour distinguer les meilleurs, dont on attend
cependant qu’ils deviennent non pas des individus « libres »,
autonomes et créateurs, mais de dociles administrateurs au service du
parti communiste. Cette éducation chinoise d’aujourd’hui produit
cependant en masse des gens plus éduqués qu’autrefois et possédant
aussi plus de connaissances sur le monde extérieur a la Chine, des
éléments qui devraient logiquement participer a les orienter peu a peu
vers une demande pour un « plus de liberté », malgré les
comportements moutonniers qui leur ont aussi été inculqués a I'école.
Peut-étre que I'éducation chinoise actuelle aura des effets
dévastateurs pour le régime, semblables aux « conséquences tant
politiques que religieuses de la nouvelle éducation [mise en place deés

la fin du xix € siécle en Chine qui] ont dépassé toute prévision et tout

contrdle des initiateurs »°.

Notes

1.Lalliance entre le maitre de chant et l'officiant taoiste rappelle
I'antique relation entre « rites et musique », qui perdure encore sous
des formes différentes dans bien des endroits de la Chine, comme je
I'ai notamment montré dans mon ouvrage Le Thédtre dans l'espace du
peuple. Une enquéte de terrain en Chine (Paris, les Indes savantes, 2012).
2. En réalité, il ne s’est pas seulement agi « de ne pas transmettre »,
mais bien de détruire sciemment toute la culture traditionnelle
chinoise considérée comme responsable de I'arriération des Chinois
face aux Occidentaux.

3. Cf. Clémence Henry, L'Application d’un modéle chinois : le(s) systéme(s)
éducatif(s) en zone tibétaine. Une étude de cas comparée dans les Préfectures
autonomes tibétaines de mTsho lho et de Yul shul (Qinghai), Paris, Inalco,
mémoire de master 2, 2013. On trouvera également, dans cette étude,
un tour d’horizon des grandes théories occidentales en matiere
d’éducation, en commengant par Montaigne et Rousseau, pour
lesquels I’éducation vise a développer un esprit critique et moral,
autour d’un idéal de liberté.

4. Cf. par exemple, les transformations sociales d’un village provengal



apres la Seconde Guerre mondiale observées par Jean-Pierre Le Goff

dans son ouvragela Fin du village. Une histoire francaise (Paris,

Gallimard, 2012).

5.Cf. Ji Zhe, « Introduction : lejiao recomposé. L'’éducation entre

religion et politique dans la modernité chinoise », Extréme-Orient,

Extréme-Occident, 2011, 33 : 9.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui

apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
EZHAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
SOCIALES

P DN

M i Ln Recharcha on 5 L

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropologie
des savoirs, des techniques
et des croyances

metopes

méthades et outils

CHES - URIVEREITE BE CALR pour 'édition structurée
N/
MU enssib
strasbourg ot ki e Nafarnatcn

et des biblothégues

AN Fa A

W8] J D,

fondation
maison des
sciences

de I'homime

cPrL
(AKX -

Centre Alexandre-Koyré

Hintoine dis scierom ot des technicpes
LIRAR Bt EHELS-CHRITE MBBN

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN

RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	En Inde : l’anglais et la danse
	En Asie du Sud-Est L’apprentissage de la pêche et de la boxe, l’école primaire et secondaire
	En Chine : l’école et les rites funéraires
	Cohérence et modernisation
	Les questions de la comparaison
	L’éducation dans la Chine contemporaine
	Nos partenaires

