
D’Aby Warburg à EricD’Aby Warburg à Eric
Weil : le rêve d’uneWeil : le rêve d’une
bibliothèque humaniste aubibliothèque humaniste au

2020ee siècle siècle

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°12n°12, , 20152015 , , p. 60-70p. 60-70

La vague d’autodafés qui a traversé toute l’Allemagne en mai 1933

Édouard Mehl

Figure 1. Figure 1 – Le « Dr. Erich Weil » (1931 ; coll.
Institut Éric Weil)

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=9


compte parmi les épisodes les plus spectaculaires et les plus
emblématiques des ravages que le nazisme a pu produire dans la
culture. De Berlin à Nuremberg, de Königsberg à Francfort, et même
jusqu’à Fribourg, nonobstant le rectorat du philosophe Martin
Heidegger, des étudiants galvanisés, avec le soutien actif du corps
professoral et de l’association des Volksbibliothekaren, ont brûlé par
dizaines de milliers des ouvrages jugés contraires à l’esprit allemand
– ou plus exactement, supposés émaner de « l’esprit non-allemand ».
Quelques noms bien connus apparaissent dans un interminable
inventaire : Stefan Zweig, Sigmund Freud, Karl Marx, mais aussi Henri
Barbusse, Ernest Hemingway, ou – éloquent lapsus – tout ouvrage
consacré à « Lautre »1. Entrée en vigueur en avril 1933, la non moins
extravagante loi sur la fonction publique mettait d’o@ce en retraite
tout fonctionnaire non aryen. Dans le même temps, une génération
entière d’aspirants aux distinctions académiques se chargeait de
rendre l’enseignement de l’histoire, de la philosophie et des beaux-
arts conforme aux exigences absurdes de l’idéologie national-
socialiste. Les Reichsuniversitäten sont devenues, en l’espace de
quelques mois seulement, des outils de propagande redoutablement
e@caces en faveur de la pureté de la race, et du sacriDce de l’individu
aux intérêts supérieurs du peuple.

Ces événements, pour incroyables qu’ils puissent aujourd’hui paraître,
n’avaient pourtant rien d’imprévisible, et la plupart des intellectuels
qui ont émigré cette année-là s’étaient déjà préparés à cette
éventualité. Éric Weil (1904-1977), quittant l’Allemagne aussitôt après
l’accession d’Hitler au pouvoir, n’a pas fait autre chose que son maître
Ernst Cassirer, avec qui le jeune « Erich Weil » avait découvert
l’astrologie, le platonisme de la Renaissance et les Lumières françaises
2. Reprenons les choses de plus haut, en rappelant ici quelques
éléments d’une histoire qui explique à la fois la trajectoire singulière
d’Éric Weil et l’intérêt extraordinaire du fonds (quelques dix mille
volumes) légué à l’Université de Lille 3, où Weil a enseigné de 1956
à 1968 3.

Éric Weil est aujourd’hui mieux connu comme le spécialiste de
philosophie morale et politique qu’il est essentiellement devenu après-
guerre, que comme l’historien de la Renaissance qu’il a d’abord été.
Bien que nettement distincts, ces deux aspects de sa production
scientiDque sont pourtant indissociables, et ce dès les années d’études
auprès de Cassirer 4. Weil, en philosophe, s’intéresse davantage à
comprendre l’émergence d’une nouvelle conscience de soi de l’homme
à la Renaissance, qu’aux détails techniques de l’astrologie ou au
passage progressif d’une physique des qualités à une science
mathématique de la quantité, comme il pourra plus tard l’apprendre
d’Alexandre Koyré dont, débarqué à Paris, il suit les leçons à l’École
pratique des hautes études5. Du philosophe Cassirer, Weil aura surtout
retenu l’idée générale que la magie et les savoirs pré-modernes



présupposent un « monde » que la science moderne a proprement fait
disparaître : « la science moderne ne connaît pas de cosmos, de système
cohérent de la nature qui soit accessible à l’homme dans sa vérité,
dans son être. A la place du cosmos, de la nature une, harmonieuse,
belle, nous avons mis l’unité de la science, à la place des êtres liés les
uns aux autres organiquement, nous avons mis les lois, les fonctions,
les statistiques »6.

Les recherches menées pendant les dernières décennies au Centre Éric
Weil ont conduit à la publication des deux travaux les plus importants
de cette époque : La Philosophie de Pietro Pomponazzi, version française
d’une thèse soutenue sous la direction d’Ernst Cassirer en 1928 et
publiée dans les Archiv für Geschichte der Philosophie (1932) ; puis le
mémoire sur Pic de la Mirandole et la critique de l’astrologie , reconnu
e n 1938 comme diplôme de l’École pratique (Ve section, Sciences
religieuses), sous la direction de Koyré 7 – avec pour rapporteurs le
médiéviste Paul Vignaux et l’orientaliste Henry Corbin, excellent
germaniste, qui fait paraître cette même année 1938 un recueil
attendu de traductions d’Heidegger 8.

Comme Max Lejbowicz et d’autres l’ont montré, ce travail sur Pic de la
Mirandole, présenté pour l’obtention du diplôme français, peut être
considéré comme le surgeon tardif d’un projet que l’émigration
d e 1933 devait faire avorter, celui d’une anthologie de textes
astrologiques de la Renaissance. Ce travail devait tout son sens à un
double patronage : celui, intellectuel, de Cassirer – auteur d’une
publication décisive pour l’orientation initiale d’Erich Weil :
Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance (1927) ; et celui,
institutionnel et professionnel, du tout récent Institut Warburg de

Figure 2. Figure 2 – L’ellipse de la Warburg Haus
(Hambourg)



Hambourg, dans le cadre duquel Cassirer avait lui-même inscrit son

propre travail9. Il n’est donc pas exagéré de considérer que c’est une
bibliothèque privée, exceptionnelle et unique en son genre, qui a
décidé de l’orientation d’Éric Weil – et qui a connu un destin analogue,
puisque les fonds (65 000 volumes, 25 000 photographies) et le
personnel scientiDque de l’Institut ont été transférés à Londres
en 1933 10.

Abraham M. (Aby) Warburg (1866-1929) est l’aîné d’une famille de sept
enfants. Une légende familiale, qui n’a aucune raison d’être fausse, dit
que très tôt, en 1877, Aby cède son droit d’aînesse à son frère cadet,
Max (et partant abandonne la succession de son père Moritz à la
direction d’une banque qui allait devenir une des toutes premières
institutions financières d’Allemagne), en échange de la promesse de se
faire acheter tous les livres qu’il souhaite11. La promesse fut tenue, et
même bien au-delà. Après des études d’histoire de l’art qui l’ont
notamment conduit à fréquenter la toute nouvelle Université de
Strasbourg, où il se familiarise avec l’histoire de la Renaissance
italienne auprès d’Hubert Janitschek, dans des locaux eux-mêmes
construits à l’imitation de l’architecte italien Sanmicheli, la colossale
fortune familiale permit non seulement l’acquisition du fonds, mais
aussi la construction d’un bâtiment adapté à recevoir des collections si
variées que leur classement constitue en lui-même un problème et un
déD à l’intelligence12. Warburg ne voulait pas entendre parler des
systèmes de classement thématiques, alphabétiques ou
chronologiques en vigueur dans la plupart des bibliothèques
publiques. Une logique toute diUérente préside ici, celle du « bon
voisinage » entre les ouvrages, « logique » qui s’impose si l’on admet,
comme Warburg semble en avoir été convaincu, que le livre dont un
chercheur a réellement besoin n’est pas celui qu’il cherche, mais son
voisin. Aussi le bon ordre ne peut-il précéder la recherche et devrait-
il, en principe, en découler. Pour parler le langage des géomètres, c’est
un ordre analytique plutôt qu’un ordre synthétique, à l’usage exclusif
des chercheurs, et moins à vrai dire fait à que p a r l’usage des
chercheurs, comme si le pas d’un marcheur dessinait le chemin qui
s’ouvre devant lui.



Figure 3. Figure 3 – E. Cassirer, Individuum und Kosmos in
der Philosophie der Renaissance (1927), publications de la
Bibliothek Warburg, exemplaire personnel d’É. Weil (coll.
Institut Éric Weil).



Figure 4. Figure 4 – La dédicace de Individuum und Kosmos à
Aby Warburg (coll. Institut Éric Weil).

Figure 5. Figure 5 – E. Cassirer, Die Platonische
Renaissance in England und die Schule von Cambridge
(1932) ; publications de la Bibliothek Warburg, exemplaire
personnel d’É. Weil (coll. Institut Éric Weil).

Figure 6. Figure 6 – Dédicace manuscrite de l’ouvrage de
Cassirer à Éric Weil [« Don de la Bibliothèque Warburg au
Dr. Weil, en souvenir du séjour de travail sur Ficin, août–
septembre 1932 »] (autographe vraisemblablement de la
main de Fritz Saxl, bibliothécaire ; coll. Institut Éric Weil).



Figure 7. Figure 7 – Dédicace d'Alexandre Koyré, La
Philosophie de Jacob Boehme (1929) : « A mon ami É. Weil, ce
péché de l’âge mûr » (coll. Institut Éric Weil).

Figure 8. Figure 8 – Dédicace d'Alexandre Kojève, Essai
d’une histoire raisonnée de la philosophie païenne (1968) [« Au
bon vieil ami. Fidèlement, Kojève »] (coll. Institut Éric
Weil).



Figure 9. Figure 9 – Dédicace de Gilles Deleuze, Empirisme
et subjectivité (1953 ; coll. Institut Éric Weil).

Figure 10. Figure 10 – Dédicace de Maurice Merleau–
Ponty, Les Aventures de la dialectique (1955 ; coll. Institut
Éric Weil).



Cette originalité se redouble d’une question vraiment abyssale, qui
avait déjà frappé Cassirer dès le début des années 1920 : le problème de
méthode découle en fait d’un problème d’objet – ce qu’indique assez
bien la déclaration de Cassirer, ouvrant la série des conférences du
Centre Warburg : « J’ai éprouvé de la manière la plus impérieuse que
nous n’avons pas ici aUaire à une simple collection de livres, mais bien
davantage à une collection de problèmes. Plus encore que le domaine
thématique de cette bibliothèque, c’est le principe de sa construction
qui a suscité en moi cette impression : car ici l’histoire de l’art,
l’histoire des mythes et des religions, l’histoire des langues et des
cultures n’étaient manifestement pas simplement juxtaposées : elles
étaient rapportées les unes aux autres et toutes ensemble à un idéal
point central »13. De fait, même si ce qui est ici indiqué ne su@t pas à
faire toute la lumière sur un « principe de construction » qui garde son
secret, l’analogie de cet espace de travail organisé autour d’un idéal
« point central » avec le cosmos de la Renaissance dont l’homme
occupe encore supposément le « centre » est trop évidente pour avoir
pu échapper à Cassirer.

Figure 11. Figure 11 – Kant, Kritik der reinen Vernunft,
édition originale, Riga, 1781 (coll. Institut Éric Weil).



Tout se passe donc comme si la Kulturwissenschaftliche Bibliothek
W a r b u r g refusait a priori la disciplinarisation, et comme si
l’agencement subtil et aléatoire de ce chaos était l’unique moyen
d’atteindre une compréhension non objectivante de l’homme
moderne. Au fond, l’intérêt de Warburg pour la Renaissance italienne
n’est que la face émergée d’une recherche inquiète et d’une inquisition
sans Dn sur un objet indéDnissable et sans essence assignable :
l’homme, ce monstre que le grand pourfendeur du déterminisme
astrologique, Pic de la Mirandole, présentait comme un être
indéDnissable, tenant moins du créateur l’être au sens d’une essence
propre, que le pouvoir de se la donner à lui-même. Aussi faut-il
prendre au sérieux et au pied de la lettre la formule que donnait
Warburg lui-même du projet partagé avec Cassirer de produire une
« science culturelle générale comme doctrine de l’homme en
mouvement » ( allgemeine Kulturwissenschaft als Lehre vom bewegtem
Menschen)14, ce « mouvement » n’étant autre que le passage d’une
forme à une autre, re[et fugitif d’une liberté qui traverse l’histoire et
ne s’y repose jamais.

Ces quelques éléments permettent de comprendre que la bibliothèque
personnelle léguée par Éric Weil à l’Université de Lille 3 porte un
héritage philosophique considérable : celui d’un témoin exceptionnel
du 20e siècle, qui a fréquenté aussi bien Cassirer que Georges Bataille
(avec qui il anime, nonobstant leurs évidentes divergences de vue, la
revue Critique dans les années de l’immédiat après-guerre)15, et dont
les centres d’intérêt sont très loin de se restreindre à l’histoire de la
philosophie entendue comme discipline académique. Aussi le fonds,
d’une très grande richesse, présente-t-il quelques traces de l’histoire
que nous avons ici évoquée : comme pour la Kulturwissenschaftliche
Bibliothek Warburg, la diversité a imposé une méthode de cotation
spécifique16. Les ouvrages strictement philosophiques (parmi lesquels
une édition originale de la Critique de la raison pure (1781), la collection
complète des Œuvres de Jean-Jacques Rousseau (Genève, 1782) ou un
exemplaire annoté de Être et Temps ) voisinent avec quelques illustres
témoignages de l’intérêt de Weil pour l’humanisme italien (Pétrarque,
Politien, Ficin…). Une partie du fonds provenant de la famille de son
épouse Anne Mendelsohn, amie d’enfance d’Hannah Arendt, et de sa
belle-soeur Catherine, on ne peut pas présupposer que tous les
ouvrages du fonds aient été la propriété personnelle d’Éric Weil ni ses
instruments de travail. Bien que la bibliothèque constitue par elle-
même un instrument d’un intérêt immense pour étudier la pensée du
philosophe, la plus élémentaire prudence méthodologique impose
cependant de rappeler ici ce que l’on a pu dire, par exemple, à propos
de la bibliothèque de Spinoza : ce n’est pas parce qu’un livre ne s’y
trouve pas qu’il ne l’a pas lu… et ce n’est pas non plus parce qu’il s’y
trouve qu’il l’a lu !



Ajoutons enDn, pour conclure cette présentation succincte, quelques
éléments sur les conditions légales et institutionnelles qui ont rendu

Figure 12. Figure 12 – Dédicace de Paul Ricoeur, Le Conflit
des interprétations. Essais d’herméneutique (1969 ; coll.
Institut Éric Weil).

Figure 13. Figure 13 – Éric Weil et Paul Ricoeur,
février 1967 (coll. Institut Éric Weil).



possible l’accès public à la Bibliothèque Éric Weil. Dans les
années 1980, le Centre Éric Weil avait le statut universitaire d’Équipe
d’accueil, dotée d’une revue destinée à en diUuser les travaux (les
Cahiers Éric Weil , premier numéro publié en 1987). Regroupé en 2006 au
sein de l’UMR 8163 du CNRS (Savoirs, Textes, Langage), le Centre Weil
a cessé d’exister en tant que tel. Créé en 2011, l’« Institut Éric Weil » a
pris le relais des activités du Centre. Il favorise l’étude et la diUusion
de l’œuvre philosophique d’Éric Weil, mais aussi, selon les statuts du
Centre, « la ré[exion et le dialogue, en liaison avec la formation des
étudiants, sur les problèmes fondamentaux qu’elle posait : problèmes
de philosophie première (de la compréhension et du sens, de la
possibilité du dialogue, de la dialectique de la raison et de la violence,
etc.), de philosophie de la praxis (morale, politique, éducation,
histoire), d’histoire de la philosophie (héritage de Hegel et de Kant, de
Heidegger et de Marx, d’Aristote…) ». L’Institut est doté d’un conseil
de gestion où sont notamment intégrés Jean Quillien et Gilbert
Kirscher, tous deux anciens étudiants de Weil et exécuteurs
testamentaires du legs Weil-Mendelsohn. Outre la gestion de la
bibliothèque – dont le fonds, initialement constitué d’une dizaine de
milliers d’ouvrages, s’enrichit par l’acquisition systématique de la
littérature consacrée au philosophe, ainsi que par la numérisation
progressive des archives, comprenant une part de la correspondance
et des manuscrits inédits17 –, l’Institut a vocation à favoriser l’accueil
de chercheurs, le développement de partenariats internationaux et
l’animation de la recherche autour d’Éric Weil. Le succès de cette
entreprise et la fécondité actuelle des études weiliennes ne dépendent
donc pas seulement du don lui-même : ils dépendent aussi du fait que
la communauté universitaire a su créer les conditions propices à sa
réception et qu’elle a la volonté de faire acte de mémoire en
poursuivant une œuvre qui re[ète admirablement toute l’histoire,
douloureuse, violente, tragique, du 20e siècle.



Figure 14. Figure 14 – Hannah Arendt, Rahel Varnhagen.
The life of a Jewess (1957 ; étude commencée en 1930,
interrompue après son départ d’Allemagne en 1933 ; coll.
Institut Éric Weil).



Figure 15. Figure 15 – L’ex–libris de la famille Mendelsohn
(coll. Institut Éric Weil).

Figure 16. Figure 16 – Dédicace d’H. Arendt à son amie
Anne Weil-Mendelsohn : « Chérie – voilà. The former
edition next year[s] » (coll. Institut Éric Weil).



Notes

1 . Sic, pour Henri de Toulouse-Lautrec. Voir pour une réaction
contemporaine à ce sinistre épisode : Stefan Zweig, Le monde d’hier.
Souvenirs d’un européen, trad. Jean-Paul Zimmermann, Paris, Les Belles
lettres, 2013.
2. Mais bien d’autres noms devraient s’ajouter à ceux-là : Paul Tillich,
Karl Löwith, Leo Strauss, Hannah Arendt, pour ne citer que quelques-
uns des plus célèbres. Dans l’entourage immédiat de Weil, il faut
encore citer le philosophe Max Dessoir (Max Dessauer, 1867-1947),
dont Weil est le secrétaire particulier jusqu’à ce que Dessoir soit lui-
même privé de sa chaire en 1933, en raison de ses origines juives.
3 . Créé en 2011, l’Institut Éric Weil, actuellement dirigé par le
professeur Patrice Canivez, a notamment vocation à gérer la

Figure 17. Figure 17 – Extrait d'un tapuscrit inédit d'Éric
Weil consacré à la vie étudiante en 1968 (coll. Institut Éric
Weil).



bibliothèque Éric Weil hébergée au sein de la Bibliothèque
universitaire de l’Université de Lille 3.
4 . Unité bien soulignée par Francis Guibal, Le courage de la raison.  La
philosophie pratique d’Éric Weil , Paris, Les Éditions du Félin, 2009, ch. I
(« Les choix d’une vie »).
5. Koyré a donné la première traduction française du De revolutionibus
orbium coelestium (Paris, F. Alcan) en 1934. Il tient deux séminaires,
conDés à Alexandre Kojève et Henry Corbin au cours de l’année 1937-
1938, pendant laquelle Koyré occupe une chaire à l’Université du Caire.
Corbin donne, pour cette année 1937-1938, un cycle de conférences
sur « L’inspiration luthérienne de J. G. Hamann », dans la droite ligne
des études que Koyré consacre, dans le cadre de la chaire d’histoire
des idées religieuses, aux mystiques et spirituels du temps de la
Réforme (Sebastian Franck, Caspar von Schwenckfeld, Paracelse,
Valentin Weigel), tous supposés plus luthériens que Luther lui-même –
études réunies dans Mystiques, spirituels, alchimistes du XVIe siècle
allemand, Armand Colin, 1955, puis Gallimard, 1971. Dans le même
temps, Kojève étudie les deux derniers chapitres de la Phénoménologie
de l’esprit (La religion, Le savoir absolu).
6. É. Weil, texte d’une conférence inédite, « Science et magie » (1949,
f. 4), d’après le manuscrit numérisé par l’Institut Éric Weil :
http://eric-weil.recherche.univ-lille3.fr. La citation que nous
retranscrivons ici résume au fond assez bien ce qui pourrait être l’idée
directrice de Substance et fonction d’E. Cassirer ( Substanzbegri7 und
Funktionsbegriff, Hamburg, 1910), dont Weil ne retient ici que l’aspect
purement négatif : la révolution copernicienne comme liquidation et
destruction du cosmos. Une idée qu’à vrai dire le second maître de Weil,
Alexandre Koyré, partage également (voir par exemple l’avant-propos
de Du monde clos à l’univers in:ni :  Koyré veut dépeindre l’émergence de
l a Weltbild moderne comme « la destruction du cosmos » et
l’aboutissement d’un processus par lequel l’homme a « perdu le monde
même qui formait le cadre de son existence », processus aboutissant
catastrophiquement à la « dévalorisation complète de l’être et au
divorce total entre le monde des valeurs et le monde des faits »
(Gallimard, TEL, 1973, p. 11-12).
7. Éric Weil, La Philosophie de Pietro Pomponazzi ; Pic de la Mirandole et  la
critique de l’astrologie, Paris, Vrin, 1986. Nous devons essentiellement la
connaissance et la réédition de ces travaux d’avant-guerre aux
recherches de Max Lejbowicz, « Éric Weil et l’histoire de l’astrologie.
Éléments d’un itinéraire », in Cahiers Éric Weil , vol. 1. Textes réunis par
J. Quillien, Lille, Presses universitaires du Septentrion, p. 93-122.
Notons que la Cinquième section de l’EPHE, présidée par Marcel
Mauss, n’a diplômé que quatre étudiants en 1937-1938, dont Michel
Leiris, pour un mémoire sur « Le langage secret des Dogons de
Sanga ».
8 . Sur Henry Corbin et l’introduction de la pensée d’Heidegger en
France, voir la nouvelle étude de Sylvain Camilleri et Daniel Proulx,
Bulletin Heidegger 4 [ Bhdg] (2014), Liminaire 1 : « Martin Heidegger –



Henry Corbin (Lettres et documents, 1930-1941) », p. 4-63. Cette
excellente étude évoque à juste titre le Congrès Descartes de 1937
(année du tricentenaire du Discours de la méthode ) où Henry Corbin a
o@cieusement représenté Heidegger, absent pour des raisons qui ont
fait couler beaucoup d’encre. Rappelons seulement ici que la
délégation allemande à ce congrès était conduite par le nazi Hans
Heyse, recteur de Königsberg entre 1933 et 1935, dont la lecture de
Descartes renvoie explicitement à celle d’Heidegger ( Idee und Existenz,
Hamburg, 1935, p. 181). Étant donné la composition de la délégation
allemande, Heidegger ne pouvait en aucun cas participer à ce congrès
sans que cela ne fût immédiatement interprété comme le signe d’un
engagement non équivoque en faveur du nazisme. Mais l’insistance
avec laquelle Heidegger demande à Corbin, au moment précis du
congrès, de récuser toute lecture « existentialiste » de Être et Temps
« pour se garder de toute mésinterprétation anthropologique » (
Martin Heidegger an Henry Corbin, 15 mars 1937, éd. S. Camilleri et D.
Proulx, Bhdg 4, p. 27-30) peut aussi se comprendre comme un désaveu
implicite, mais formel de la « philosophie » de Heyse — caricature
grossière et grotesque de la sienne.
9 . Cassirer a lui-même dédié son ouvrage à Aby Warburg, soulignant
l’importance pour ses propres recherches d’une bibliothèque qui
n’avait pas seulement vocation à classer les productions scientiDques
selon l’ordre des matières, mais en fonction de leur idéale
convergence vers / à partir d’un point central.
10. Voir à ce sujet l’article de Raphaële Mouren p. 51
11. Sur l’histoire de la dynastie et cette anecdote, voir J. Attali, Sir
Siegmund Warburg (1902-1982). Un homme d’inIuence , Paris, Fayard, 1985,
p. 68-69 ; p. 91.
12. J’emprunte une partie de ce qui suit à Maud Hagelstein, « Mémoire
et Denkraum. Ré[exions épistémologiques sur la
Kulturwissenschaftliche Bibliothek Warburg », in Conserveries
mémorielles, #5 | 2008, mis en ligne le 1er octobre 2008, consulté le
30 juillet 2015 (http://cm.revues.org/104).
13. E. Cassirer, « Der BegriU der symbolischen Form im Aufbau der
Geisteswissenschaften », in Vorträ ge der Bibliothek Warburg. Vorträ ̈ ge
1921/22. Leipzig et Berlin : Teubner, 1923, p. 11-39 ; texte cité par J.
Faehndrich dans Ernst Cassirer und Aby Warburg. Ein Literaturbericht
(Magisterarbeit am Institut für Kulturwissenschaften der Universität
Leipzig, 2000 ; notre traduction).
14. Selon une lettre de Warburg à Cassirer du 15 avril 1924, citée par
Muriel van Vliet, « Rituel et mythe chez Warburg, Cassirer et Lévi-
Strauss », in Appareil [articles mis en ligne le 7 octobre 2014], consulté
le 31 juillet 2015 (http://appareil.revues.org/2074).
1 5 . Signalons l’édition récente de la correspondance par Sylvie
Patron : Georges Bataille – Éric Weil. A en-tête de Critique . Correspondance
1946-1951, Lignes, 2014.
16. http://eric-weil.biblio.univ-lille3.fr/Presentation.html
17. Précisons ici que l’Institut Éric Weil n’a pas vocation à conserver ni

http://cm.revues.org/104
http://appareil.revues.org/2074


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

même à recenser l’intégralité de la correspondance, dispersée ici et là :
l’IMEC (Institut Mémoires de l’édition contemporaine) conserve la
plus grosse partie de la correspondance consacrée à la revue Critique ;
le CAPHES (Centre d’archives en philosophie, histoire et édition des
sciences, qui a pour mission de valoriser les fonds d’archives hébergés
à l’ENS, comme entre autres le fonds Georges Canguilhem
(http://caphes.ens.fr/IMG/file/inventaire_G.Canguilhem.pdf), a
inventorié également plusieurs lettres d’É. Weil jointes à la
correspondance passive de Jean Hyppolite. Parmi les manuscrits
inédits présentés par l’IEW, on notera plusieurs textes consacrés à
l’université et à la vie étudiante, comme celui que Weil a consacré à la
réforme de l’université en 1968, qui n’a pas rien perdu de son intérêt
ni de sa pertinence (cf. figure 17).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Anancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réEexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

http://caphes.ens.fr/IMG/file/inventaire_G.Canguilhem.pdf
https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

