L’érudition et le concept de
réforme en milieu
monastique, de Saint-Maur

a dom Guéranger (XVII-XIX€ s.)

conference proceedings Spectres de I'érudition, 2018

Daniel-Odon Hurel

Abstract

The Congregation of Saint-Maur constitutes, in historiography, a
central moment in the definition of historical and philological
erudition. The justification of this work is directly related to the
notion of monastic "reform". Some specific moments make it
possible to understand these structural links between monastic
reform and erudition: the inscription of erudition in the Maurists
origins (common rules, circulars of the 1645s contemporaneous
with the publication of the main normative texts); the stakes of
the Maurist monograph (an example, the monograph executed
by Dom Noél Mars in 1648 at the Landévennec abbey); the
Maurist model and its radiation. With Mabillon and the first years
of the eighteenth century, Benedictine scholarship became a
marker of the success of a reform, a component of the
Benedictine "being": it will be one of the first references of Dom
Guéranger in the years 1825-1835, while restoring the
Benedictine monasticism in France, to the priory then abbey of

Solesmes.

Le concept de « réforme » en milieu monastique, bénédictin en
particulier, a I'époque moderne, inclut chez les auteurs bénédictins de

toute congrégation réformée auxvii © siécle (les Mauristes en
particulier) un avant et un aprés : un avant, souvent qualifié de
relichement et d’éloignement progressifs de la Regle qui impose une
réaction ; un apreés qui consiste a justifier et a reconstruire une
continuité monastique apres ce qu’il convient d’appeler une rupture,

surtout lorsque la mise en ceuvre de la réforme passe par le


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=95

remplacement progressif mais réel dune communauté ancrée
localement et héritiére d’un long passé médiéval par une communauté
venue de I'extérieur, souvent qualifiée « d’étrangere ». Cette situation
détermine, renforce, voire méme, définit un regard sur le passé et la
reconstruction mémorielle dans laquelle la réforme doit
nécessairement s’inscrire. Lérudition est alors linstrument de
légitimation de toute décision politique parfois violente et en tension
que constitue la réforme de tout monastere bénédictin ou cistercien

moderne.

C’est tout particulierement le cas de 'histoire de la réforme mauriste
et de la place qu’y occupe ce qui est convenu d’appeler I'érudition mais
qui rejoint I'ensemble de la problématique réformatrice, temporelle,
matérielle, architecturale et spirituelle ou liturgique. Saint-Maur
structure et institutionnalise de maniere centralisée et verticale des
pratiques érudites qui englobent I'ensemble de dizaines de monastéres
(190 vers 1700) et la plupart des individus qui les occupent, méme si un
faible pourcentage de moines sont en capacité d’agir dans ce domaine.

Lérudition est d’abord, pendant un long xvii® siécle, affaire collective
méme si elle est fondée sur le travail de quelques-uns. Elle puise ses
objets d’études dans le religieux et le monachisme avant
d’entreprendre une mutation fondamentale a partir des années 1720,
devenant alors une sorte de société savante monastique, implantée
dans toutes les grandes villes de province, méme si, une fois de plus,
seule une minorité de religieux de plus en plus professionnalisés est
concernée. Cette professionnalisation renvoie aussi a la définition du
travail dans le monachisme moderne, le travail intellectuel prenant sa

place dans le travail en général selon I'esprit de la reégle bénédictine.

Il convient donc dans les lignes qui suivent d’évoquer quelques lieux

d’expression de Iérudition qui semblent directement liés a la

« réforme » vécue et construite par les religieux eux-mémes :

® linscription de I'érudition dans les origines mauristes : régles
communes, circulaires des années 1645 contemporaines de la
publication des principaux textes normatifs ;

® les enjeux de la monographie mauriste, en prenant
principalement un exemple, la monographie réalisée par dom
Noél Mars en 1648 a I’abbaye de Landévennec ;

e Jérudition comme marqueur de la réforme bénédictine a

'’époque moderne : le modele mauriste et son rayonnement.

Avec Mabillon et les premiéres années du xviii€ siecle, 1'érudition
bénédictine devient un marqueur de la réussite d'une réforme, une
composante de '« étre » bénédictin : ce sera une des références
premiéres de dom Guéranger dans les années 1825-1835, alors qu’il
restaure le monachisme bénédictin en France, au prieuré puis abbaye

de Solesmes !. Pour autant, dom Guéranger ne réforme pas, il rétablit

la famille bénédictine en choisissant le moment mauriste des origines



comme référence. Il cherche a s’inscrire dans une continuité, au-dela
des Lumiéres, du gallicanisme et du jansénisme. 1l fait son choix. 1l
retente I'aspiration érudite comme élément identitaire mais est avant
tout confronté a une autre réalité, celle de 'émergence d’une science
historique et érudite sécularisée, a I'image de I'Ecole nationale des
chartes ou de la reprise de certains travaux collectifs mauristes par
I'Institut.

Linscription de I’érudition dans les origines
mauristes : régles communes, circulaires des
années 1645 contemporaines de la publication des

principaux textes normatifs.

Les principaux textes normatifs de la congrégation, soit les
déclarations sur la Regle, les constitutions, le rituel et le cérémonial,
datent des années 1645-1648. Cependant, ils sont le fruit d'une
maturation et d'une expérimentation issue d'une trentaine d’années
d’existence rythmée par les chapitres généraux annuels puis
triennaux et par l'accroissement rapide du nombre de monasteres
concernés. La question de I'érudition rejoint celle de la lutte contre
I'oisiveté, celle de la formation des religieux et celle de la construction
identitaire d’'une famille au coeur d’une histoire pluriséculaire. Dés les
années 1630, cette préoccupation s'impose aux jeunes supérieurs mais
c’est véritablement dans ces mémes années 1645-1648 que sont
diffusés les méthodes de travail et le sens de ce travail. C’est ce dont
témoigne une lettre programmatique du 13 novembre 1647 adressée
par le supérieur général Dom Grégoire Tarrisse a l'ensemble des
prieurs locaux : la volonté de travailler aux chroniques de l'ordre
bénédictin est affirmée ; les prieurs doivent désigner des religieux qui
en sont capables et leur donner les moyens adéquats. Le travail doit se
faire en partant de chaque monastére suivant un plan précis et
commun, la synthése de ces dizaines de monographies permettant de
constituer une histoire de la France bénédictine mais aussi de la jeune
congrégation en devenir. Vingt-six points sont abordés : ils concernent
pour les onze premiers les différents domaines concernés (I'abbaye et
sa localisation, son histoire chronologique, ses dépendances, la
succession des abbés, les faits et gestes les plus notables, les réformes,
les destructions...) ; un douziéme point insiste sur les vies des saints
bénédictins du lieu et les manuscrits les concernant (repérage des
sources, transcriptions...), sorte de prémices pour les Acta sanctorum de
Mabillon, une trentaine d’années plus tard. Quelques alinéas
concernent la présentation précise de ces recherches (sources,
pagination, transcription) et la nécessité de sortir des seules archives
du monastere pour trouver des éléments. Le dernier paragraphe de
cette longue circulaire est évidemment essentiel pour notre propos :



Cet employ estant tres utile et profitable, tant pour le bien
de I'Ordre en general que pour la consolation de chaque
religieux en particulier, et dailleurs tres propre pour
occuper le temps que plusieurs employent souvent
inutilement, en un sujet tres digne de notre profession,
delectable, et tres utile a ceux qui s’y employeront, je vous
prie donc d’y employer ceux de vostre Monastere qu’en

jeugerez capables, tout le temps qui reste apres les
2

exercices et fonctions regulieres”.
Quelques mois plus tard, d’autres circulaires précisent certains
aspects : une méthode pour la rédaction des vies des saints et
I'utilisation du modeéle des travaux d’André Duchéne pour la rédaction

des histoires des grandes familles nobiliaires monastéres® ; une

« Méthode pour la recherche des manuscripts »”. Enfin, le 20 mai 1648,
dom Luc d’Achery, bibliothécaire de Saint-Germain-des-Prés et
organisateur des études au sein de la congrégation, est chargé de

rédiger pour le chapitre général un document programmatique de la

premiére importance”.

Luc d’Achery commence par rappeler le dessein divin de la réforme
monastique en France, et poursuit en affirmant que, par
reconnaissance, les religieux doivent mettre a ’honneur et honorer
« quelques grands Saincts, Propagateurs ou Réformateurs de I'Ordre »
qui seront autant d’intercesseurs des moines pour l'avenir de la
Réforme de Saint-Maur : pour bien commémorer ces saints
bénédictins, il faut les connaitre et les faire connaitre. Ce point est
donc a visée spirituelle et dévotionnelle au méme titre que le fait,
signalé juste ensuite, de « porter plus d’honneur au Saint Sacrement ».
La lettre circulaire continue par la réaffirmation de 'exigence d’une
bonne formation monastique des jeunes religieux, le choix en

particulier de privilégier I'’étude au travail manuel :

Lexpérience faict voir qu'on devroit modérer le travail
manuel dans les novitiaux, plusieurs en ayant esté comme
énervés, et inutiles a la Religion. Des jeunes hommes qui
n'ont jamais faict qu'étudier, ne sont pas bien disposés a
supporter des grands travaux, il vault mieulx qu’ils
employent leurs forces aux principales fonctions de la
religion, comme au Service Divin et aultres austérités [...] A
I'oisiveté on peut remédier, par des bons exercices
beaucoup plus nécessaires, en faisant de bonnes lectures, et
en se disposant a bien dire la Sainte Messe, et a bien faire le
service divin [...] c’est pourquoy on devroit laisser le travail
libre aux Profex, qui ont passé les trois ans ; leur
prescrivant pourtant quelques études, escritures, ou petit

mestier qui regarde le bien commun.



Apres ces considérations générales qui, bien entendu, inscrivent les
études dans la construction du moine, la circulaire présente quelques
directions d’études : travailler a lhistoire de 1'Ordre et de la
Congrégation, « pour le lustre et I'honneur de 'Ordre et de la
Congrégation », de maniere a recueillir les témoignages des
fondateurs de la congrégation encore vivants et d’inscrire dans la
mémoire écrite I'expérience initiale réformatrice. Mettre en lumieére
les vies de « nos saints », qui répond en outre a une demande des
séculiers « de grande condition et d’érudition » et utiles aux moines :
« nous en apprendrons la pratique de nostre Sainte Régle ; et
recevrons par la lecture de ces vies un esprit monastique et solitaire » ;
réimprimer les auteurs bénédictins avec obligation de chaque
monastére d’acquérir un ouvrage ainsi réédité. Parmi les religieux
cités comme aptes a de telles études, figurent dom Noél Mars dont

nous allons incessamment parler.

Cette formalisation et ce choix en matiére de stratégie bénédictine
sont donc clairement assumés et cohérents. En 1663, dans la premiére
édition des Regles communes et particuliéres de la Congrégation de Saint-
Maur, la fonction érudite est intégrée au travail du secrétaire du

Chapitre ou en lien avec cette fonction :

Dans le huitiéme Livre il couchera sommairement en facon
de Chronique, les choses remarquables qui se passent au
Monastere [...] suivant que le Superieur le jugera a propos,
pour l'instruction et I'édification de la posterité. Mais avant
que de commencer il sera bon que le Superieur fasse faire
par quelque personne capable, un abregé de la Fondation
du méme Monastere, & des choses principales qui y sont
arrivées depuis [..] De toutes ces choses ainsi écrites
pendant le cours de I'année, il en envoiera au Secrétaire du

RP Superieur General, tous les trois ans [...] une copie [...]

pour servir a 'Histoire des Monasteres de la Congregation®.

Il convient maintenant d'illustrer ce propos par un exemple parmi
d’autres, exemple significatif car il date de cette période initiale et est
le fruit d’'un des religieux cités au chapitre général de 1648 comme
particulierement capable, dom Noél Mars.

Les enjeux de la monographie mauriste : la
monographie réalisée par dom Noél Mars en 1648 a
’abbaye de Landévennec.

En 1648, dom Noél Mars rédige ou achéve une « histoire du royal

monastere de Guennolé de Landévennec », divisée en cing chapitres :



la vie du saint fondateur, des notes érudites et chronologiques sur
cette méme vie, une chronique du monastére depuis la fondation
jusqua l'année 1648, la notice des différents abbés réguliers,
commendataires et des prieurs mauristes et enfin, un chapitre
consacré aux différentes dépendances du monastére (offices
claustraux, prieurés, vicairies...). Comme au Mont-Saint-Michel durant
la méme période ou comme a La Chaise-Dieu quelques années plus
tard, il s’agit de répondre a une nécessité : s’approprier un lieu et son
histoire mais aussi s’inscrire dans une tradition et une longue durée.
Dom Noél Mars n’est pas un inconnu. Profes de Redon en 1630, il
meurt a Marmoutier en 1701, a I'Age de 90 ans. Bon gestionnaire et
administrateur du temporel, il fut procureur dans différents
monastéres pendant une quarantaine d’années. C’est donc a la fois
comme connaisseur du temporel monastique qu’il s’est attaché a ces

lieux de vie. Le travail érudit n’est pas encore une activité en soi pour

quelques religieux désignés comme elle le sera a la fin du xvii® siécle
avec Jean Mabillon par exemple. Nous sommes donc dans le cas de
figure évoqué directement par les premiers supérieurs majeurs : les
jeunes moines doivent étudier I'histoire des hommes et des lieux de
leur famille bénédictine, pour éviter l'oisiveté bien entendu et pour
forger un esprit de corps, une identité. Ainsi dom Noél Mars rédige
I'histoire de plusieurs abbayes : Saint-Laumer de Blois (1646),

Marmoutier, Landévennec et Saint-Jacut.” Parallélement, et en
particulier a la fin de sa vie semble-t-il, dom Mars se livre a une
traduction commentée du psautier et du bréviaire monastique. La
pratique érudite fait donc partie d’'un tout, d’'une sorte de rapport a la
lecture et au travail, tant spirituel qu'intellectuel. Lexamen des piéces
préliminaires de 'ouvrage sur Landévennec est précieux. Louvrage

lui-méme est dédié non pas asaint Benoit mais a saint Guennolé,

fondateur du monastére auvi® siecle grice auquel, dit I'auteur, les
moines a différentes périodes de 'histoire ont accueilli favorablement
toute rénovation spirituelle. Il y a la la justification divine, mais
inscrite dans l’histoire redécouverte, de toute réforme dans le

monachisme :

A qui doit-on attribuer qu’au mesme temps que quelque
réforme s’est levée en France, ce monastere en a esté des
premiers honoré, si ce n’est aux priéres de celuy qui a tant
d’inclination que la régularité soit bien gardée dans son
monasteére, comme il avait d’affection que l'on y vécut
saintement, lorsqu'’il était ici-bas ?

L'usage du présent renforce le lien entre la connaissance de I'histoire
du fondateur et le devenir pluriséculaire du lieu, quelques vingt
années apres l'arrivée de la congrégation de Saint-Maur en 1627-1628.
Dans la préface au lecteur qui suit, le moine avoue que la « recherche
des antiquités de nos monastéres » est un véritable plaisir, une

concession humaine au service d’'une fonction précise : la prise de



conscience d’une inscription dans la longue durée d’une histoire, des
manifestations de la sainteté des lieux et des hommes alors que les
nouveaux religieux sont réformés. Comment transmettre un savoir
(« des choses de douze cents ans ») sans « mémoire ny instruction »,
d’autant plus que les sources archivistiques ont alors largement
disparues ? Pour le moine, c’est I'introduction de la réforme mauriste

qui justifie ce travail :

Comme la divine Bonté a commencé de le remettre sur pied
par le moyen d'une réforme, laquelle a commencé de
'exalter tant dans sa régularité que dans ses bastiments
nouvellement faicts, j'ay creu, qu'en estant membre, je
rendois pas moins de service as. Guénnolé et a son
monastere si je mettois par ordre ce que je pouvois trouver

qui redonnerait a sa louange et a celle de son monastere.

Lindissolubilité des liens entre érudition et réforme est ainsi traduite
par la mise en ordre de la mémoire et de 'histoire tout comme la
réforme est une mise en ordre matérielle, temporelle et spirituelle au
service d’'une communauté et d’individus. Chaque chapitre est précédé
d’une préface de quelques lignes qui explicite le dessein du chapitre et

légitime le travail entrepris :

® e récit des « mérites des saints » du lieu est nécessaire car c’est
grice a eux que 'abbaye est toujours debout,

® l'exigence critique conduit parfois a étre en désaccord avec ce
qui est admis jusqu’ici,

® la chronologie est essentielle car elle permet de démontrer la
continuité au-dela des épreuves de la fidélité monastique et
justifie la mise en valeur spirituelle et dévotionnelle du lieu

comme en témoigne le nécrologe, ainsi que les réformes

successives du monastere depuis le début du xvii€ siecle et dont il
hérite (la société de Bretagne puis Saint Maur),

® le rappel de la succession des abbés permet d’inscrire les
réformes dans I'action des abbés commendataires et non pas en

opposition ou réaction.

La monographie telle qu'elle est pratiquée dans la congrégation de
Saint-Maur deés lesannées 1640 refléte au mieux cette relation
essentielle entre réforme monastique et érudition. Lorsqu’en 1674
environ, dom Jean Mabillon dresse des « avis pour faire I'histoire des

monastéres® », il ne fait qu'officialiser et préciser une méthode et
entame le chemin de 'externalisation de I'histoire monastique ou de
son émancipation du strict cadre bénédictin et mauriste. Lérudition

devient alors un caractére du moine bénédictin moderne.



L'érudition comme marqueur de la réforme

bénédictine a I’époque moderne

Lhistoriographie traditionnelle a tendance a fixer le modele de
I’érudition bénédictine autour de la personne de Jean Mabillon, décédé
en 1707, dont les premieres ceuvres d’envergure se situent dans les
années 1665-1670. Pourtant, les pratiques érudites mises en ceuvre
ainsi que les méthodes préexistent bien entendu et peuvent étre assez
largement attribuées a d’autres que les bénédictins, les jésuites
bollandistes en particulier. J’en veux pour preuves deux éléments : la
participation ponctuelle de bénédictins desannées 1640 a des
demandes bollandistes et la pratique certes limitée du voyage
littéraire chez certains mauristes a I'image des voyages scientifiques
de ces mémes bollandistes. Pour autant, le moment Mabillon est
déterminant dans l'histoire du rapport entre vie bénédictine et
érudition, entre érudition et dynamique spirituelle. Mabillon a inscrit
véritablement et durablement I'érudition dans un modele bénédictin
occidental, jusqu'aux lendemains du concile Vatican II. Le moment
Mabillon, c’est essentiellement d’avoir sorti ’histoire de la tradition
monastique de sa premiere justification, la formation et la
connaissance de l'histoire monastique au profit des seuls religieux.

Pour ce faire, il utilise deux crises internes.

La premiere est liée aux Acta sanctorum ordinis sancti Benedicti dans les
années 1670 qu'il a eu a défendre contre certains de ses confreres
lorsqu'il s’agit de définir quels sont les véritables saints bénédictins.
Ces débats aboutiront a la fin desannées 1670 a la rédaction des
« Breves regles pour I'histoire », véritable discours de la méthode dans
lequel le bénédictin extrait lhistoire monastique du seul fait

monastique pour I'affirmer comme élément constitutif d’une histoire

générale. Méme si ce texte nest édité qu'au xx° siécle, la participation
de Mabillon a la République des lettres consacre cette transformation
intellectuelle tout comme lexistence d’autres textes et mémoires
similaires de la méme période. Lhistoire des moines est faite par des
moines car ils possedent les archives mais le produit de I'érudition est

destiné 2 la société dans son ensemble’. La seconde est bien entendu la
confrontation avec Rancé qui aboutit a la publication du Traité des
études monastiques en 1691. Face a un Rancé qui adopte une lecture
pénitentielle de la tradition monastique et bénédictine, Mabillon
propose un monachisme inscrit dans le monde qui se traduit en
particulier par une recherche a la fois approfondie et adaptée aux
capacités de chacun et, pour certains, par une prédication par le livre

et une production utile a la société et a I'Eglise.

Lérudition historique devient alors un élément constitutif du

monachisme moderne que les bénédictins n’ont guere de difficultés a



rapprocher du scriptorium médiéval et de la production théologique
puis historique des moines médiévaux et de la premiere modernité. Ce
concept de I'utilité du moine grace a I’étude, porté par un Mabillon et

ses confréres soutenus par une congrégation puissante a la fin du xvii

€ siecle devient le modele européen de la réussite de la réforme

monastique au coeur dusiecle des Lumiéres. Je ne citerai qu’une
ceuvre, publiée par dom Bernard Pez, bibliothécaire de 1'abbaye de
Melk, en 1716 :Bibliotheca benedictino-mauriana seu de Ortu, vitis et
scriptis patrum benedictinorum e celeberrima congregatione sancti mauri in
Francia. Cette européanisation du modeéle bénédictin moderne rejoint

la tradition des histoires des moines illustres d'un Trithéme au xvi

€ siécle mais s’inscrit définitivement dans la sociabilité savante. A ce
titre, l'identification « bénédictin » et « érudit » est aussi illustrée par
I'Histoire littéraire de la Congrégation de Saint-Maur, publiée par dom
Tassin en 1770... Plus d'un siécle plus tard, les bénédictins de la
congrégation de Solesmes (alors appelée congrégation de France)
publieront, moins de 15 ans apres la mort de dom Guéranger, une
Bibliographie des bénédictins de la Congrégation de France. En 1905,
Mabillon servira d’étendard des bénédictins dans I'affirmation d’une
science monastique face a I'anticléricalisme ambiant avec la création,
aI’abbaye de Ligugé, de la Revue Mabillon... cédée en 1990 au CNRS.

S iMabillon a exporté au sein du monde savant lhistoire des

institutions monastiques, I’érudition n’a pas cessé de nourrir le moine

au cours du xviii® siécle, y compris sur le plan liturgique. Je ne citerai
qu'un exemple qui réunit a la fois la justification par I'érudition de la
réforme monastique et la nécessaire rationalisation spirituelle et
liturgique. Dans les années 1650, un moine de I'abbaye de la Chaise-
Dieu, dom Victor Tiolier, rédige une monographie de son abbaye,
abbaye qui, comme on le sait, fut a la téte d’'un réseau monastique
européen au Moyen Age et qui, réformée par Saint-Maur, devient une
abbaye parmi d’autres, réduite au simple statut de monastére d’'une
congrégation et non plus de chef d’ordre. Dans sa monographie, le
moine fait l'histoire de la fondation, lhistoire de la succession
abbatiale et mentionne I'essentiel de ses fameuses dépendances, en
France, Italie, Espagne ou Angleterre. Un siécle plus tard, c’est l'office
Propre de I'abbaye, publié en 1765, qui traduit sur le plan liturgique
cette histoire digérée : les saints patrons du monastére et de ses
dépendances sont clairement indiqués par des signes spécifiques,
reconstituant ainsi par le livre une histoire pluriséculaire dans laquelle
les moines du xviie siécle se sont insérés malgré les transformations
structurelles du monachisme : une sorte de manifestation posthume
d’'un réseau médiéval constitutif d’'une histoire et d’'une réforme,

réseau déchu mais que l'on maintient au travers d’'un sanctoral

spécifique et différencié’.



Conclusion

Le moine du xvii€ siécle, bénédictin de la congrégation de Saint-Maur
en particulier, a institué I'érudition pour répondre a la hantise de son
origine et de la fidélité aux principes de la Régle bénédictine relue
dans un contexte politique et religieux spécifique et propre a la
catholicité tridentine de la premiere modernité. Cette fidélité
constitue donc bien un « spectre » ou une obsession. Bien entendu il y
a dans le devenir de cette érudition dite bénédictine une forme de

matrice pour la science historique sécularisée, développée et

institutionnalisée au xix® siecle. Ne parle-ton pas au xix® siecle parfois
de « bénédictin laic » lorsque 'on évoque unLéopold Delisle par
exemple ? Pour autant les bénédictins eux-mémes, nous 'avons vu,
reconnaissent de facon implicite et a demi-mots qu'ils puisent a des
modeles, qu'ils soient cléricaux (jésuites en particulier) ou laics (André

Duchesne et d’autres). Ils sont dés la fin du xvii® siecle, pleinement
intégrés a la république des Lettres et, plus prudemment, aux sociétés

savantes des Lumiéres dans les années 1750 !, Ce « spectre » de
I’érudition bénédictine est au cceur de la vocation monastique du

jeune prétre Prosper Guéranger dans les années 1820-1830 ' comme il

est au coeur des entreprises savantes de nombre d’érudits du xix

® siecle, notamment lorsqu'’ils se rendent au mont Cassin >, Guéranger
puise dans la production de savoirs historiques, spirituels et
liturgiques des bénédictins de Saint-Maur son inspiration premiére

mais il livre un combat de tous les instants contre les productions de

I'érudition mauriste du xviii ¢ siécle qualifiée de janséniste et de
gallicane, au nom de la valorisation de la prééminence romaine du
Saint-Siége. Par ailleurs, il est trés vite conscient de I'émergence d’'une
science sécularisée qui se porte aussi sur le fait ecclésiastique médiéval
et sur l'histoire monastique, qui invoque aussi Mabillon comme héros
tutélaire, I'Ecole nationale des Chartes. Enfin, dom Guéranger est
d’abord confronté au difficile développement de sa famille de
Solesmes : un modele constitué des références a Saint-Maur et a Cluny
certes, mais des hommes qui sont d’abord moines avant d’étre érudits.
1l le dit a plusieurs reprises au cardinal Pitra qui fut, rappelons-le
d’abord bénédictin de Solesmes et sans doute un de ses érudits les plus
brillants et prometteurs. La promotion de I'érudition bénédictine
comme élément constitutif du monachisme restauré est une réalité

chez Guéranger mais Solesmes n’a plus alors une sorte de monopole

ou de brevet a défendre. Lexix € siecle constitue en un sens
I'aboutissement de I'ceuvre de Mabillon : la sortie du cloitre des
méthodes érudites et de leurs justifications, ainsi que leur
appropriation par l'ensemble de la recherche historique et
philologique.



Notes

1. Barbeau et Hurel, 2016.

2. Revue Mabillon, mai 1910, p. 140.

3. « Advis a celuy qui escrira quelque piece pour I'histoire ou quelque
vie de saint » (daté du 8 mars 1648), Revue Mabillon, 1910, p. 141-142.

4. Revue Mabillon, 1910, p. 142-143.

5. Revue Mabillon, 1910, p. 145-150.

6. Régles communes et particuliéres, 1663, p. 95-96.

7. Sur dom Jean Noél Mars, voir Lenain, 2006 ol sont réunis I’ensemble
des références des ceuvres et de la bibliographie le concernant.

8. Hurel, 2007, p. 865-870.

9. Hurel, 2007, p. 849-951.

10. Castagnetti, 2019, p. 461-488.

11. Hurel etlaudin, 2000, p. 387-507.

12. Blanchard, 2018.

13. Hurel, 2019, p. 168-180.

Bibliographie

Barbeau et Hurel, 2016 : Thierry Barbeau, Daniel-Odon Hurel (dir.),

Solesmes, prieuré médiéval, abbaye contemporaine, Paris, Riveneuve

éditions.

® Blanchard, 2018 : Claudine Blanchard, Dom Guéranger avant Solesmes,
Paris, Editions du Cerf.

® C(Castagnetti, 2019 : Philippe Castagnetti, « Lhistoire au prisme de la
liturgie. La mémoire de la congrégation de la Chaise-Dieu dans le
Proprium de 1765 », dans Frédérique-Anne Costantini, Daniel-Odon
Hurel, Thierry Pécout (dir.), La Chaise-Dieu. Communauté monastique
et congrégation (XI € siécle - fin de ’Ancien régime) , Limoges, PULIM.

® Hurel, 2007 : Daniel-Odon Hurel, « Avis pour ceux qui travaillent
aux Histoires des monastéres », inDom Mabillon, le moine et
I'historien, Paris, Robert Laffont.

® Hurel, 2019 : Daniel-Odon Hurel, Saint Benoit, Paris, Perrin.

® Hurel etlaudin, 2000 : Daniel-Odon Hurel, Gérard Laudin (dir.),
Académies et sociétés savantes en Europe (1650-1800), Paris, Honoré
Champion.

® Lenain, 2006 : Philippe Lenain, Histoire littéraire des bénédictins de

Saint-Maur, tome premier (1612-1655), Bruxelles-Louvain-la-Neuve.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des



sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances

que meéthodes et outils

Makon o Ls Becharche en 5 "

CHRS - URIVEREITE BE CARR paur ‘édition structurée
.
U enssib
strasbourg sl raomion

et des biblothégues

fondation
maison des
sclences
de I'homme

cPrL

(AR
Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
LIME B4 L HESS-CRES- MBS

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	L’inscription de l’érudition dans les origines mauristes : règles communes, circulaires des années 1645 contemporaines de la publication des principaux textes normatifs.
	Les enjeux de la monographie mauriste : la monographie réalisée par dom Noël Mars en 1648 à l’abbaye de Landévennec.
	L’érudition comme marqueur de la réforme bénédictine à l’époque moderne
	Conclusion
	Bibliographie
	Nos partenaires


