
L’érudition et le concept deL’érudition et le concept de
réforme en milieuréforme en milieu
monastique, de Saint-Maurmonastique, de Saint-Maur

à dom Guéranger (XVII-XIXà dom Guéranger (XVII-XIXee s.) s.)

conference proceedings conference proceedings Spectres de l'éruditionSpectres de l'érudition, , 20182018

Abstract
The Congregation of Saint-Maur constitutes, in historiography, a
central moment in the de�nition of historical and philological
erudition. The justi�cation of this work is directly related to the
notion of monastic "reform". Some speci�c moments make it
possible to understand these structural links between monastic
reform and erudition: the inscription of erudition in the Maurists
origins (common rules, circulars of the 1645s contemporaneous
with the publication of the main normative texts); the stakes of
the Maurist monograph (an example, the monograph executed
by Dom Noël Mars in 1648 at the Landévennec abbey); the
Maurist model and its radiation. With Mabillon and the first years
of the eighteenth century, Benedictine scholarship became a
marker of the success of a reform, a component of the
Benedictine "being": it will be one of the �rst references of Dom
Guéranger in the years 1825-1835, while restoring the
Benedictine monasticism in France, to the priory then abbey of
Solesmes.

Le concept de « réforme » en milieu monastique, bénédictin en
particulier, à l’époque moderne, inclut chez les auteurs bénédictins de
toute congrégation réformée au xvii e siècle (les Mauristes en
particulier) un avant et un après : un avant, souvent quali�é de
relâchement et d’éloignement progressifs de la Règle qui impose une
réaction ; un après qui consiste à justi�er et à reconstruire une
continuité monastique après ce qu’il convient d’appeler une rupture,
surtout lorsque la mise en œuvre de la réforme passe par le

Daniel-Odon Hurel

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=95


remplacement progressif mais réel d’une communauté ancrée
localement et héritière d’un long passé médiéval par une communauté
venue de l’extérieur, souvent quali�ée « d’étrangère ». Cette situation
détermine, renforce, voire même, dé�nit un regard sur le passé et la
reconstruction mémorielle dans laquelle la réforme doit
nécessairement s’inscrire. L’érudition est alors l’instrument de
légitimation de toute décision politique parfois violente et en tension
que constitue la réforme de tout monastère bénédictin ou cistercien
moderne.

C’est tout particulièrement le cas de l’histoire de la réforme mauriste
et de la place qu’y occupe ce qui est convenu d’appeler l’érudition mais
qui rejoint l’ensemble de la problématique réformatrice, temporelle,
matérielle, architecturale et spirituelle ou liturgique. Saint-Maur
structure et institutionnalise de manière centralisée et verticale des
pratiques érudites qui englobent l’ensemble de dizaines de monastères
(190 vers 1700) et la plupart des individus qui les occupent, même si un
faible pourcentage de moines sont en capacité d’agir dans ce domaine.
L’érudition est d’abord, pendant un long xvii e siècle, aGaire collective
même si elle est fondée sur le travail de quelques-uns. Elle puise ses
objets d’études dans le religieux et le monachisme avant
d’entreprendre une mutation fondamentale à partir des années 1720,
devenant alors une sorte de société savante monastique, implantée
dans toutes les grandes villes de province, même si, une fois de plus,
seule une minorité de religieux de plus en plus professionnalisés est
concernée. Cette professionnalisation renvoie aussi à la dé�nition du
travail dans le monachisme moderne, le travail intellectuel prenant sa
place dans le travail en général selon l’esprit de la règle bénédictine.

Il convient donc dans les lignes qui suivent d’évoquer quelques lieux
d’expression de l’érudition qui semblent directement liés à la
« réforme » vécue et construite par les religieux eux-mêmes :

l’inscription de l’érudition dans les origines mauristes : règles
communes, circulaires des années 1645 contemporaines de la
publication des principaux textes normatifs ;
les enjeux de la monographie mauriste, en prenant
principalement un exemple, la monographie réalisée par dom
Noël Mars en 1648 à l’abbaye de Landévennec ;
l’érudition comme marqueur de la réforme bénédictine à
l’époque moderne : le modèle mauriste et son rayonnement.

Avec Mabillon et les premières années du xviii e siècle, l’érudition
bénédictine devient un marqueur de la réussite d’une réforme, une
composante de l’« être » bénédictin : ce sera une des références
premières de dom Guéranger dans les années 1825-1835, alors qu’il
restaure le monachisme bénédictin en France, au prieuré puis abbaye
de Solesmes 1. Pour autant, dom Guéranger ne réforme pas, il rétablit
la famille bénédictine en choisissant le moment mauriste des origines



comme référence. Il cherche à s’inscrire dans une continuité, au-delà
des Lumières, du gallicanisme et du jansénisme. Il fait son choix. Il
retente l’aspiration érudite comme élément identitaire mais est avant
tout confronté à une autre réalité, celle de l’émergence d’une science
historique et érudite sécularisée, à l’image de l’École nationale des
chartes ou de la reprise de certains travaux collectifs mauristes par
l’Institut.

L’inscription de l’érudition dans les origines
mauristes : règles communes, circulaires des
années 1645 contemporaines de la publication des
principaux textes normatifs.

Les principaux textes normatifs de la congrégation, soit les
déclarations sur la Règle, les constitutions, le rituel et le cérémonial,
datent des années 1645-1648. Cependant, ils sont le fruit d’une
maturation et d’une expérimentation issue d’une trentaine d’années
d’existence rythmée par les chapitres généraux annuels puis
triennaux et par l’accroissement rapide du nombre de monastères
concernés. La question de l’érudition rejoint celle de la lutte contre
l’oisiveté, celle de la formation des religieux et celle de la construction
identitaire d’une famille au cœur d’une histoire pluriséculaire. Dès les
années 1630, cette préoccupation s’impose aux jeunes supérieurs mais
c’est véritablement dans ces mêmes années 1645-1648 que sont
diGusés les méthodes de travail et le sens de ce travail. C’est ce dont
témoigne une lettre programmatique du 13 novembre 1647 adressée
par le supérieur général Dom Grégoire Tarrisse à l’ensemble des
prieurs locaux : la volonté de travailler aux chroniques de l’ordre
bénédictin est aMrmée ; les prieurs doivent désigner des religieux qui
en sont capables et leur donner les moyens adéquats. Le travail doit se
faire en partant de chaque monastère suivant un plan précis et
commun, la synthèse de ces dizaines de monographies permettant de
constituer une histoire de la France bénédictine mais aussi de la jeune
congrégation en devenir. Vingt-six points sont abordés : ils concernent
pour les onze premiers les diGérents domaines concernés (l’abbaye et
sa localisation, son histoire chronologique, ses dépendances, la
succession des abbés, les faits et gestes les plus notables, les réformes,
les destructions…) ; un douzième point insiste sur les vies des saints
bénédictins du lieu et les manuscrits les concernant (repérage des
sources, transcriptions…), sorte de prémices pour les Acta sanctorum  de
Mabillon, une trentaine d’années plus tard. Quelques alinéas
concernent la présentation précise de ces recherches (sources,
pagination, transcription) et la nécessité de sortir des seules archives
du monastère pour trouver des éléments. Le dernier paragraphe de
cette longue circulaire est évidemment essentiel pour notre propos :



Cet employ estant tres utile et pro�table, tant pour le bien
de l’Ordre en general que pour la consolation de chaque
religieux en particulier, et d’ailleurs très propre pour
occuper le temps que plusieurs employent souvent
inutilement, en un sujet tres digne de notre profession,
delectable, et tres utile à ceux qui s’y employeront, je vous
prie donc d’y employer ceux de vostre Monastere qu’en
jeugerez capables, tout le temps qui reste apres les
exercices et fonctions regulieres2.

Quelques mois plus tard, d’autres circulaires précisent certains
aspects : une méthode pour la rédaction des vies des saints et
l’utilisation du modèle des travaux d’André Duchêne pour la rédaction
des histoires des grandes familles nobiliaires monastères3 ; une
« Méthode pour la recherche des manuscripts »4. En�n, le 20 mai 1648,
dom Luc d’Achery, bibliothécaire de Saint-Germain-des-Prés et
organisateur des études au sein de la congrégation, est chargé de
rédiger pour le chapitre général un document programmatique de la
première importance5.

Luc d’Achery commence par rappeler le dessein divin de la réforme
monastique en France, et poursuit en aMrmant que, par
reconnaissance, les religieux doivent mettre à l’honneur et honorer
« quelques grands Saincts, Propagateurs ou Réformateurs de l’Ordre »
qui seront autant d’intercesseurs des moines pour l’avenir de la
Réforme de Saint-Maur : pour bien commémorer ces saints
bénédictins, il faut les connaître et les faire connaître. Ce point est
donc à visée spirituelle et dévotionnelle au même titre que le fait,
signalé juste ensuite, de « porter plus d’honneur au Saint Sacrement ».
La lettre circulaire continue par la réaMrmation de l’exigence d’une
bonne formation monastique des jeunes religieux, le choix en
particulier de privilégier l’étude au travail manuel :

L’expérience faict voir qu’on devroit modérer le travail
manuel dans les novitiaux, plusieurs en ayant esté comme
énervés, et inutiles à la Religion. Des jeunes hommes qui
n’ont jamais faict qu’étudier, ne sont pas bien disposés à
supporter des grands travaux, il vault mieulx qu’ils
employent leurs forces aux principales fonctions de la
religion, comme au Service Divin et aultres austérités […] A
l’oisiveté on peut remédier, par des bons exercices
beaucoup plus nécessaires, en faisant de bonnes lectures, et
en se disposant à bien dire la Sainte Messe, et à bien faire le
service divin […] c’est pourquoy on devroit laisser le travail
libre aux Profex, qui ont passé les trois ans ; leur
prescrivant pourtant quelques études, escritures, ou petit
mestier qui regarde le bien commun.



Après ces considérations générales qui, bien entendu, inscrivent les
études dans la construction du moine, la circulaire présente quelques
directions d’études : travailler à l’histoire de l’Ordre et de la
Congrégation, « pour le lustre et l’honneur de l’Ordre et de la
Congrégation », de manière à recueillir les témoignages des
fondateurs de la congrégation encore vivants et d’inscrire dans la
mémoire écrite l’expérience initiale réformatrice. Mettre en lumière
les vies de « nos saints », qui répond en outre à une demande des
séculiers « de grande condition et d’érudition » et utiles aux moines :
« nous en apprendrons la pratique de nostre Sainte Règle ; et
recevrons par la lecture de ces vies un esprit monastique et solitaire » ;
réimprimer les auteurs bénédictins avec obligation de chaque
monastère d’acquérir un ouvrage ainsi réédité. Parmi les religieux
cités comme aptes à de telles études, �gurent dom Noël Mars dont
nous allons incessamment parler.

 

Cette formalisation et ce choix en matière de stratégie bénédictine
sont donc clairement assumés et cohérents. En 1663, dans la première
édition des Règles communes et particulières de la Congrégation de Saint-
Maur, la fonction érudite est intégrée au travail du secrétaire du
Chapitre ou en lien avec cette fonction :

Dans le huitième Livre il couchera sommairement en façon
de Chronique, les choses remarquables qui se passent au
Monastere […] suivant que le Superieur le jugera à propos,
pour l’instruction et l’édi�cation de la posterité. Mais avant
que de commencer il sera bon que le Superieur fasse faire
par quelque personne capable, un abregé de la Fondation
du même Monastere, & des choses principales qui y sont
arrivées depuis […] De toutes ces choses ainsi écrites
pendant le cours de l’année, il en envoiera au Secrétaire du
RP Superieur General, tous les trois ans […] une copie […]
pour servir à l’Histoire des Monasteres de la Congregation6.

Il convient maintenant d’illustrer ce propos par un exemple parmi
d’autres, exemple signi�catif car il date de cette période initiale et est
le fruit d’un des religieux cités au chapitre général de 1648 comme
particulièrement capable, dom Noël Mars.

Les enjeux de la monographie mauriste : la
monographie réalisée par dom Noël Mars en 1648 à
l’abbaye de Landévennec.

E n 1648, dom Noël Mars rédige ou achève une « histoire du royal
monastère de Guennolé de Landévennec », divisée en cinq chapitres :



la vie du saint fondateur, des notes érudites et chronologiques sur
cette même vie, une chronique du monastère depuis la fondation
jusqu’à l’année 1648, la notice des diGérents abbés réguliers,
commendataires et des prieurs mauristes et en�n, un chapitre
consacré aux diGérentes dépendances du monastère (oMces
claustraux, prieurés, vicairies…). Comme au Mont-Saint-Michel durant
la même période ou comme à La Chaise-Dieu quelques années plus
tard, il s’agit de répondre à une nécessité : s’approprier un lieu et son
histoire mais aussi s’inscrire dans une tradition et une longue durée.
Dom Noël Mars n’est pas un inconnu. Profès de Redon en 1630, il
meurt à Marmoutier en 1701, à l’âge de 90 ans. Bon gestionnaire et
administrateur du temporel, il fut procureur dans diGérents
monastères pendant une quarantaine d’années. C’est donc à la fois
comme connaisseur du temporel monastique qu’il s’est attaché à ces
lieux de vie. Le travail érudit n’est pas encore une activité en soi pour
quelques religieux désignés comme elle le sera à la �n du xvii e siècle
avec Jean Mabillon par exemple. Nous sommes donc dans le cas de
�gure évoqué directement par les premiers supérieurs majeurs : les
jeunes moines doivent étudier l’histoire des hommes et des lieux de
leur famille bénédictine, pour éviter l’oisiveté bien entendu et pour
forger un esprit de corps, une identité. Ainsi dom Noël Mars rédige
l’histoire de plusieurs abbayes : Saint-Laumer de Blois (1646),
Marmoutier, Landévennec et Saint-Jacut.7 Parallèlement, et en
particulier à la �n de sa vie semble-t-il, dom Mars se livre à une
traduction commentée du psautier et du bréviaire monastique. La
pratique érudite fait donc partie d’un tout, d’une sorte de rapport à la
lecture et au travail, tant spirituel qu’intellectuel. L’examen des pièces
préliminaires de l’ouvrage sur Landévennec est précieux. L’ouvrage
lui-même est dédié non pas à saint Benoit mais à saint Guennolé,
fondateur du monastère au vi e siècle grâce auquel, dit l’auteur, les
moines à diGérentes périodes de l’histoire ont accueilli favorablement
toute rénovation spirituelle. Il y a là la justi�cation divine, mais
inscrite dans l’histoire redécouverte, de toute réforme dans le
monachisme :

A qui doit-on attribuer qu’au mesme temps que quelque
réforme s’est levée en France, ce monastère en a esté des
premiers honoré, si ce n’est aux prières de celuy qui a tant
d’inclination que la régularité soit bien gardée dans son
monastère, comme il avait d’aGection que l’on y vécut
saintement, lorsqu’il était ici-bas ?

L’usage du présent renforce le lien entre la connaissance de l’histoire
du fondateur et le devenir pluriséculaire du lieu, quelques vingt
années après l’arrivée de la congrégation de Saint-Maur en 1627-1628.
Dans la préface au lecteur qui suit, le moine avoue que la « recherche
des antiquités de nos monastères » est un véritable plaisir, une
concession humaine au service d’une fonction précise : la prise de



conscience d’une inscription dans la longue durée d’une histoire, des
manifestations de la sainteté des lieux et des hommes alors que les
nouveaux religieux sont réformés. Comment transmettre un savoir
(« des choses de douze cents ans ») sans « mémoire ny instruction »,
d’autant plus que les sources archivistiques ont alors largement
disparues ? Pour le moine, c’est l’introduction de la réforme mauriste
qui justifie ce travail :

Comme la divine Bonté a commencé de le remettre sur pied
par le moyen d’une réforme, laquelle a commencé de
l’exalter tant dans sa régularité que dans ses bastiments
nouvellement faicts, j’ay creu, qu’en estant membre, je
rendois pas moins de service à s. Guénnolé et à son
monastère si je mettois par ordre ce que je pouvois trouver
qui redonnerait à sa louange et à celle de son monastère.

L’indissolubilité des liens entre érudition et réforme est ainsi traduite
par la mise en ordre de la mémoire et de l’histoire tout comme la
réforme est une mise en ordre matérielle, temporelle et spirituelle au
service d’une communauté et d’individus. Chaque chapitre est précédé
d’une préface de quelques lignes qui explicite le dessein du chapitre et
légitime le travail entrepris :

le récit des « mérites des saints » du lieu est nécessaire car c’est
grâce à eux que l’abbaye est toujours debout,
l’exigence critique conduit parfois à être en désaccord avec ce
qui est admis jusqu’ici,
la chronologie est essentielle car elle permet de démontrer la
continuité au-delà des épreuves de la �délité monastique et
justi�e la mise en valeur spirituelle et dévotionnelle du lieu
comme en témoigne le nécrologe, ainsi que les réformes
successives du monastère depuis le début du xvii e siècle et dont il
hérite (la société de Bretagne puis Saint Maur),
le rappel de la succession des abbés permet d’inscrire les
réformes dans l’action des abbés commendataires et non pas en
opposition ou réaction.

La monographie telle qu’elle est pratiquée dans la congrégation de
Saint-Maur dès les années 1640 reXète au mieux cette relation
essentielle entre réforme monastique et érudition. Lorsqu’en 1674
environ, dom Jean Mabillon dresse des « avis pour faire l’histoire des
monastères8 », il ne fait qu’oMcialiser et préciser une méthode et
entame le chemin de l’externalisation de l’histoire monastique ou de
son émancipation du strict cadre bénédictin et mauriste. L’érudition
devient alors un caractère du moine bénédictin moderne.



L’érudition comme marqueur de la réforme
bénédictine à l’époque moderne

L’historiographie traditionnelle a tendance à �xer le modèle de
l’érudition bénédictine autour de la personne de Jean Mabillon, décédé
e n 1707, dont les premières œuvres d’envergure se situent dans les
années 1665-1670. Pourtant, les pratiques érudites mises en œuvre
ainsi que les méthodes préexistent bien entendu et peuvent être assez
largement attribuées à d’autres que les bénédictins, les jésuites
bollandistes en particulier. J’en veux pour preuves deux éléments : la
participation ponctuelle de bénédictins des années 1640 à des
demandes bollandistes et la pratique certes limitée du voyage
littéraire chez certains mauristes à l’image des voyages scienti�ques
de ces mêmes bollandistes. Pour autant, le moment Mabillon est
déterminant dans l’histoire du rapport entre vie bénédictine et
érudition, entre érudition et dynamique spirituelle. Mabillon a inscrit
véritablement et durablement l’érudition dans un modèle bénédictin
occidental, jusqu’aux lendemains du concile Vatican II. Le moment
Mabillon, c’est essentiellement d’avoir sorti l’histoire de la tradition
monastique de sa première justi�cation, la formation et la
connaissance de l’histoire monastique au pro�t des seuls religieux.
Pour ce faire, il utilise deux crises internes.

La première est liée aux Acta sanctorum ordinis sancti Benedicti  dans les
années  1670 qu’il a eu à défendre contre certains de ses confrères
lorsqu’il s’agit de dé�nir quels sont les véritables saints bénédictins.
Ces débats aboutiront à la �n des années 1670 à la rédaction des
« Brèves règles pour l’histoire », véritable discours de la méthode dans
lequel le bénédictin extrait l’histoire monastique du seul fait
monastique pour l’aMrmer comme élément constitutif d’une histoire
générale. Même si ce texte n’est édité qu’au xx e siècle, la participation
de Mabillon à la République des lettres consacre cette transformation
intellectuelle tout comme l’existence d’autres textes et mémoires
similaires de la même période. L’histoire des moines est faite par des
moines car ils possèdent les archives mais le produit de l’érudition est
destiné à la société dans son ensemble9. La seconde est bien entendu la
confrontation avec Rancé qui aboutit à la publication du Traité des
études monastiques en 1691. Face à un Rancé qui adopte une lecture
pénitentielle de la tradition monastique et bénédictine, Mabillon
propose un monachisme inscrit dans le monde qui se traduit en
particulier par une recherche à la fois approfondie et adaptée aux
capacités de chacun et, pour certains, par une prédication par le livre
et une production utile à la société et à l’Église.

 

L’érudition historique devient alors un élément constitutif du
monachisme moderne que les bénédictins n’ont guère de diMcultés à



rapprocher du scriptorium médiéval et de la production théologique
puis historique des moines médiévaux et de la première modernité. Ce
concept de l’utilité du moine grâce à l’étude, porté par un Mabillon et
ses confrères soutenus par une congrégation puissante à la �n du xvii

e siècle devient le modèle européen de la réussite de la réforme
monastique au cœur du siècle des Lumières. Je ne citerai qu’une
œuvre, publiée par dom Bernard Pez, bibliothécaire de l’abbaye de
Melk, en 1716 : Bibliotheca benedictino-mauriana seu de Ortu, vitis et
scriptis patrum benedictinorum e celeberrima congregatione sancti mauri in
Francia. Cette européanisation du modèle bénédictin moderne rejoint
la tradition des histoires des moines illustres d’un Trithème au xvi

e siècle mais s’inscrit dé�nitivement dans la sociabilité savante. À ce
titre, l’identi�cation « bénédictin » et « érudit » est aussi illustrée par
l’Histoire littéraire de la Congrégation de Saint-Maur , publiée par dom
Tassin en 1770… Plus d’un siècle plus tard, les bénédictins de la
congrégation de Solesmes (alors appelée congrégation de France)
publieront, moins de 15 ans après la mort de dom Guéranger, une
Bibliographie des bénédictins de la Congrégation de France . En 1905,
Mabillon servira d’étendard des bénédictins dans l’aMrmation d’une
science monastique face à l’anticléricalisme ambiant avec la création,
à l’abbaye de Ligugé, de la Revue Mabillon… cédée en 1990 au CNRS.

 

S i Mabillon a exporté au sein du monde savant l’histoire des
institutions monastiques, l’érudition n’a pas cessé de nourrir le moine
au cours du xviii e siècle, y compris sur le plan liturgique. Je ne citerai
qu’un exemple qui réunit à la fois la justi�cation par l’érudition de la
réforme monastique et la nécessaire rationalisation spirituelle et
liturgique. Dans les années 1650, un moine de l’abbaye de la Chaise-
Dieu, dom Victor Tiolier, rédige une monographie de son abbaye,
abbaye qui, comme on le sait, fut à la tête d’un réseau monastique
européen au Moyen Âge et qui, réformée par Saint-Maur, devient une
abbaye parmi d’autres, réduite au simple statut de monastère d’une
congrégation et non plus de chef d’ordre. Dans sa monographie, le
moine fait l’histoire de la fondation, l’histoire de la succession
abbatiale et mentionne l’essentiel de ses fameuses dépendances, en
France, Italie, Espagne ou Angleterre. Un siècle plus tard, c’est l’oMce
Propre de l’abbaye, publié en 1765, qui traduit sur le plan liturgique
cette histoire digérée : les saints patrons du monastère et de ses
dépendances sont clairement indiqués par des signes spéci�ques,
reconstituant ainsi par le livre une histoire pluriséculaire dans laquelle
les moines du xviie siècle se sont insérés malgré les transformations
structurelles du monachisme : une sorte de manifestation posthume
d’un réseau médiéval constitutif d’une histoire et d’une réforme,
réseau déchu mais que l’on maintient au travers d’un sanctoral
spécifique et différencié10.



Conclusion

Le moine du xvii e siècle, bénédictin de la congrégation de Saint-Maur
en particulier, a institué l’érudition pour répondre à la hantise de son
origine et de la �délité aux principes de la Règle bénédictine relue
dans un contexte politique et religieux spéci�que et propre à la
catholicité tridentine de la première modernité. Cette �délité
constitue donc bien un « spectre » ou une obsession. Bien entendu il y
a dans le devenir de cette érudition dite bénédictine une forme de
matrice pour la science historique sécularisée, développée et
institutionnalisée au xix e siècle. Ne parle-ton pas au xix e siècle parfois
de « bénédictin laïc » lorsque l’on évoque un Léopold Delisle par
exemple ? Pour autant les bénédictins eux-mêmes, nous l’avons vu,
reconnaissent de façon implicite et à demi-mots qu’ils puisent à des
modèles, qu’ils soient cléricaux (jésuites en particulier) ou laïcs (André
Duchesne et d’autres). Ils sont dès la �n du xvii e siècle, pleinement
intégrés à la république des Lettres et, plus prudemment, aux sociétés
savantes des Lumières dans les années 1750 11. Ce « spectre » de
l’érudition bénédictine est au cœur de la vocation monastique du
jeune prêtre Prosper Guéranger dans les années 1820-1830 12 comme il
est au cœur des entreprises savantes de nombre d’érudits du xix

e siècle, notamment lorsqu’ils se rendent au mont Cassin13. Guéranger
puise dans la production de savoirs historiques, spirituels et
liturgiques des bénédictins de Saint-Maur son inspiration première
mais il livre un combat de tous les instants contre les productions de
l’érudition mauriste du xviii e siècle quali�ée de janséniste et de
gallicane, au nom de la valorisation de la prééminence romaine du
Saint-Siège. Par ailleurs, il est très vite conscient de l’émergence d’une
science sécularisée qui se porte aussi sur le fait ecclésiastique médiéval
et sur l’histoire monastique, qui invoque aussi Mabillon comme héros
tutélaire, l’École nationale des Chartes. En�n, dom Guéranger est
d’abord confronté au diMcile développement de sa famille de
Solesmes : un modèle constitué des références à Saint-Maur et à Cluny
certes, mais des hommes qui sont d’abord moines avant d’être érudits.
Il le dit à plusieurs reprises au cardinal Pitra qui fut, rappelons-le
d’abord bénédictin de Solesmes et sans doute un de ses érudits les plus
brillants et prometteurs. La promotion de l’érudition bénédictine
comme élément constitutif du monachisme restauré est une réalité
chez Guéranger mais Solesmes n’a plus alors une sorte de monopole
ou de brevet à défendre. Le xix e siècle constitue en un sens
l’aboutissement de l’œuvre de Mabillon : la sortie du cloître des
méthodes érudites et de leurs justi�cations, ainsi que leur
appropriation par l’ensemble de la recherche historique et
philologique.



Notes

1. Barbeau et Hurel, 2016.
2. Revue Mabillon, mai 1910, p. 140.
3. « Advis a celuy qui escrira quelque piece pour l’histoire ou quelque
vie de saint » (daté du 8 mars 1648), Revue Mabillon, 1910, p. 141-142.
4. Revue Mabillon, 1910, p. 142-143.
5. Revue Mabillon, 1910, p. 145-150.
6. Règles communes et particulières , 1663, p. 95-96.
7. Sur dom Jean Noël Mars, voir Lenain, 2006 où sont réunis l’ensemble
des références des œuvres et de la bibliographie le concernant.
8. Hurel, 2007, p. 865-870.
9. Hurel, 2007, p. 849-951.
10. Castagnetti, 2019, p. 461-488.
11. Hurel etlaudin, 2000, p. 387-507.
12. Blanchard, 2018.
13. Hurel, 2019, p. 168-180.

Bibliographie

Barbeau et Hurel, 2016 : Thierry Barbeau, Daniel-Odon Hurel (dir.),
Solesmes, prieuré médiéval, abbaye contemporaine , Paris, Riveneuve
éditions.
Blanchard, 2018 : Claudine Blanchard, Dom Guéranger avant Solesmes ,
Paris, Éditions du Cerf.
Castagnetti, 2019 : Philippe Castagnetti, « L’histoire au prisme de la
liturgie. La mémoire de la congrégation de la Chaise-Dieu dans le
Proprium de 1765 », dans Frédérique-Anne Costantini, Daniel-Odon
Hurel, Thierry Pécout (dir.), La Chaise-Dieu. Communauté monastique
et congrégation (XI e  siècle – fin de l’Ancien régime) , Limoges, PULIM.
Hurel, 2007 : Daniel-Odon Hurel, « Avis pour ceux qui travaillent
aux Histoires des monastères », in Dom Mabillon, le moine et
l’historien, Paris, Robert Laffont.
Hurel, 2019 : Daniel-Odon Hurel, Saint Benoit, Paris, Perrin.
Hurel et laudin, 2000 : Daniel-Odon Hurel, Gérard Laudin (dir.),
Académies et sociétés savantes en Europe (1650-1800) , Paris, Honoré
Champion.
Lenain, 2006 : Philippe Lenain, Histoire littéraire des bénédictins de
Saint-Maur, tome premier (1612-1655), Bruxelles-Louvain-la-Neuve.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
(nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	L’inscription de l’érudition dans les origines mauristes : règles communes, circulaires des années 1645 contemporaines de la publication des principaux textes normatifs.
	Les enjeux de la monographie mauriste : la monographie réalisée par dom Noël Mars en 1648 à l’abbaye de Landévennec.
	L’érudition comme marqueur de la réforme bénédictine à l’époque moderne
	Conclusion
	Bibliographie
	Nos partenaires


