
L’impulsion bibliothécaireL’impulsion bibliothécaire
de la révolutionde la révolution
scientifique : livres etscientifique : livres et

réseaux autour de Johannes Keplerréseaux autour de Johannes Kepler

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°10n°10, , 20142014, , p. 10-22p. 10-22

Patrick J. Boner, Miguel A. Granada, and
Édouard Mehl

Figure 1. Figure 1 – Portrait de Kepler (Strasbourg,
Fondation du Chapitre Saint-Thomas)

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=7
https://www.savoirs.app/en/articles?author=8
https://www.savoirs.app/en/articles?author=9


La tendance positiviste et scientiste qui dominait en histoire des
sciences il y a encore peu de temps a pu accréditer la vision biaisée
d’une révolution scienti-que liée à l’émancipation vis-à-vis de la
lecture et de la culture, comme si l’étude des phénomènes et le
déchi0rement d’un « grand livre de la nature », écrit en langage
mathématique (Galilée), exigeaient qu’on se détournât des livres et de
leurs théories branlantes, supposés constituer autant d’obstacles à
l’appréhension directe du réel. On a même prétendu que l’adhésion au
nouveau système du monde, copernicien, n’était pas liée à la di0usion
du De revolutionibus orbium coelestium  (1543) – un livre que, selon une
formule provocante d’Arthur Koestler, personne n’aurait lu. Justice a
été faite de cette mythologie hasardeuse1, et l’on voudrait, à l’appui de
cette réévaluation, montrer ici quel a été le rôle des livres et des
bibliothèques dans la constitution d’un réseau transrégional de culture
scienti-que sans lequel l’œuvre monumentale de Kepler (1571-1630)
n’eût jamais vu le jour.

L e Corpus mathematicum de Conrad Dasypodius
(1530 – 1600)

Conrad Dasypodius (Rauchfuss), professeur de mathématiques à la
Haute École de Strasbourg, est surtout connu du grand public pour
être l’artisan de l’horloge astronomique de la cathédrale, bâtie sur ses
instructions entre 1571 et 1574. Comme l’a montré la monographie
consacrée à cette merveilleuse machine2, la prouesse mécanique et
l’inventivité technique de cette réalisation sont indissociables des
recherches que le scholarque mène parallèlement sur l’histoire des
mathématiques – ou plus exactement d’ une science mathématique
universelle embrassant aussi bien l’astronomie, l’optique, la
mécanique, que toutes les sciences spéciales qui leur sont
subordonnées –, et du vaste projet éditorial d’un corpus mathematicum
allant des Éléments d’Euclide à une collection de textes grecs inédits,
dont Dasypodius s’est procuré les copies à grands frais.

Ce projet est similaire, et en fait étroitement apparenté à celui que
mène l’humaniste italien Federico Commandino (1509-1575), avec qui
Dasypodius est en relation épistolaire, et l’on ne doit donc pas
s’étonner de trouver des recoupements dans l’activité éditoriale des
deux mathématiciens : ils exhument notamment l’œuvre
astronomique et mathématique d’Aristarque de Samos ( Des grandeurs
du soleil et de la lune, et de leurs distances réciproques), qu’on cite comme le
précurseur de Copernic, ou les Collections de Pappus d’Alexandrie, texte
fondamental pour le développement moderne du concept d’analyse3.
A quoi il faut ajouter, dans le projet du corpus dasypodien, maints
traités anciens sur la musique4 – de ceux-là même que le chancelier
Georg Herwart von Hohenburg fera connaître à Kepler, comme on le



verra plus loin5 –, ainsi qu’un ensemble d’astrologie gréco-arabe
centré sur la réception et le commentaire du Tetrabiblos ptoléméen.

Un tel monument exigeait des moyens, notamment -nanciers, que
Dasypodius pensait obtenir grâce au patronage du landgrave Moritz
von Hessen-Kassel (1572-1632) . Moritz, dit « le Savant », portait
l’héritage politique et scienti-que de son père, Wilhelm IV von
Hessen-Kassel (1532-1592), protecteur des sciences, correspondant de
Tycho Brahe, fondateur du premier observatoire astronomique
européen à Kassel, et à qui Dasypodius avait déjà fait allégeance en lui
adressant un texte qu’il n’avait pas lui-même écrit, mais qu’il avait
publié à Strasbourg en 1568, les Hypotyposes orbium coelestium – premier
manuel scolaire d’astronomie intégrant le fruit des travaux de la
nouvelle astronomie copernicienne à l’enseignement traditionnel des
Theoricæ planetarum hérité de Regiomontanus et Peurbach 6. Las !
accablé de soucis personnels et familiaux, Dasypodius s’éteint en 1600
sans avoir pu mener à bien son grand projet éditorial. La majeure
partie de sa bibliothèque échoit au strasbourgeois Matthias Bernegger 
7 ; mais le fonds Bernegger, racheté par l’ Université de Strasbourg à sa
mort (1640), disparaît dans l’incendie du 24 août 1870. Ce sont donc,
paradoxalement, les prises de guerre suédoises de la guerre de Trente
Ans qui auront permis de sauver quelques miettes de ce trésor, et c'est
à la bibliothèque de l’Université d’Uppsala que se trouvent aujourd’hui
quelques restes de ce fonds scientifique exceptionnel.

Avec ce naufrage, certaines questions restent sans réponse, comme
celle du sens à donner à la présence énigmatique du portrait de
Copernic sur les panneaux de l’horloge astronomique, alors qu’on
serait bien en peine de trouver dans l’œuvre du scholarque une
déclaration qui ressemble de près ou de loin à une adhésion formelle
au système héliocentrique, telle qu’on peut la trouver, par exemple,
chez son contemporain Michael Mästlin (1550–1631)8. Cependant, le
réseau académique et scienti-que auquel appartient Dasypodius à
Strasbourg est beaucoup moins compartimenté qu’on ne peut le
penser. Comme l’attestent de nouveaux documents, d’une importance
décisive, Dasypodius, au moment de lancer la construction de
l’horloge, attendait que son « ami » Ioachim Rheticus (1514-1574), seul
et unique disciple de Copernic et principal maître d’œuvre de la
publication du De revolutionibus, lui livre les manuscrits anciens qu’il
avait alors en sa possession9. Par ailleurs l’implication – active ou
passive, il est diUcile de le dire – de Rheticus dans le réseau
scienti-que strasbourgeois ne s’arrête pas là : le pupille de Wittenberg
(qui n’y est plus en odeur de sainteté) a également des liens avec un
ancien compagnon d’études, devenu professeur à Strasbourg, Michael



Toxites, qui s’emploie à la tâche de publier les œuvres inédites de
Paracelse, et compte alors sur la collaboration de son infortuné

condisciple, admirateur déclaré du médecin errant10. Là aussi, la mort
de Rheticus en 1574 est probablement ce qui interrompt l’exécution de
ce dessein.

Ces éléments de contexte sont nécessaires pour mieux appréhender la
grande controverse qui va, une dizaine d’années plus tard, opposer à
Strasbourg un médecin paracelsien qui ne cache pas ses sympathies
schwenckfeldiennes, Helisæus Röslin (1546-1616), et un jeune
mathématicien qui a fait ses armes auprès de Conrad Dasypodius,
avant d’obtenir à Prague la position de « mathématicien impérial »,
Nicolas Reimers Ursus (1551-1600)11.

La fondation d’une bibliothèque scienti"que :
Georg Herwart von Hohenburg (1553–1622)

Depuis Munich, Johann Georg Herwart von Hohenburg, chancelier de
Bavière, a joué un rôle central dans le milieu où évoluent ces différents
protagonistes, en fondant, avec la bibliothèque dont il avait la charge
dans cette ville, un lieu de savoir richement « fourni, aux frais du duc
de Bavière, en livres et manuscrits grecs et hébreux »12. Pour mieux en
assurer la di0usion et la publicité, Herwart a notamment édité le
catalogue des manuscrits grecs. « Quiconque, élevé dans la foi
catholique, désire contribuer à la République des lettres aura soin de
veiller à leur intégrité », plaide-t-il dans sa préface13. En dépit de ce
que cette déclaration peut suggérer, Herwart n’a jamais laissé les
querelles confessionnelles envahir et limiter le champ de ses relations,
comme le montrent sa monumentale correspondance avec le luthérien
Kepler, ou encore ses échanges également très suivis avec l’Alsacien
hétérodoxe Helisaeus Röslin 14. À travers un réseau épistolaire
embrassant toutes sortes de sujets et de correspondants en Europe,
Herwart s’est employé à créer une nouvelle chronologie, soit – rien de
moins – une histoire mondiale fondée sur l’étude des textes anciens et
vérifiée par le calcul astronomique.

Tandis que la bibliothèque de la Cour servait, grâce à ses e0orts, à
plusieurs autres de ses condisciples15, Herwart s’est appuyé sur les
extraordinaires ressources o0ertes par ses collections pour bâtir cette
nouvelle chronologie. Élément central au coeur de ce projet : Herwart
ambitionnait de recréer le cours de l’Histoire en conformité avec un
décompte exact et complet des anciennes éclipses. Tel était « l’exact et
vrai décompte du temps » (vera et exacta temporis ratio) qu’il



annonçait -èrement à ses contemporains16. Mais comment Herwart
pouvait-il maîtriser la lune, dont les mouvements avaient confondu
tant d’astronomes depuis tant de siècles17 ? Le dé- n’avait pas
échappé à son contemporain Johann Appenzeller : « Qui aUrme que le
mouvement de la lune est constamment irrégulier ne dit rien de
nouveau », écrit-il, « à moins qu’il ne montre en même temps quelle
est la grandeur de cette variation et comment elle peut être ramenée à
la règle »18. Appenzeller aUrme que les éclipses de l’époque du Christ
ne sont pas moins diUciles à déterminer avec exactitude que celles
des autres époques, et voit un désaccord « énorme »19 entre les
éclipses qui précèdent et celles qui succèdent à l’époque historique du
Christ. Herwart se savait incapable de résoudre ce problème par lui-
même ; c’est ainsi qu’il fit appel à Tycho Brahe et à ses tables lunaires.

Figure 2. Figure 2 – Portrait de Nicolas Copernic par
Tobias Stimmer (Strasbourg, horloge astronomique de la



Herwart pouvait-il exploiter les ressources de la nouvelle astronomie
pour retracer le cours des cieux jusque dans le plus lointain passé ?
Toujours est-il qu’il conçut de grandes espérances à l’annonce, par le
pétulant Tycho Brahe, d’une nouvelle « restauration » de l’astronomie,
et il lui -t part de son intention d’appliquer les mêmes principes à la
chronologie. Tycho ayant prédit les éclipses du 16e siècle avec
« beaucoup plus d’exactitude que toutes les tables connues », Herwart
s’avisa d’employer la même méthode pour déchi0rer les éclipses
contemporaines du Christ et immédiatement antérieures. L’une
d’entre elles retint particulièrement son attention. Il ne s’agissait en
fait ni d’une éclipse lunaire, ni d’une éclipse solaire, mais d’une
occultation de Vénus qui, « selon le rapport d’un ancien poète
romain », était apparue « au début de l’an 4 avant Jésus-Christ ».
Herwart présumait que Mercure avait rattrapé Vénus et avait
dissimulé l’étoile du matin juste au moment où, avant l’aube, elle
aurait dû paraître aux regards. Son soupçon ne -t que croître en
constatant que, selon les Tables pruténiques (établies d’après les calculs
d e Copernic, et dont Tycho conteste l’exactitude), les deux planètes
di0éraient en latitude de plus de 2o44´. Herwart plaça donc tous ses
espoirs en Tycho. « J’aurais désespéré », lui écrivait-il, « si je n’avais
découvert que tu avais relevé des latitudes très di0érentes, en
particulier pour Vénus et Mercure, que celles que donnent les [autres]
calculs ». Herwart implora donc le secours de Tycho, en échange de
« toute espèce de service »20, dont la mise à disposition d’un choix
d’ouvrages mathématiques en provenance de la bibliothèque
bavaroise21.

Brahe ne se -t guère prier. Il commença par demander cinquante
ouvrages au chancelier de Bavière, puis en réclama six autres en
provenance de la Foire de Francfort 22. Mais le prince des astronomes
ne s’en tint pas là : en échange de ses services, Brahe demanda au
chancelier de lui faire parvenir les manuscrits de Cyprianus Leovitius
(1514–1574) conservés à Augsbourg. Tycho avait en e0et souvenir de
les avoir consultés lors de son séjour dans cette ville, dont il avait pu
fréquenter la « vaste bibliothèque » appartenant aux Fugger. Il se
trouve qu’Herwart était originaire d’une puissante famille
d’Augsbourg, et y avait conservé toute son inauence. Il y retournait
régulièrement et y collaborait notamment avec son cousin Marcus
Welser (1558–1614), personnalité inauente dans les cercles
académiques et scienti-ques, qui allait bientôt se trouver au coeur du
débat entre Galilée et les Jésuites sur les taches solaires. En guise
d’ultime faveur, Tycho demanda donc à Herwart un inventaire
complet de la bibliothèque d’Augsbourg, et « spécialement des titres
mathématiques et philosophiques »23.

cathédrale)



En échange de ces libéralités, Tycho remplit sa promesse de régler
cette a0aire d’éclipse. Avant d’entreprendre l’analyse du cas, il
s’enquit de la -abilité de ce témoignage littéraire. L’auteur n’avait-il
pas usé de sa licence poétique pour falsi-er la description des
planètes ? L’astronome danois présumait, à bon droit, que le métier
d’un poète est plutôt de faire des rimes que de tenir des observations
exactes : « Même les historiens, qui veulent être plus véridiques, n’ont
pu atteindre à la rigoureuse exactitude des cieux »24. Pour preuve de
leur impéritie, Tycho invoquait leur fréquente méprise et la confusion
entre les comètes et de simples manifestations météorologiques.
Tandis que Tycho avait montré que les comètes « accomplissent leur
course dans les cieux », il était arrivé depuis des siècles que les
historiens aient pris pour des comètes ce qui n’était que de simples
phénomènes météorologiques. Tycho donnait d’autres raisons de
douter de l’occultation de Vénus : non seulement Mercure est trop
petite pour recouvrir l’étoile du matin, mais en cas de conjonction, il
estimait que « la lumière de Mercure se fût ajoutée à celle de Vénus, et
celle-ci n’eût fait qu’augmenter au lieu de diminuer »25. Au grand dam
d’Herwart, les autres spécialistes consultés devaient faire part de
réserves du même genre.

En e0et, lorsque le chancelier revint à la charge à propos de cette
même éclipse, le prince des astronomes transféra la requête à Joseph
Scaliger (1540–1609) et promit à Herwart de lui tenir copie de sa
réponse. Maître incontesté de la chronologie, Scaliger ne daigna pas
prendre l’a0aire au sérieux, et prétendit qu’« un homme aussi savant »
ne pouvait se laisser séduire par de telles fausses idées que par défaut
de mémoire, ou par un excès de con-ance en un « auteur peu -able » :
« Qui donc est ce poète romain, sans nom ni prénom, et où diable a-t-il
trouvé que cette éclipse aurait eu lieu en l’an 4 avant Jésus-Christ ?
26 ». Mais plutôt que de blâmer le chancelier de Bavière, Scaliger
présuma qu’il avait été trop occupé par ses fonctions pour consulter
de meilleures sources. Son jugement devait arriver à Munich juste
après que Tycho avait exprimé ses propres réserves. « Même si ce
poète dit la vérité », dit -nalement celui-ci au chancelier, « je croirais
plutôt que Vénus a disparu derrière des émanations aériennes ou je ne
sais quel phénomène météorologique qui a rendu l’air plus brillant
[qu’elle]27 ». La mort brutale de Tycho ayant interrompu ces échanges,
c’est vers le jeune mathématicien Kepler que se tourna Herwart, pour
lui ouvrir les trésors de sa bibliothèque, en échange de son expertise
scientifique28.



Figure 3. Figure 3 – Portrait de Georg Herwart von
Hohenburg (coll. Bayerische Akademie der
Wissenschaften)



Les manuscrits de la révolution astronomique :
Helisaeus Röslin, Michael Mästlin, Wilhelm
Schickard

Propriété d’Herwart von Hohenburg, le codex 592 de
l’Universitätsbibliothek de Munich contient cinq lettres adressées
e n 1597 au chancelier bavarois par Helisaeus Röslin 29. Dans ces
lettres, Röslin, médecin souabe résidant en Alsace, exprimait son

Figure 4. Figure 4 – Observation, par Tycho Brahe, d'une
éclipse survenue à Benatky en juillet 1600, envoyée à
Herwart von Hohenburg (coll. Universitätsbibliothek
München)



jugement, assez sévère, sur un ouvrage de Johannes Kepler (le
Mysterium cosmographicum récemment publié). Mais il répondait aussi à
une requête du chancelier concernant la chronologie et en pro-tait
pour s’attaquer violemment à l’astronome impérial Nicolas Reimers
Ursus. Röslin y accusait Ursus d’avoir plagié avec son Chronotheatrum
(Prague, 1597) sa propre chronologie, restée inédite faute de
patronage, mais qu’Ursus avait eu l’occasion de lire lors de son séjour
à Strasbourg en 1588. Arrivant tout juste de Kassel, Ursus avait donné
une série de leçons à l’Académie de Strasbourg, et y avait soutenu des
thèses sur un nouveau système cosmologique géohéliocentrique –
thèses aussitôt publiées dans son Fundamentum astronomicum
(Strasbourg, Bernard Jobin, 1588).

Cet événement devait immédiatement déclencher une « guerre »
fameuse avec Tycho Brahe pour la priorité dans la découverte du
système géohéliocentrique30. Au cours de ces mois, entre 1588 et 1589,
Röslin écrivit à son ami Michael Mästlin (1550-1631), professeur de
mathématiques à l’Université de Tübingen, une série de lettres
décrivant l’activité d’Ursus à Strasbourg et l’élaboration de sa propre
version du système géohéliocentrique, dont l’édition devait toutefois
attendre jusqu’à la publication tardive de son De opere Dei creationis seu
de mundo hypotheses (Frankfurt, 1597). Dans sa correspondance avec
Herwart, Röslin témoignait de son intention de répondre aux
accusations di0amatoires du De astronomicis hypothesibus d’Ursus
(Prague, 1596), tout en revendiquant son indépendance dans
l’élaboration de son système géohéliocentrique, ce dont aurait dû
attester la publication de sa correspondance avec Mästlin. Röslin
communiqua même au chancelier deux versions du frontispice de son
projet. Cette entreprise éditoriale ayant avorté pour des raisons
inconnues, seules sont aujourd’hui connues les lettres de Röslin –
celles de Mästlin sont apparemment perdues31.

Après avoir achevé ses études de médecine à Tübingen en 1569 et
élargi ses connaissances dans les domaines de l’astrologie et de
l’alchimie à Durlach (Baden) avec Samuel Eisenmenger et à Pforzheim
avec le pharmacien Gröninger, Helisaeus Röslin s’était installé en 1572
en Alsace, en qualité de médecin personnel de Georg Hans I von Pfalz-
Veldenz (1543-1592), comte palatin du Rhin. L’apparition de la nova de
Cassiopée en novembre 1572, interprétée comme une étoile nouvelle
dans la sphère des -xes, et les phénomènes extraordinaires qui
s’ensuivirent jusqu’à la grande comète de 1577, ont été l’occasion de sa
première publication : une Theoria nova coelestium  μετεωρων
(Strasbourg, Bernard Jobin, 1578), où la nova de 1572 et la comète
d e 1577 sont comprises, en raison de leur caractère miraculeux,
comme des signes eschatologiques de l’accomplissement de l’histoire
du monde.

À cette époque, Röslin avait déjà quasiment achevé un imposant
ouvrage manuscrit, intitulé Speculum et harmonia mundi : Das ist : Wellt



Spiegel Erster Theil, dont il entreprit sans succès la publication dans les
années suivantes, et dont la copie manuscrite demeure aujourd’hui

conservée à la Württembergische Landesbibliothek de Stuttgart 32. Le
manuscrit fut imprimé à son insu en 1604, puis derechef en 1616,
l’année de sa mort33. Cette vaste étude contient la quasi-totalité des
thèmes abordés par Röslin dans son œuvre postérieure, bien qu’il ne
constitue formellement que le premier volet d’un ensemble plus vaste.
Le Weltspiegel comprend en effet l’examen du cours de l’histoire, sacrée
et profane, et compare les structures générales des di0érents règnes
et époques pour déduire et dévoiler, à partir de leurs correspondances
et des parallélismes découverts, les temps à venir. C’est donc plutôt la
seconde partie, le Naturspiegel, comprenant le versant astronomique et
cosmologique, qui faisait encore défaut, puisque la troisième partie (le
Kirchenspiegel relatif à l’histoire de l’Église et aux prophéties
eschatologiques) trouvait un premier exposé dans le Weltspiegel.

Si ce Naturspiegel trouve une présentation dans deux ouvrages publiés
e n 1597 (le susmentionné De opere Dei creationis  et le Tractatus
meteorastrologiphysicus)34, Röslin réalise une synthèse des Welt- et
Kirchenspiegel dans un manuscrit anonyme rédigé en 1580 et conservé
lui aussi à la WLB sous le titre De potestatibus Orbis Christiani…35, dont
nous avons montré ailleurs que Röslin est incontestablement l’auteur
36.



Figure 5. Figure 5 – Page de titre du De potestatibus orbis
christiani de Röslin (coll. Württembergische
Landesbibliothek Stuttgart)



Comme ce titre l’indique, Röslin était convaincu d’avoir découvert la
clé de l’Histoire universelle, gouvernée par la providence divine
manifeste dans la proportion des nombres des pouvoirs politiques et
ecclésiastiques dans les trois périodes de l’Histoire (celles du « Vide »,
de la « Loi » et de l’« Évangile » – deux mille ans chacune –, en
référence à la célèbre prophétie dite de la Maison d’Élie).

Quand le pape Grégoire XIII promulgua en 1582 la réforme du
calendrier julien, Röslin, sous le pseudonyme de Lambertus Floridus
Plieninger 37, ne tarda pas à réagir par une féroce diatribe contre cette
réforme, dénoncée comme l’ultime e0ort de l’Antéchrist romain pour
récupérer le pouvoir moral et politique perdu avec l’avènement de la
Réforme protestante. Ce Kurtz Bedencken 38 fut réimprimé l’année
suivante par Michael Mästlin, alors professeur de mathématiques à
Heidelberg, avec d’autres réactions protestantes, non moins
virulentes, y compris celle de Mästlin lui-même, qui entamait ainsi un
long combat avec le champion catholique de la réforme, le
mathématicien jésuite Christophorus Clavius.

Figure 6. Figure 6 – Wilhelm Schickhard, queue de la
comète vue le 12 novembre 1618 (coll. Württembergische
Landesbibliothek Stuttgart)



Röslin et Mästlin, en Alsace et dans le Wurtemberg, prêtaient
beaucoup d’attention aux nouveautés célestes (novas et comètes) de
l’époque, soit pour leurs implications cosmologiques, soit pour leurs
signi-cations astrologique et eschatologique – la dimension purement
astrologique étant toutefois plutôt négligée par Mästlin. Parmi les
manuscrits mästliniens conservés à la WLB, on trouve deux traités,
inachevés, sur la nova de 1604 39 et sur la grande comète de 1618.
Cette comète était la première qui pouvait être observée au télescope,
et la coïncidence de son apparition avec le début de la guerre de
Trente Ans suscita une foule de publications en Allemagne, parmi
lesquelles le grand traité de Kepler De cometis libelli tres  (Augsburg,
1619)40. Mais plusieurs traités inédits restent en attente d’être étudiés
et édités. C’est le cas de celui de Mästlin 41 et d’un autre, également
conservé à la WLB, dont l’auteur est le plus jeune collègue de ce
dernier à Tübingen, Wilhelm Schickard (1595-1635). Si le traité de
Mästlin reste inachevé et présente deux rédactions di0érentes qui
o0rent de nombreuses diUcultés de lecture et d’interprétation, le
traité de Schickard, beaucoup plus étendu, est complet42.

Dédié au duc de Wurtemberg et agrémenté d’une somptueuse
iconographie polychrome, il constitue un document à tous points de
vue exceptionnel. Il est probable que Wilhelm Schickard obtint sa
nomination comme professeur de langue hébraïque à l’Université de
Tübingen en récompense de ce beau travail. La WLB donne libre accès
à une reproduction de ce manuscrit43, qui attend encore un travail
d’édition et de commentaire dans le cadre d’une étude sur les enjeux
de la littérature cométaire entre 1572 et 1618.



Au long de cette période, l’astronomie a connu une mutation
profonde, qui n’est pas seulement liée, comme on l’a trop souvent dit,
au choix des hypothèses géo- ou héliocentrique, mais aussi et d’abord
au fait que les apparences célestes sont désormais considérées comme
des événements : le passage des comètes (1577, 1585, 1607, 1618),
l’apparition des nouvelles étoiles (1572, 1604), ou les premières
observations des taches solaires (1611) sont autant d’événements dont
la prise en compte amène l’astronomie mathématique à se transformer
en une « physique céleste », seule à même d’expliquer, à terme, ces
phénomènes par l’interaction des forces qui les produisent. Ceci
oblige les savants de l’époque, soucieux de retrouver une description
-dèle des phénomènes considérés, à communiquer et à s’informer de
manière beaucoup plus précise. Entre Copernic et Newton, la
révolution scienti-que n’aura donc pas été dissociable d’un

Figure 7. Figure 7 – Wilhelm Schickhard, traité sur les
comètes (coll. Württembergische Landesbibliothek
Stuttgart)



développement particulièrement soutenu des métiers d’édition, de
di0usion et de conservation de la littérature scienti-que ancienne et
moderne.

Notes

1. Owen Gingerich, An annotated Census of Copernicus ’ De Revolutionibus
(Nuremberg, 1543, and Basel, 1566) , Leiden-Boston-Köln, Brill, 2002
2 . Günther Oestmann, Die astronomische Uhr des Straßburger
Münsters :Funktion und Bedeutung eines Kosmos-Modells des 16.
Jahrhunderts, Verlag für Geschischte der Naturwissenschaften und der
Technik, Stuttgart, 1993, Berlin, 2002
3 . Sera-na Cuomo, Pappus of Alexandria and the Mathematics of Late
Antiquity, Cambridge classical studies, 2000
4. Outre Claude Ptolémée, Harmonica (manuscrit acquis par Dasypodius
et o0ert au mathématicien et musicien David Wolkenstein en 1575
[voir infra n. 11], aujourd’hui conservé à la bibliothèque de l’Université
d’Uppsala [ms gr. 45]), on peut notamment citer Aristoxène, Elementa
harmonica, Alypius, Isagoge Musica, et les commentaires de Porphyre
sur les Harmoniques de Ptolémée.
5. Sur Herwart von Hohenburg, voir infra, section suivante. C’est par
son intermédiaire que Kepler a d’abord reçu, en 1600, les Harmoniques
de Ptolémée dans la traduction d’Antoine Gogavino (1562). Quelques
années plus tard, en 1607, insatisfait de cette traduction, Kepler se fait
communiquer par Herwart une copie du manuscrit grec de Ptolémée,
dont il entreprend une traduction partielle, et prend connaissance des
commentaires anciens édités par Dasypodius. La connaissance de ces
textes joue un rôle déterminant pour l’élaboration de l’ouvrage qui
constitue la clef de voûte de son œuvre scienti-que : l’ Harmonice
mundi (1619).
6. Peter Barker, The Hypotyposes orbium coelestium, 1568, in Nouveau Ciel,
Nouvelle Terre. La révolution copernicienne dans l’Allemagne de la Réforme ,
1530-1630, éd. par M. A. Granada et E. Mehl, Paris, Les Belles lettres,
2009, p. 85-108
7 . Matthias Bernegger (1582 – 1640) est le correspondant
strasbourgeois de Kepler (et propriétaire du portrait de Kepler
conservé à la Fondation du Chapitre de Saint-Thomas). Bernegger s’est
illustré en publiant, deux ans après le procès de Galilée (1633), une
version latine du Dialogue sur les deux grands systèmes du monde ( Systema
cosmicum, [Strasbourg], David Hautt pour les Elzevir, 1635).
8. Il s’agit du plus ancien et du plus authentique portrait de Copernic,
réalisé par le peintre-graveur Tobias Stimmer, d’après un autoportait
perdu. Sur Mästlin, voir infra, section 3.
9. Cunrad Dasypodius à Andreas Düdith , 3 décembre 1571, lettre-préface
aux Propositiones Logisticae Astronomicae Barlaami Monachi (Strasbourg,



1572), fol. F 2 sq. : « Nunc unicum hoc abs te Magni-ce D. Sbardellate
obnixe peto : ut doctiss. Virum D. Ioachimum Rheticum moneas sui
oUcii et promissionis factae : & ut ea de quibus mihi saepius scripsit,
evulget » [Je ne vous demande maintenant instamment qu’une seule
chose : de rappeler le très savant Maître Ioachim Rheticus à son
devoir, et à la promesse qu’il a faite de montrer au public les choses
dont il m’a souvent écrit].
10. Voir les notices du Corpus Paracelsisticum, Bd. I, éd. W. Kühlmann et
J. Telle, Tübingen, Niemeyer, 2001, p. 57-103 (sur Rheticus), et Bd. II,
2004, passim (sur Michael Toxites). On peut rappeler ici que Rheticus
est un surnom, que Michael Schütz (Toxites) et Georg Ioachim Iserin
(Rheticus) avaient partagé dans leur jeunesse.
1 1 . Ursus publie notamment à Strasbourg le Fundamentum
Astronomicum (1588). Sur Ursus, ses rapports avec Conrad Dasypodius
et son assistant David Wolkenstein (Nephelitus, 1534-1592), voir Dieter
Launert, Nicolaus Reimers (Raimarus Ursus) : Günstling Rantzaus - Brahes
Feind : Leben und Werk , München, Institut für Geschichte der
Naturwissenschaften, 1999, p. 58-67 ; 195-197.
12. Johann Georg Herwart von Hohenburg à Tycho Brahe , 17 septembre
1599, in Tycho Brahe Opera Omnia , éd. J. L. E. Dreyer [TBOO], 8,
Copenhagen, 1925, 175.1–2
1 3 . Johann Georg Herwart von Hohenburg, Catalogus graecorum
manuscriptorum codicum, Ingolstadt, 1602
14. Sur Röslin, voir infra, section 3 ; sur la tolérance religieuse, voir
Miguel A. Granada, Helisaeus Röslin y la libertad de religión , in Anales del
seminario de historia de la filosofía, 31 (2014), p. 69–88.
1 5 . Plusieurs visiteurs sont venus de l’Université d’Ingolstadt pour
accéder à la bibliothèque de la cour. Comme Johann Appenzeller le
rapporte à Herwart dans une lettre datée du 7 mai 1599, Balthasar
Hagelius est venu à Munich pour y étudier les sources anciennes, en
chaldéen et en hébreu. Appenzeller enseignait les mathématiques, et
Hagelius la philosophie ( J. Appenzeller à Herwart von Hohenburg , 7 mai
1599, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat. 1607, p. 192–199). Dans une
lettre suivante, où il remercie Herwart pour l’envoi de deux
manuscrits, Appenzeller demande s’il serait envisageable d’en faire
une traduction latine ( J. Appenzeller à Herwart von Hohenburg ,
Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat. 1607, p. 338–341). Sur
Appenzeller à l’Université d’Ingolstadt, voir Robert S. Westman, The
Copernican Question: Prognostication, Skepticism, and Celestial Order,
Berkeley, 2011, p. 312.
16. J. Appenzeller à Herwart von Hohenburg , 7 mai 1599, ibid., p. 192
17. Sur les nombreuses tentatives pour cartographier et comprendre
les mouvements de la lune, voir Chantal Grell (éd.), La lune aux XVII e et
XVIII e  siècle s, Turnhout, 2013.
18. J. Appenzeller à Herwart von Hohenburg , 7 mai 1599, ibid., p. 193
19. Ibid., p. 194
20. J. G. Herwart von Hohenburg à Tycho Brahe , 23 juillet 1599, TBOO, 8,
158.5, 158.7–10 ; 157.20–25 ; 157.34–36 ; 158.16–18



21. J. G. Herwart von Hohenburg à Tycho Brahe , 17 septembre 1599, TBOO,
8, 175.2–5. Sur le rôle d’Herwart vis-à-vis de Tycho, voir Adam J.
Mosley, Bearing the Heavens: Tycho Brahe and the Astronomical Community
of the Late Sixteenth Century, Cambridge, 2007, p. 173–174.
22. Tycho Brahe à Herwart von Hohenburg , 16 novembre 1599, TBOO, 8,
202.19–20
23. Ibid., 202.28–29, puis 203.8–11
24. Tycho Brahe à Herwart von Hohenburg , 31 août 1599, TBOO, 8, 160.8–
14. Dans son échange avec Herwart, Tycho -t montre d’une grande
érudition et de ses talents d’exégète. Pour d’autres exemples de cette
émulation en milieu scientifique, voir Anthony Grafton, Defenders of the
Text: The Traditions of Scholarship in an Age of Science, 1450–1800 ,
Cambridge, MA, 1991.
25. Ibid., 160.14–18 ; 23–25. Sur le développement de la cométologie
aux 16e-17e siècles, voir Adam Mosley, The History and Historiography of
Early Modern Comets, in Miguel A. Granada, Adam Mosley et Nicholas
Jardine, Christoph Rothmann’s Discourse on the Comet of 1585 , Leiden, 2014,
p. 282–325.
26. Joseph Scaliger à Tycho Brahe , 10 mars 1600, TBOO, 8, 264.4–5, puis
263.40–41. Le poète qui fait l’objet de cette question suspicieuse est
Caius Albinovanus Pedo, e0ectivement actif au tournant du 1er siècle
après J.-C., et avec qui Ovide s’entretenait notamment de sujets
astrologiques ( Pontiques, IV, 11), mais l’épisode évoqué ici ne -gure
pas dans les rares fragments conservés.
27. Tycho Brahe à Herwart von Hohenburg , 28 août 1600, TBOO, 8, 352.9–
13
28. Sur les nombreux ouvrages que Kepler obtint par l’intermédiaire
d’Herwart, voir Patrick J. Boner, Statesman and Scholar: Herwart von
Hohenburg as Patron and Scholar in the Republic of Letters, i n History of
Science, 52 (2014), 1–23.
29. Voir M. A. Granada, Helisæus Roeslin contre Raymarus Ursus après la
publication du De astronomicis hypothesibus : ses lettres à Herwart von
Hohenburg de 1597, in Omnia in uno : hommage à Alain-Philippe Segonds ,
textes réunis par Caroline Noirot et Nuccio Ordine, Paris, Les Belles
lettres, 2012, p. 425-451.
3 0 . Voir Nicholas Jardine, Alain Philippe Segonds, La guerre des
astronomes. La querelle au sujet de l’origine du système géo-héliocentrique à
la On du XVI e  siècle, Paris, Les Belles lettres, 2008 (3 vol.). Les Thèses
strasbourgeoises d’Ursus (1588) sont rééditées dans M. A. Granada,
Sfere solide et cielo Puido. Momenti del dibattito cosmologico nella seconda
metà del Cinquecento, Milan, Guerini e Associati, 2002, p. 263-278.
3 1 . Les lettres de Röslin, conservées à la Württembergische
Landesbibliothek (WLB) de Stuttgart (Cod. math. 4o 14b, recueillant la
correspondance de Mästlin), ont été partiellement publiées dans M. A.
Granada, Sfere solide e cielo fluido, p. 279-294.
32. Cod. theol. et philos., fol. 62
3 3 . H. Röslin, Speculum et harmonia mundi: Das ist: Weltspiegel mit



Vergleichung der Monarchien und Welt-regimenten durch die Umbständen
der Orter, Zeiten und Personen, auß Gottes Rähtschlag mit denselbigen, nach
seinem Werck der Creation vnd SchöpSung fürgenommen, von Anfang der
Welt biß zum End geführt [...], Frankfurt, J. C. Unckel, 1616
3 4 . Tractatus meteorastrologiphysicus […], Strasbourg, Bernhart Jobins
Erben, 1597. Röslin lui-même le dit dans son manuscrit Ratio studiorum
et operum meorum (Strasbourg, Archives de la Ville, Archives de St.-
Thomas, 101, 4). Voir M. A. Granada, Helisaeus Röslin on the eve of the
appearance of the nova of 1604 : his eschatological expectations and his
intellectual career as recorded in the Ratio studiorum et operum meorum
(1603-1604), in Sudhoffs Archiv, 90, 2006, p. 75-96.
35. Le titre exact en est : De potestatibus Orbis Christiani/ et Politicis et
Ecclesiasticis./ DISCURSUS:/ Ex summorum in Regnis Monarcha-/ rum et in
Ecclesia Romana Praesulum/ Catalogo, miram Harmoniam ob ocu-/ los
ponens: Et ex numerorum mÿ-/ sterio demonstrans, summam in/ Imperiis
καταστροφην et ex-/tremam imminere mutationem:/ Cum/ Thesibus
Chronologicis.
36. M. A. Granada, Helisaeus Roeslin’s Chronological Conception and a
New Manuscript Source, in Early Science and Medicine , 18, 2013, p. 231-265
37. Sous le pseudonyme de Lambertus Floridus Plieningerus, dont il se
servira dans ses nombreux manuscrits théologiques en allemand, tous
disparus à l’exception de la traduction latine du commentaire de 4
Esdras : Interpretatio Mystica et Vera in Quartum librum Esdrae Prophetae ,
traduction latine par Karl Widemann o0erte au roi Jacques Ier

d’Angleterre (British Library, MS Hologr. 2.D.XX). Sur ce manuscrit,
voir M. A. Granada, Helisaeus Röslin : chronologie, astronomie, histoire… et
prophétie (4 Esdras et l'avènement du royaume du Christ), sous presse dans
Le Temps des astronomes. Astronomie, chronologie, histoire, du Moyen-Âge
aux Lumières (éd. Édouard Mehl), Paris, Les Belles lettres, 2015.
38. Kurtz Bedencken Von der Emendation dess Jahrs/ durch Bapst Gregorium
der XIII. fürgenommen/ und von seinem Kalender […], Strasbourg, Josiah
Rihel, 1583
39. M. Mästlin, Consideratio Astronomica inusitatae Novae et prodigiosae
Stellae, superiori 1604 anno… exortae… ; voir M. A. Granada, Michael
Maestlin and his unpublished treatise on the nova of 1604, in Journal for the
History of Astronomy, XLV (2014), p. 91-122.
40. Voir M. Gindhart, Das Kometenjahr 1618: antikes und zeitgenössisches
Wissen in der frühneuzeitlichen Kometenliteratur des deutschsprachigen
Raumes, Wiesbaden, Dr. Ludwig Reichert Verlag, 2006
41. M. Mästlin, Astronomischer Discurs von dem Cometen, so in Anno 1618.
im [Monate] Novembris zu erscheinen angefangen und bis im [Monate]
Februarii dis 1619 Jars am Himmel noch gesehen wirt.
42. Son titre exact est : Cometen Beschreibung In zwen underschidliche
Partes abgetheilt, deren Erster Von denselbigen ins gemein: der Ander Von
allen Insonderheit, sonderlich aber denen dreÿ Jüngsten, In abgeloSenen 1618
Kahr erschienen, aussführlich handelt.
4 3 . Cod. math. qt. 43 : http://digital.wlb-
stuttgart.de/purl/bsz307044173

http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz307044173


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Le Corpus mathematicum de Conrad Dasypodius (1530 – 1600)
	La fondation d’une bibliothèque scientifique : Georg Herwart von Hohenburg (1553–1622)
	Les manuscrits de la révolution astronomique : Helisaeus Röslin, Michael Mästlin, Wilhelm Schickard
	Nos partenaires

