
Les diagrammes d’analyseLes diagrammes d’analyse
textuelle : une pratiquetextuelle : une pratique
savante de la traditionsavante de la tradition

chinoisechinoise

Lieux de savoirLieux de savoir , , 2. Les mains de l'intellect2. Les mains de l'intellect, , Albin MichelAlbin Michel , , 20112011, , p. 824-844p. 824-844

La présente contribution a pour objet les représentations non linéaires
de textes qui, en Chine, ont été une composante importante des
pratiques savantes entre le xii e et le xiv e siècle. Nous quali�ons ces
représentations de diagrammes, car la notion chinoise de t u �
constitue une sorte d’ umbrella term, sous lequel se trouvent inclus des
schémas, des tableaux, des plans, des cartes topographiques, aussi
bien que des �gures, dans le sens le plus vaste du mot1. A�n de traiter
ce sujet, il faut également, pour des raisons de méthode, évoquer les
diagrammes cosmologiques, qui sont certes composés di#éremment
de ceux consacrés à l’analyse textuelle, mais qui présentent de
nombreux liens avec la philologie chinoise de l’époque.

Diagrammatologie
Ces dernières années, la problématique du diagramme en tant que
médium situé à mi-chemin entre le texte et l’image a reçu une
attention accrue de la part de di#érentes disciplines2. Les diagrammes
sont une forme de représentation du savoir qui, outre leur fonction de
représentation, possèdent également une fonction productrice au
point de vue épistémologique : ils ne sont pas de simples véhicules
subordonnés au contenu transmis, ils ont une action directe sur ce
contenu, en vertu de leur caractère �guré. C’est ainsi, par exemple,
que Mary Carruthers a+rme de certains diagrammes de l’Europe du
Moyen Âge que l’on ne doit pas les considérer comme les « formes
statiques et abstraites de thèmes déjà rationalisés [ static and abstracted
forms of already-rationalized subject-matter ]  », mais qu’ils ont bien plutôt
contribué d’une façon décisive à la production d’idées, à l’ inventio 3. Au
lecteur qui l’observe, le diagramme permet dans une large mesure

Michael Lackner

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=270


– conformément au diagrammatic reasoningd e Charles Sanders Peirce 
4 – de devenir co-auteur, en ce qu’il prend part à l’« opération de
l’esprit5 » qui y est présentée.

La tradition du diagramme en Chine
Les formes de représentation diagrammatique ont en Chine une
longue tradition derrière elles : dès le xv e siècle avant notre ère, les
carapaces de tortue employées pour la divination sous la dynastie des
Shang donnent à voir des modèles réguliers6 ; en parfaite conformité
avec le sens originel de la notion de tu entendue comme « orientation
selon des positions », le « manuscrit de soie du royaume de Chu », qui
est daté du iv e ou du iii e siècle avant notre ère, dispose douze divinités
et les textes leur correspondant sur un schéma qui annonce la
représentation en cadran d’horloge7 ; parmi les écrits relatifs à la
divination composés entre les périodes Han et Tang qui nous ont été
transmis, nombreux sont ceux qui contiennent, par exemple, des
diagrammes consacrés aux signes cycliques ou à des con�gurations
astronomiques8. Quant au Livre des mutations ( Yijing �� ), l’une des
cinq œuvres canoniques de la tradition confucéenne, il invite, à
travers la structure quasi diagrammatique de ses éléments
fondamentaux (trigrammes ou hexagrammes), à construire des modes
de représentation diagrammatiques plus vastes, capables de produire
des con�gurations toujours nouvelles des éléments fondamentaux en
question. Dans sa reconstruction d’une « école néo-confucéenne » du
« savoir de la Voie », Zhu Xi �� (1130-1200) fait commencer celle-ci
avec Zhou Dunyi ��� (1017-1073)9, lequel conçut par des chemins
complexes le Diagramme du faîte suprême ( Taijitu ��� ), dont la forme
adaptée devait constituer l’une des bases de la cosmologie du
confucianisme.

Conditions de possibilité des diagrammes d’analyse
textuelle

Cependant, pour que les diagrammes puissent devenir, grâce à leur
forme de représentation non linéaire des textes, un instrument de la
philologie chinoise et constituer une pratique savante sui generis, il
fallait que soient remplies certaines conditions.



Tout d’abord, il était impératif qu’ait lieu un regain général de l’intérêt
pour les textes les plus importants de la tradition confucéenne.
Préparé par Han Yu �� (768-824), entre autres, ce « retour à

l’antiquité » ( fugu �� 10 ) connut son apogée au xi e siècle avec une
exégèse fort variée des écrits canoniques : deux chapitres du Livre des
rites ( Liji lê ) furent notamment mis au premier plan, dans le cadre
d’une réélaboration du canon. Une telle tentative de constitution d’un
canon caractérise également l’œuvre de Zhang Zai �� (1020-1078).
Celui-ci, combinant en une véritable mosaïque des extraits des écrits
qui avaient à ses yeux la valeur de classiques, mit au point un nouveau
canon – pour ainsi dire, un hypertexte. Il s’appuyait en particulier sur
l’écho que pouvait créer la nouvelle con�guration des di#érents
passages chez le lecteur auquel les textes d’origine étaient familiers11.
Apparurent en outre des commentaires des œuvres canoniques, dont
il faut peut-être mentionner le plus célèbre, le commentaire de Cheng
Yi �� (1033-1107) au Livre des mutations 12.

Le regain du confucianisme s’accompagna de l’a+nement des
techniques exégétiques. Les « instructions pour une lecture correcte »
( Dushufa ��� ) se multiplièrent ; elles contenaient des indications sur
la progression du programme d’étude, mais aussi des méthodes
concrètes concernant la division et le repérage conventionnel des
mots, des propositions et des phrases. Le commentaire de Zhu Xi aux
Quatre Livres ( Sishu zhangju jizhu ������ 13 ) est une exégèse divisée
en « paragraphes » et en « phrases ». Il semble que la tâche centrale de
ces écrits était de rendre clairs l’ordre et la régularité par le biais de
l’analyse textuelle. Dans l’ouvrage de Chen Kui �� (1128-1203) intitulé
Règles de l’écriture ( Wenze �� 14 ), on trouve les linéaments d’une
pragmatique (emphase, questions rhétoriques, etc.), d’une analyse
syntaxique des rapports entre exemple et induction générale, de la
distinction entre phrase longue et phrase brève, ainsi que d’autres
formes d’analyse textuelle. Un recueil d’« instructions pour une
lecture correcte » dû à Zhu Xi et les « indications » correspondantes de
son beau-�ls Huang Gan �� (1152-1221) devaient donner naissance
dans l’œuvre de Cheng Duanli ��� (1271-1345) à la technique de
ponctuation la plus complète jamais élaborée. Elle recourait à quatre
couleurs (noir, jaune, rouge et vert), quatre formes (cercle, point, ligne
et carré) et deux positions (milieu et côté) a�n de signaler les noms
propres, la �n des propositions ou des phrases, ainsi que d’autres
caractéristiques importantes pour l’explication philologique des
textes15.

En outre, le modèle des pratiques religieuses et savantes bouddhistes
est manifeste dans presque tous les domaines de la renaissance
confucéenne. Deux techniques au plus haut point distinctes se
rapportent à l’usage des diagrammes. L’une est ce que l’on nomme le



« texte en subdivisions » ( kewen ��, �g. 1), dont la forme la plus
ancienne doit remonter à Dao’an � � (iv e siècle) ; toutefois, seuls des

exemples largement postérieurs en sont conservés16. Un kewenguide le
lecteur à travers un soutra selon un itinéraire au cours duquel,
contrairement à ce qui se passe dans le mode de lecture linéaire, la
relation des divers segments du texte est indiquée. L’autre forme
contraste nettement avec la première. Ce sont les « soutras en forme
de pagode » ( jingta �� ), dans lesquels l’observateur se voit o#rir le
moyen de « construire » une pagode sur un chemin certes linéaire,
mais on ne peut plus enchevêtré, à l’aide des caractères d’un soutra.
Ces formes suivent toutes deux un modèle cartographique, dans la
mesure où il s’agit de parcourir des chemins. Cependant, alors que le
kewena pour objectif de ramener, en les analysant, les composantes
d’un texte à un ordre logique, les « soutras en forme de pagode »
représentent un acte dévotionnel, dont l’architecture doit être au
service non pas de l’analyse, mais de l’illumination que vise un
processus méditatif17.

L’un des prérequis les plus importants pour l’usage philologique des
diagrammes était la signi�cation sacrée que l’on attribuait au tuà
l’époque des Song : on considérait que cet objet était le porteur de
révélations18. Hormis le Livre des mutations déjà mentionné, tel était
surtout le statut des cartes numérologiques Hetu �� e t Luoshu �� en
tant qu’elles étaient « tracées par le Ciel et la Terre19 » – ces cartes
n’étaient d’ailleurs pas sans relation avec le Livre. Ce caractère de
révélation fut assigné également au « diagramme du faîte suprême »
que « Maître Zhou [Dunyi] » avait « reçu en don du Ciel20 ». Dans sa
dichotomie des formes de l’écriture, partagées en tu, d’un côté, et shu
� (« l’écrit »), de l’autre, l’historien Zheng Qiao �� (1104-1162)
a+rmait la primauté du tu 21. De la notion d’une révélation sacrée
passant par des diagrammes, qui constituent en réalité des
cosmogrammes, à l’idée qu’un diagramme permet de saisir une vue
générale d’un texte qui contient « ce que des millions de mots ne
sauraient dire22 », il n’y avait qu’un pas. Cheng Fuxin ��� (cf. infra)
dit de ses diagrammes :

Les savants dont les e#orts visent à atteindre la voie

Figure 1. Fig. 1 : Un kewen bouddhique, dans Taisho
dazokyo.



véritable s’appuieront sur les diagrammes pour suivre à la
trace le sens, qui ressemble à un �let par ses cordes, qui
possède des lignes sans enchevêtrement, qui s’adapte
comme un habit au col et dont les plis doivent s’aplanir
d’eux-mêmes23.

L’emploi des métaphores de la texture attire particulièrement
l’attention : �let et cordes, lignes et enchevêtrement, habit et col, plis
et action d’aplanir. La révélation cosmique et la révélation cognitive
sont les deux faces d’une même prémisse épistémologique. Cette
approche rappelle assez exactement la distinction à laquelle est
parvenu Plotin entre les « lettres » et les « phrases », d’un côté, et les
« images » de l’autre24.

Mentionnons en�n la haute qualité graphique de l’impression des
livres, qui atteint sous les Song et les Yuan un degré de précision
remarquable, que l’on ne trouvera que rarement dans les dynasties
postérieures. Le médium de l’imprimerie peut même avoir eu une
inXuence directe sur la composition de certains des diagrammes
cosmographiques25. En 1162, Yang Jia �� publia ses Diagrammes des Six
Œuvres canoniques ( Liu jing tu ��� 26 ; réimpression de la version du
Siku.), qui contiennent plus de 300 illustrations, dont la compilation et
la composition avaient exigé dix années de travail27. L’idée
d’« expliquer les œuvres canoniques par le moyen de diagrammes ( yi
tu jie jing ���� )  » était alors devenue séduisante aux yeux des
savants pour des raisons religieuses, exégétiques et – au moins
autant – techniques.

Œuvres représentatives
L’ensemble de ces conditions de possibilité des diagrammes d’analyse
textuelle est présent dans la pensée et la pratique exégétique de Zhu
Xi. Il n’est donc pas étonnant que presque tous les diagrammes
d’orientation philologique composés depuis les époques Song et Yuan
jusqu’au début de l’époque Ming soient généalogiquement liés à Zhu
Xi par diverses traditions et représentent – même lorsqu’ils s’en
distinguent pour l’essentiel – autant d’illustrations de ses
commentaires écrits ou oraux. De nombreux témoignages donnent à
penser que ces diagrammes ont été modi�és à des �ns didactiques. On
n’y observe pas moins une compréhension de la pensée par elle-
même, au sens d’une « opération de l’esprit », ainsi que l’a signi�é
Cheng Ruoyong ��� en 1268 dans sa conférence inaugurale de
l’académie de Hufeng : « Alors que j’étudiais les dernières œuvres de
Zhu Xi, j’ai tracé un diagramme quadripartite de ses lettres à Li
Qizhang 28. » Le statut des diagrammes varie d’une œuvre à l’autre :
certaines en sont exclusivement composées ; d’autres en sont



seulement parsemées – bien qu’elles leur donnent parfois un rôle

important – de diagrammes qui servent à illustrer le texte29 ; dans
d’autres encore, qui contiennent à la fois du texte et des diagrammes,
c’est en réalité le texte qui est au service de l’explication des
diagrammes. De la même façon, le nombre des diagrammes contenus
dans les œuvres est variable : il peut aller d’un peu plus d’une douzaine
jusqu’à plus de 600, comme c’est le cas des tableaux qui s’enchaînent
dans les Explications complètes des Quatre Livres, l’une des œuvres
collectives composées par Ni Shiyi ��� (1303-1348), Cheng Fuxin ��
� (1258-1341) et Wang Yuanshan ��� (dates inconnues)30.

Objectifs du diagramme
En dehors des linéaments d’analyse textuelle évoqués plus haut, qui
reposaient sur la ponctuation, et de quelques considérations d’ordre
pragmatique, comme la distinction standard également élaborée à
partir de l’époque Song entre les caractères lexicalement « pleins » (
shi zi �� ), d’un côté, et les particules grammaticales (caractères
« vides », xu zi �� ), de l’autre31, la Chine traditionnelle ne connut pas
de grammaire explicite. Le concept occidental de philologie ne
s’applique pas non plus d’une manière adéquate aux e#orts que �rent
les savants des époques Song et Yuan pour se ménager une claire
compréhension des textes. En revanche, les textes soumis à l’exégèse
avaient valeur de textes sacrés, dans la mesure où ils exposaient des
règles contraignantes portant sur la place de l’homme au sein du
cosmos, en s’inspirant des préceptes du saint paradigmatique qu’était
Confucius. C’est pourquoi l’interprétation des classiques en Chine
présente bien des a+nités avec le projet occidental de l’exégèse
théologique. Cette double prétention – à comprendre un texte à partir
de sa structure et en même temps à saisir son message – eut pour e#et
que l’analyse textuelle dut prendre en considération tant des éléments
syntaxiques que des éléments sémiotiques. Aussi n’avons-nous que
très rarement a#aire à la forme pure d’un diagramme complètement
analytique ou à celle d’un mandala dévotionnel destiné à la
méditation. Suivant la distinction que Giulio Barsanti opère à l’égard
des diagrammes européens composés entre le xvi e et le xviii e siècle 32,
nous pourrions quali�er la forme plus analytique de « gnoséologique
et épistémologique » et celle qui invite plutôt à la méditation
d’« exégétique et mystique », tandis que les structures
« méthodologico-pratiques » demeurent réservées aux espèces du
tupourvues d’une orientation technique. Il existe bien sûr des formes
extrêmes, telles que la « méthode essentielle pour la préservation du
cœur » proposée dans les Diagrammes des œuvres de l’école du saint (



Shengmen shiye t u ����� ) dus à Li Yuangang �� � (vers 1172 33)
(�g. 2), dans lesquels l’accent est moins mis sur l’analyse que sur
l’illumination qu’évoque le caractère du « milieu ». Les passages qui y
sont rassemblés – mais non arrangés d’une façon totalement
parallèle – ont pour fonction de permettre l’intériorisation du
programme mental de découverte du « milieu ». Par le biais d’un
arrangement de caractères, un nouveau caractère est produit, dans ce
cas celui du « milieu », procédé qui rappelle la mise en valeur du tracé
de la croix au sein du texte dans le De laudibus sanctae crucis d e Raban
Maur 34 (fig. 3).

À titre d’exemple d’un diagramme qui s’apparente plus à la recherche
d’une compréhension intellectuelle qu’au rapprochement mystique,
on peut évoquer les tableaux que Xu Qian �� (1270-1337) a composés
sur La Grande Étude ( Daxue �� 35 )  ; ils forment l’un des deux chapitres
d e s Livre d e s rites, qui devinrent le point focal de l’attention de la
renaissance néo-confucéenne (�g. 4). Le Daxue a inspiré un très grand
nombre de diagrammes. La représentation donnée par Xu Qian
montre des relations de dépendance logique entre les trois « points
programmatiques » majeurs (« éclairer la claire vertu », « renouveler
le peuple » et « s’arrêter aux biens les plus hauts ») et les « huit
sections » dans lesquelles ces points se réalisent. L’énumération des
huit sections dans un ordre croissant, puis dans un ordre décroissant,
permet à l’observateur de suivre une séquence vers la droite à partir
du milieu, puis de lire une séquence vers la gauche, de nouveau à
partir du milieu. En produisant une nouvelle relation de dépendance,
l’ordonnancement des huit sections dans les deux sens rend possible
une série d’assignations aux trois « points programmatiques », qui

Figure 2. Fig. 2 : « Méthode essentielle pour la préservation du
cœur », dans Li Yuangang, Shengmen shiyetu.

Figure 3. Fig. 3 : Raban Maur, De laudibus sanctae crucis .



n’est pas contenue dans le texte sous cette forme. Ce classement suit
cependant les indications qui se trouvent dans le commentaire de Zhu

Xi 36. Le diagramme est donc la conséquence d’une théorie sous-
jacente, laquelle aurait néanmoins pu prendre une tout autre forme
graphique, comme le démontrent de nombreux autres tumis au point
pour le Daxueet qui vont dans le même sens que le commentaire de
Zhu Xi 37. La division en trois axes de lecture verticale et trois axes de
lecture horizontale (dont un axe de lecture horizontale médian, qui
commence par conduire vers la droite, avant de conduire vers la
gauche) est l’un des nombreux résultats possibles de la mise en œuvre
de cette théorie.

Un fait d’une importance capitale est que les diagrammes d’analyse
textuelle étaient en mesure d’illustrer des relations syntaxiques
– comme la relation entre proposition principale et proposition
subordonnée38 ou comme la relation si fondamentale en chinois entre
« thème » et « rhème », c’est-à-dire entre «  topic(sujet) » et « 
comment(propos) ». Du reste, il ne s’agit presque jamais d’une
représentation « objective » visant uniquement à la représentation
d’orientation syntaxique. Il peut ainsi arriver que, dans des passages
où l’on devrait trouver le « topic » selon la compréhension
grammaticale moderne, ce soit le «  comment » qui apparaisse ; car, aux
yeux de l’auteur du diagramme, cette relation se « lisait » tout
simplement comme réciproque39. On pourrait dire dans de tels cas que
l’élément théorique (ou aussi bien seulement l’élément sémantique)
prend le dessus sur le moment de l’analyse syntaxique. En dépit de ces
« irrégularités », les diagrammes sont une source importante – et
jusqu’à présent peu étudiée – pour notre connaissance de la
compréhension des structures syntaxiques qui était celle des savants
de la Chine traditionnelle.

Formes de la représentation
Stemmas

La question de savoir si des objectifs di#érents impliquent également

Figure 4. Fig. 4 : Diagramme illustrant la « Grande Étude »,
Daxue ��, dans Xu Qian, Du Sishu congshuo.



des formes de représentation totalement di#érentes ne peut guère
recevoir de réponse. Nous trouvons, par exemple, des structures
stemmatiques aussi bien dans les variantes analytiques que dans celles
d’orientation méditative : le diagramme correspondant au « respect » (
jing � ) dans l’ouvrage Diagrammes d e l a mesure des commencements (
Yanjitu ��� ) d e Wang Bo �� (1197-1274), qui se fonde sur un écrit
protreptique de Zhu Xi consacré à la droiture du comportement, est
structuré d’une manière tout à fait stemmatique40 (�g. 5) ; pourtant,
l’ensemble des caractères, qui véhiculent de nombreuses formes
d’exhortation à la droiture, produit le caractère du « respect », lequel
revêt une importance centrale dans l’illumination visée, tout comme
le caractère du « milieu » dans le tableau de Li Yuangang (voir supra).

Les structures arborescentes indiquent en général plus souvent l’axe
de lecture que ne le font d’autres arrangements dans l’espace. Elles
permettent aussi des perceptions qui sont productives d’un point de
vue épistémologique. Assurément, elles portent avant tout la marque
du parallélisme inhérent à la langue écrite de la Chine classique.
Pourtant, elles peuvent signaler, par exemple, des parallélismes
« dissimulés », ensevelis dans une séquence longue. Par ailleurs, elles
peuvent découvrir des parallélismes là où le texte n’en indique aucun
et, ainsi, créer un nouveau réseau textuel41. À la manière d’une
généalogie, voire d’un « arbre généalogique », elles peuvent
véritablement, en donnant une sorte de point de vue cartographique,
indiquer des chemins à travers les di#érentes parties d’un vaste texte
et, par ce moyen, marquer de nouvelles relations logiques entre des
passages qui n’étaient nullement liés dans la présentation linéaire. Les
arbres généalogiques retraçant la transmission des textes, par
exemple la transmission légitime du Dao ( daotong tu ��� ), ont sans
aucun doute eu une inXuence signi�cative sur l’élaboration d’analyses
stemmatiques des textes.

Figure 5. Fig. 5 : « Diagramme consacré à la droiture du
comportement », d’après une texte de Zhu Xi, dans Wang
Bo, Yanjitu.

Figure 6. Fig. 6 : Diagramme illustrant le comportement de
Yan Hui, disciple favori de Confucius, dans Cheng Fuxin,
Sishu zhangtu yinkuo zongyao.



Modèle architectural

Le système d’organisation cartographique ne se réduit cependant pas
à des formes de représentation stemmatiques. Une autre méthode tout
aussi courante est l’expression �gurée de bâtiments, qui entreprend
d’ordonner le texte soit comme un ensemble de bâtiments, soit comme
un détail architectural, soit encore comme un bâtiment isolé. La
présentation des di#érents aspects de la maxime « se dominer et
rétablir les rites » par Yan Hui �� , le disciple favori de Confucius (cf. 
Lunyu, 12, 1), a été illustrée sur un diagramme de Cheng Fuxin sous la
forme de divers blocs de texte, qui sont à bien des égards semblables à
la représentation idéale des palais anciens (�g. 6)42. Les blocs du
pourtour (pour la plupart dans une écriture horizontale) incluent
complètement les rubriques placées en tête ou au pied des règles
générales, tandis que les segments de texte ne formant pas un cadre
(pour la plupart écrits dans une écriture verticale) donnent à voir les
« clauses de réalisation » du comportement selon Yan Hui. Le
diagramme permet, d’une part, un « itinéraire » hiérarchiquement
organisé depuis le haut de la page (« au sud ») jusque dans ses
profondeurs (et vice versa, du reste, une fois que l’on a saisi qu’il est
aussi conforme à l’intention de Confucius de « commencer par en
bas ») ; d’autre part, il rend également possible une vision simultanée
de la totalité, une « vue à vol d’oiseau [bird’s eye view] », sur l’ensemble
de cette sorte de complexe palatial. Hors des deux lignes qui
délimitent les côtés gauche et droit, il n’y a pas de ligne – à la
di#érence de la plupart des diagrammes stemmatiques. La
représentation montre certes de bas en haut une espèce de
développement, mais l’accent porte essentiellement sur l’observation
synoptique des aspects du comportement droit, tels qu’ils sont ici
illustrés par l’exemple de Yan Hui. En haut nous lisons une version
abrégée de la citation du Lunyu �� 9, 11 (et 6, 27) : « Le maître m’a
élargi par la formation et m’a discipliné avec les rites. » Entre les
parties verticales de cette citation se trouve une portion de texte
encadrée, à lire horizontalement. Il s’agit de l’énoncé central du Daxue,
« extension du savoir et exploration des objets », dont les deux parties
présentent potentiellement une correspondance avec les maximes
« élargissement par la formation » et « être discipliné avec les rites ».
En dessous, la réponse que Confucius �t à Yan Hui au sujet de
l’« humanité » ( Lunyu, 12, 1) : « se dominer et rétablir les rites » ; en sa
qualité de directive générale, cet énoncé est également disposé
horizontalement et entouré d’un cadre. Sous ce cadre, nous
reconnaissons la suite du passage du Lunyu, à savoir les explications
détaillées du maître concernant la réalisation pratique de cette
maxime : « ne rien observer, ne rien écouter, ne rien dire, ne rien faire
qui soit contraire aux rites ». La séquence est reprise juste après dans
un cadre (lecture horizontale) : « Tels sont les objectifs de celui qui se
domine », citation extraite de l’un des commentaires oraux de Zhu Xi,



les Leçons de Zhu Xi divisées en catégories ( Zhuzi yulei ���� 43 ). C’est
cette même technique d’ordonnancement que suit le diagramme dans
son ensemble, aussi bien au centre que dans les deux ailes latérales du
« complexe palatial », où les a+rmations de portée générale sont
toujours logées dans des « bâtiments », et les indications concrètes en
vue de la réalisation placées dans des « cours » (parfois aussi dans des
« étages »).

On pouvait également employer séparément les parties d’un bâtiment.
Un autre diagramme de Cheng Fuxin traite de la relation entre le
« cœur de l’homme » et le « cœur du Dao »44 (�g. 7), objet d’un passage
du Livre des documents ( Shujing ��, section Da Yu mou  ��� ). La ligne
unique qui relie toutes les expressions utilisées peut s’interpréter
comme un couloir analogue à ceux que l’on construisait dans les
complexes de palais et de jardins ( huilang �� )  ; elle commence au
terme « homme » et, dans une sorte d’ascension per aspera ad astra ,
�nit au Dao. Dans son commentaire oral de ce passage, Zhu Xi avait
insisté sur l’abîme qui sépare l’homme du Dao et au-dessus duquel seul
le « saint » est à même de jeter un pont. La représentation montre le
progrès accompli par l’homme saint.

Par l’emploi de modèles architecturaux, il est possible de viser à une
forme d’observation dans laquelle le modèle suivi agit d’une manière
assez directe sur la compréhension de l’intention : un couloir en
boucle décrit le chemin qui conduit les hommes au Ciel, et la formule
de Yan Hui « victoire sur soi-même et retour à la morale » ressemble à
un complexe palatial que l’on peut parcourir aussi bien en partant d’en
haut qu’en partant d’en bas.

Un cas particulier apparaît dans un diagramme dessiné vers 1268 par
Li Liwu ��� 45 (�g. 8). Dans cette représentation du Daxue, nous
découvrons, avec un peu d’imagination, une structure de type
architectural, une maison, voire une pagode ; dans une édition de
l’époque Qing, qui modifie insensiblement la disposition des caractères
46 (�g. 9), des lignes ont été tracées entre les di#érents blocs de texte,

Figure 7. Fig. 7 : Diagramme illustrant la juxta-position du
« cœur de l’homme » et du « cœur du ciel », dans Cheng
Fuxin, Sishu zhangtu yinkuo zongyao.



marquant le passage d’un modèle architectural « souple » à un plan
systématique et tout à fait rigide. La rationalité inhérente aux
diagrammes d’analyse textuelle en est encore renforcée.

Nulle part dans la littérature n’est mis en avant d’une manière
explicite le lien qui existe entre les diagrammes et la mémoire. Les
palatia ingentia memoriaed’Augustin n’ont pas d’équivalent dans la
tradition chinoise, et moins encore y trouve-t-on la trace d’un art de la
mémoire (ars memoriae). Nous savons qu’à l’époque Song la
mémorisation des textes passait principalement par la récitation orale
et par une lecture constante et répétée. Résultant d’une opération de
l’esprit, le diagramme aurait pu seconder la mémoire – surtout en ce
qui concerne l’interprétation du texte qu’il représentait –, mais cela
n’entrait probablement pas dans l’intention de la plupart des auteurs.

Les arrangements dans l’espace permettent déjà un certain nombre de
perspectives di#érentes, et c’est ainsi qu’un multiperspectivisme se
fait jour dans certains diagrammes, que l’on peut caractériser comme
la combinaison de modèles architecturaux et de modèles issus de la
culture livresque. Les di#érentes réponses que Confucius fait « selon
leurs capacités » aux disciples qui lui posent successivement la même
question au sujet de l’« humanité » apparaissent encadrées comme
dans l’encadrement d’une porte de maison47 (�g. 10). La forme du
chambranle ressemble quant à elle à la « queue de poisson » ( yuwei ��
) qui marquait la séparation des pages dans divers livres. À chacune
des réponses données aux di#érents disciples s’ouvre donc, d’une
certaine façon, soit une page, soit une porte. Prises ensemble, elles
constituent un synopsis de toutes les déterminations possibles de la
notion d’« humanité ». Si la détermination situationnelle d’une notion
ne correspond pas à la conception occidentale d’une « dé�nition », il
n’en reste pas moins que la forme de la circumnavigation, du periploos,

Figure 8. Fig. 8 : Diagramme illustrant la « Grande Étude »,
Daxue, de Li Liwu, dans Li Liwu, Daxue fawei.

Figure 9. Fig. 9 : Version du diagramme illustrant la
« Grande Étude » (xix e siècle), Daxue, de Li Liwu, dans
Xuehai leibian , 1832.



est caractéristique de la philosophie chinoise, qui privilégie des formes
de détermination aspectuelles, perspectivistes et parfois même
circulaires. Cela se voit d’une façon particulièrement nette dans les
diagrammes ordonnés en cercles concentriques, comme dans le cas
des dé�nitions de l’« humanité » ( ren � ), qui occupent chacune un
segment du cercle.

On pourrait caractériser un grand nombre des diagrammes que nous
avons rencontrés jusqu’ici comme des illustrations, au sens le plus
large, de théories interprétatives portant sur les textes, ces
illustrations opérant par une technique de recon�guration des textes.
Un autre type de diagramme fournit une vue synoptique des passages
qui se rapportent à un thème, comme « se dominer et rétablir les
rites » que l’on trouve chez Yan Hui ; quant à savoir si cette sorte de
synopsis peut être quali�ée de théorie, c’est une question que nous
laisserons en suspens. D’autres encore se servent de la même façon
d’un plus grand nombre de passages : leur intention est moins de
traiter un thème savant d’une manière exhaustive que d’illustrer un
objectif dévotionnel ou méditatif a�n d’en rendre la mémorisation
plus aisée. Ces trois types ont en commun le recours exclusif à
l’écriture, mais l’écriture n’est utilisée dans la dernière catégorie
qu’avec une fonction décorative, surtout lorsque l’ensemble du
diagramme semble se résumer à un unique caractère.

Diagrammes cosmologiques

Les diagrammes cosmologiques, tels que le Diagramme du faîte suprême ,
contiennent aussi des caractères écrits, bien sûr, mais les éléments
�guratifs y sont prépondérants (sous la forme de représentations
abstraites de la relation du Yin et du Yang et des Cinq Phases ou bien
sous celle d’une con�guration de chi#res). Si ces diagrammes ont bien
pour contenu des relations, il ne s’agit cependant pas de relations
discursives, puisque les diagrammes de ce genre sont habituellement
accompagnés d’une explication ( tushuo �� ). Encore faut-il insister
sur le fait que les caractères présents sur les diagrammes sont eux-
mêmes une composante du diagramme, tout comme les signes non
linguistiques. Ces deux catégories de signes forment ensemble le
diagramme. La remarque vaut probablement déjà pour le « manuscrit
de soie du royaume de Chu48 » ; elle vaut en tout cas pour les

Figure 10. Fig. 10 : Les réponses différentes de Confucius
aux questions de ses disciples concernant la
« bienveillance », ren, dans Cheng Fuxin, Sishu zhangtu
yinkuo zongyao.



diagrammes qui sont conservés dans la tradition du Diagramme du faîte
suprême, comme le Diagramme d u Ciel, d e la Terre et du saint , sorte de
diagramme sur le « cœur » en tant que principe de l’Univers, dû à

Chen Zhensheng ��� (1412-1475 49) (�g.11), et le Nouveau Diagramme
du Ciel e t d u destin (ou d u mandat du Ciel, Tianming xin t u ���) dû au
Coréen Yi Hwang (Li Toeg’ye, en chinois Li Tuixi ���), qui composa
ses diagrammes longtemps après que le genre eut Xeuri en Chine 50

( v o i r infra, �g. 12). Le premier combine les caractères des
hexagrammes du Livre des mutations avec leur représentation
graphique en segments clairs (yang)et sombres (yin), en saisons et en
vertus, d’où ressortent les éléments structurels du Diagramme du faîte
suprême – ces éléments sont encore une fois explicitement mentionnés
au milieu du diagramme –, et place en dessous le caractère du
« cœur ». Le second doit être compris comme une sorte de
« description dense », dans laquelle toutes les relations ayant trait aux
notions d’« être » et de « destin » sont disposées dans un espace fort
étroit. Les segments blancs ou ronds se rapportent au « Ciel », les
segments noirs ou carrés, à la « Terre ». Sur tout le pourtour se
succèdent les Douze Branches de la Terre et plus à l’intérieur quatre
des Cinq Phases, corrélées aux quatre vertus des deux premiers
hexagrammes ( qiane t kun). La structure interne du diagramme est
encore bien plus complexe, puisqu’elle doit rendre justice aux diverses
manifestations des vertus cardinales du confucianisme dans l’être
humain, qui participe du Ciel et de la Terre.

Qu’il était facile d’opérer le passage d’un diagramme cosmologique à
un diagramme d’analyse textuelle, c’est ce que démontrent les

Figure 11. Fig. 11 : Le « cœur », principe du Ciel, de la
Terre, du Saint, des Quatre Saisons, des vertus, des
hexagrammes du Livre des Mutations et des signes
cycliques, dans Chen Zhensheng, Chen Shengfu ji .

Figure 12. Fig. 12 : Diagramme illustrant les
manifestations du Ciel et de la terre dans la nature de
l’être humain. Source : Yi Hwang (Corée, xvi e siècle).



tableaux que Wang Bo a consacrés à l’œuvre de Zhou Dunyi (non
seulement au Diagramme du faîte suprême , mais aussi au Livre qui permet
d e comprendre l e s mutation s, Tongshu ��) : la part des caractères
disposés en diagrammes s’accroît imperceptiblement jusqu’à ce que les
relations entre les caractères ne soient plus à la �n que de cet ordre.
Les théories représentées par des diagrammes sont donc à la fois
distinctes et multiples.

La tradition des diagrammes philologiques ne s’est pas poursuivie à
l’époque Ming. Sur les causes de ce phénomène, on ne peut que
spéculer. Peut-être faut-il penser à une perte de valeur du tu au pro�t
de la « peinture » (hua)aux yeux de l’élite, la dépréciation ayant
également touché cette forme spéciale de tu 51. Peut-être faut-il aussi
faire la part des circonstances, car durant l’époque Ming des voix
s’élevèrent pour critiquer l’enseignement de Zhu Xi, enseignement
dont les diagrammes étaient pour la plupart tributaires. Malgré leur
créativité potentielle, ces diagrammes ne pouvaient que �xer une
interprétation et construisaient ainsi une sorte de cage qui enfermait
les exégèses ultérieures. Toutefois, si pour l’essentiel la tradition des
diagrammes d’analyse textuelle �t long feu en Chine même, elle joua
un rôle crucial dans le développement du néo-confucianisme en
Corée : Yi Hwang (1501-1570) et Cho Sik (en chinois Cao Nanming ��
�, 1501-1572) reprirent un grand nombre de diagrammes (en
particulier ceux de Wang Bo et de Cheng Fuxin) et s’essayèrent eux-
mêmes à en inventer52.

Dans la tradition chinoise, les diagrammes d’analyse textuelle
impliquent de véritables théories relatives soit à des textes considérés
individuellement, soit à des ensembles de textes rassemblés en
fonction d’une approche donnée : la représentation de la signi�cation
de tel texte ou de tel passage accompagne souvent l’interprétation de
leur structure, et l’on y trouve aussi des analyses syntaxiques, pour
lesquelles la tradition savante chinoise n’a par ailleurs guère élaboré
de vocabulaire. Ce genre de diagrammes pouvait tirer béné�ce du
prestige des diagrammes cosmologiques, qui permettaient de
visualiser des théories sur un autre mode, à savoir par des éléments
iconiques ou par la combinaison d’éléments iconiques avec des
caractères. De fait, entre les diagrammes d’analyse textuelle et les
diagrammes dévotionnels et méditatifs, il est à peu près impossible de
tracer une limite nette.

(Traduit de l’allemand par Aurélien Berra.)

Notes

1 . Voir Bray, 2007. Au sujet de la dé�nition du tu, Frances Bray se



réfère particulièrement à certains de mes travaux : Lackner, 1990,
1992, 2000. Elle évoque également Reiter, 1990.
2 . La littérature récente est devenue extrêmement vaste. On se
contentera de mentionner ici Stjernfeldt, 2007 ; Ernt et Globisch, 2007,
qui contient une fructueuse discussion de l’approche
diagrammatologique de Peirce, à laquelle je suis fort redevable. Pour
une prise de position qui envisage l’écriture comme un médium
recelant lui-même des diagrammes, voir Krämer, 2006.
3. Carruthers, 1998, p. 251.
4. Peirce, 1973, § 162.
5. Je dois le concept d’« opérations de l’esprit » à Irving Lavin, auquel
va également toute ma reconnaissance pour nombre d’autres
indications.
6. Venture, 2007.
7. Voir Ling et Cook, 1999, ainsi que Dorofeeva-Lichtmann, 2007.
8. Voir Kalinowski, 2003.
9. Voir les Notes sur l’origine de l’école des frères Cheng (Yi Luo yuanyuan lu
����� ), Congshu jicheng, nos 3340-3341, ouvrage composé par Zhu Xi
en 1173 sur le modèle des histoires des écoles bouddhistes.
10. Bol, 1992.
11. Voir Friedrich, Lackner et Reimann, 1996. Voir également Lackner,
2006.
12. Cheng, 1981.
13. Zhu, 1983.
14. Chen, 1993.
15. Pour une édition commentée, voir Chen, 1992 ; sur la situation de
Cheng Duanli au sein de l’« éducation linguistique traditionnelle en
Chine », voir Zhang, 1992.
16. Lackner, 2007, et en particulier p. 342-343.
1 7 . Le « soutra en forme de pagode » d’époque Yuan qui est ici
représenté est issu de : Miaofa lianhuajing tulu, Taipei, 1995.
18. Lackner, 2007, p. 345-346.
19. Zhu, 1986, chap. 65, p. 16 : « Le Ciel et la Terre ne peuvent pas
parler. […] Hetu et Luoshu ont été tracés par le Ciel. »
20. Conception déjà canonique à l’époque Ming : voir CAO, 1983. La
référence à l’origine céleste du Diagramme du faîte suprême se trouve
déjà chez Chen Chun �� (1159-1223), disciple de Zhu Xi :» Maître
Zhou Dunyi obtint ce diagramme directement du Ciel » ( Beixi ziyi ���
�, Congshu jicheng, no 645, p. 76).
21. Zheng Qiao, Tongzhi lüe ; voir Lackner, 2007, p. 346.
22. Wang Bo, Yanjitu ��� ( Congshu jicheng, no 645), Préface ; voir
Lackner, 1990, p. 148.
23. D’après Zhou, 1997 p. 32, qui cite Xin’an wenxian zhi �����.
24. Ennéades, V, 8 (= traité 31) : « les sages d’Égypte […] en dessinant
des images […] manifestent ainsi le caractère non discursif de
l’intelligible. Ce qui veut donc dire que chaque image est une science,
un savoir, une réalité particulière donnée tout d’un coup et qui ne
relève ni du raisonnement ni de la délibération » (traduction de



Jérôme Laurent dans Brisson et Pradeau, 2006, p. 99 [l’auteur citait la
traduction anglaise, très proche, de A. H. Armstrong, N.d.T.]).
25. Bray, 2007, p. 66.
26. Taipei (Shangwu yinshuguan), 1986.
27. Pour une version de cet ouvrage récemment retrouvée sur des
pierres polies et qui diffère de la version du Siku, voir Wu, 2003.
28. Walton, 1999, p. 195.
29. Ainsi par exemple chez Xu Qian �� , Du Sishu congshuo �����,
Congshu jicheng, nos 0246-0248, et Du Shu congshuo �� �� , Congshu
jicheng, no 3611.
30. Sishu jishi ����, dans Xuxiu siku quan shu  ������, Shanghai,
vol. 160, p. 1-579 (réimpression due à la Bibliothèque de Pékin d’une
édition du début de l’époque Ming). Cheng Fuxin est l’auteur unique
de Sishu zhangtu yinkuo zongyao ��������, édition de l’époque Yuan,
micro�lm no 401 de la Bibliothèque palatiale de Taipei. L’expression
yinkuo signi�e littéralement « redressement du [bois] tordu ». Le
développement de l’ouvrage est traité d’une façon détaillée dans Gu,
2006.
31. Harbsmeier, 1998, p. 88-91.
32. Barsanti, 1992, p. 77.
33. Congshu jicheng, no 627.
34. Voir Sears, 1986.
35. Xu Qian, Du Sishu congshuo �����, op. cit.
36. Zhu, 1983, p. 4.
37. Par exemple chez Wang Bo, Yanjitu, op. cit.
38. Un exemple remarquable est le diagramme consacré par Wang Bo à
la section 27 du Zhongyong : voir Lackner, 2007, p. 350.
3 9 . Le meilleur exemple en est le diagramme de Wang Bo sur l’
Inscription occidentale de Zhang Zai : voir Lackner, 1992.
40. Wang Bo, Yanjitu, op. cit.
41. Voir Lackner, 1996, où sont analysés deux diagrammes di#érents
portant sur un passage de Zhongyong, 20.
42. Cheng Fuxin, Sishu zhangtu yinkuo zongyao, op. cit., fo 61.
43. Zhu, 1986, surtout chap. 78 et 79, passim.
44. Sishu zhangtu yinkuo zongya o, op. ci t., fo 19.
45. Li Liwu, Daxue fawei ����, ainsi que Daxue benzhi ����, Congshu
jichen g, no 477.
46. Dans l’encyclopédie Xuehai leibian ���� publiée en 1832 par Cao
Rong ��, nouvelle édition, Taipei, 1964. L’élaboration du diagramme
peut remonter à une date plus ancienne encore.
47. Sishu zhangtu yinkuo zongyao, op. cit., fo 57.
48. Voir Dorofeeva-Lichtmann, 2007.
49. Chen Zhensheng, Chen Shegnfu ji ����, Congshu jicheng, no 2134.
50. Zhang, 1989, p. 280.
51. Voir Bray, 2007, p. 49-50.
52. Sur le néo-confucianisme coréen, voir Deuchler, 1980 et 1992. Sur
les diagrammes de Yi Hwang, voir Kalton, 1988. L’originalité des



diagrammes de Cho Sik a été mise en doute récemment par Liu Xuezhi,
qui l’attribue au travail de Cheng Fuxin : voir Liu, 2004.

Bibliographie

Barsanti, 1992 : Giulio Barsanti, La scala, la mappa, l’albero. Immagini e
classificazioni della natura fra Sei e Ottocento, Florence.
Bol, 1992 : Peter Bol, This Culture of Ours. Intellectual Transitions in
T’ang and Sung China, Stanford.
Bray, 2007 : Francesca Bray, « Introduction : The Powers of Tu », in
Francesca Bray, Vera Dorofeeva-Lichtmann et Georges
Métailié (éd.), Graphics and Text in the Production  of Technical
Knowledge in China. The Warp and the Weft, Leyde, p. 1-78.
Brisson et Pradeau, 2006 : Luc Brisson et Jean-François
Pradeau (dir.), Plotin. Traités 30-37, Paris.
Cao, 1983 : Cao Duan �� (1376-1434), « Taiji tushuo shu jie » ����
�� Yingyin Wenyuange Siku quan shu  ���������, Taipei, no 697,
p. 1-13.
Carruthers, 1998 : Mary Carruthers, The Craft of Thought. Meditation,
Rhetoric, and the Making of Images, 400-1200, Cambridge (Mass.).
Chen, 1993 : Chen Kui, Wenze ��, Pékin, 1988 et Taipei.
Cheng, 1992 : Cheng Duanli, Chengshi jiashu dushu fennian richeng  ��
������, Hefei.
Cheng 1981 : Cheng Yi, Zhou Yi Chengshi zhuan �����, in Er Cheng ji
���, Pékin, vol. 3, p. 689-1026.
Deuchler, 1980 : Martina Deuchler, « Self-Cultivation for the
Governance of Men : The Beginnings of Neo-Confucian Orthodoxy
in Yi Korea », The Journal of Korean Studies , vol. 2, p. 9-38.
Deuchler 1992 : M. Deuchler, The Confucian Transformation of Korea. A
Study of Society and Ideology, Cambridge (Mass.).
Dorofeeva-Lichtmann, 2007 : Vera Dorofeeva-Lichtmann, « Mapless
Meaning. Did the Maps of the Shanhaijing ever exist ? », in
Francesca Bray, Vera Dorofeeva-Lichtmann et Georges
Métailié (éd.), Graphics and Text in the Production of Technical
Knowledge in China. The Warp and the Weft, Leyde, p. 242-249.
Ernst et Globisch, 2007 : Christoph Ernst et Claudia Globisch, « Die
diagrammatische Repräsentation soziologischen Wissens am
Beispiel der Antisemitismusforschung », Sozialersinn. Zeitschrift für
hermeneutische Sozialforschung, 2, p. 211-236.
Friedrich, Lackner et Reimann, 1996 : Michael Friedrich, Michael
Lackner, Friedrich Reimann (éd.), Chang Tsai : Rechtes AuNichten.
Cheng-meng übersetzt aus dem Chinesischen, mit Einleitung und
Kommentar, Hambourg.
Gu, 2006 : Gu Yongxin ���, « Cong “Sishu jishi” de bianke kan
sishuxue xueshushi » ���������������, Journal of Peking
University (Philosophy and Social Sciences) , vol. 43, no 2, p. 104-113.
Harbsmeier, 1998 : Christoph Harbsmeier, Language and Logic



(première partie du vol. 7 de Joseph Needham, Science and
Civilization in China), Cambridge (Mass.).
Kalinowski, 2003 : Marc Kalinowski (éd.), Divination et société dans la
Chine médiévale. Étude des manuscrits de Dunhuang de la Bibliothèque
nationale et de la British Library, Paris.
Kalton, 1988 : Michael Kalton, To Become a Sage. The Ten Diagrams on
Sage Learning by Yi T’oegye, New York.
Krämer, 2006 : Sybille Krämer, « Die Schrift als Hybrid zwischen
Sprache und Bild. Thesen über die Schriftbildlichkeit unter
Berücksichtigung von Diagrammatik und Kartographie », in Bilder :
ein (neues) Leitmedium ?, éd. Torsten Ho#mann et Gabriele Rippl,
Göttingen, p. 79-92.
Lackner, 1990 : Michael Lackner, « Die Verplanung des Denkens am
Beispiel der tu », in Lebenswelt und Weltanschauung im
frühneutzeitlichen China, éd. Hellwig Schmidt-Glintzer, Stuttgart,
p. 134-156.
Lackner, 1992 : M. Lackner, « Argumentation par diagrammes : une
architecture à base de mots. Le Ximing ( l’Inscription occidentale)
depuis Zhang Zai jusqu’au Yanjitu », Extrême-Orient, Extrême-Occident,
14, p. 131-168.
Lackner, 1996 : M. Lackner, « La position d’une expression dans le
texte : explorations diagrammatiques de la signi�cation », Extrême-
Orient, Extrême-Occident, 18, p. 35-51.
Lackner, 2000 : M. Lackner, « Was Millionen Wörter nicht sagen
können : Diagramme zur Visualisierung klassischer Texte im China
des 12. bis 14. Jahrhunderts », Semiotik, 22, p. 209-237.
Lackner, 2006 : M. Lackner, « Der Heilige innen und außen. Die
Lehre von den zwei Naturen des Konfuzius bei Zhang Zai (1020-
1078) », in Sakralität zwischen Antike und Neuzeit, éd. B. Hamm,
K. Herbers et H. Stein-Kecks, Franz Steiner ( Beiträge zur
Hagiographie, vol. 6).
Lackner 2007 : M. Lackner, « Diagrams as an Architecture by Means
of Words : the Yanjitu », in Francesca Bray, Vera Dorofeeva-
Lichtmann et Georges Métailié (éd.), Graphics and Text in the
Production of Technical Knowledge in China. The Warp and the Weft,
Leyde, p. 341-381.
Ling et Cook, 1999 : Li Ling et Constance A. Cook, « Translation of
the Chu Silk Manuscript », in DeRning Chu : Image and Reality in
Ancient China, éd. Constance A. Cook et John S. Major, Honolulu,
p. 171-176.
Liu, 2004 : Liu Xuezhi, « Cao Nanming dui Song ru “xintong
xingqing” shuo zhi tushi quanjie », Zhongguo zhexue shi , 2, p. 55-60.
Peirce, 1973 : Charles Sanders Peirce, Lectures on Pragmatism.
Vorlesungen über Pragmatismus, éd. Elisabeth Walther, Hambourg .
Reiter, 1990 : Florian Reiter, « Some Remarks on the Chinese Word
tu “chart, plan, design” », Oriens, 32, p. 308-327.
Sears, 1986 : Elisabeth Sears, « Word and Image in Carolingian
Carmina Figurata », in World Art. Themes of Unity in Diversity. Acts of the



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

XXVIth International Congress of the History of Art, éd. Irving Lavin,
University Park et Londres, vol. 2, p. 341-348.
Stjernfeldt, 2007 : Frederik Stjernfeldt, Diagrammatology. An
Investigation on the Borderlines of Phenomenology, Ontology, and
Semiotics, Dordrecht.
Venture, 2007 : Olivier Venture, « La représentation visuelle dans
les pratiques pyro-ostéomantiques dans la Chine archaïque », in
Francesca Bray, Vera Dorofeeva-Lichtmann et Georges
Métailié (éd.), Graphics and Text in the Production of Technical
Knowledge in China. The Warp and the Weft, Leyde, p. 83-107.
Walton, 1999 : Linda Walton, Academies and Society in Southern Sung
China, Honolulu.
Wu, 2003 : Wu Changgeng ���, « Liujingtu beishu kao ������ »,
Kongzi yanjiu, 2, p. 71-79.
Zhang, 1989 : Zhang Liwen ���, Tuixi shu jieyao �����, Pékin.
Zhang, 1992 : Zhang Zhigong ���, Chuantong yuwen jiaoyu jiaocai
lun ���������, Shanghai.
Zhou, 1997 : Zhou Xiaoguang ���, « Xin’an lixue yuanliu kao » ��
�����, Zhongguo wenhua yanjiu, 16, p. 29-36.
Zhu, 1983 : Zhu Xi, Sishu zhangju jizhu ������, Pékin.
Zhu, 1986 : Zhu Xi, Zhuzi yulei, Pékin.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Diagrammatologie
	La tradition du diagramme en Chine
	Conditions de possibilité des diagrammes d’analyse textuelle
	Œuvres représentatives
	Objectifs du diagramme
	Formes de la représentation
	Stemmas
	Modèle architectural
	Diagrammes cosmologiques

	Bibliographie
	Nos partenaires


