La redescription de
I’anthropologie selon

Marilyn Strathern

L'Homme. Revue francgaise d'anthropologie, n°218, 2016, p. 117-149

Ashley Lebner and Arianne Dorval

Abstract

This paper elaborates on Strathern’s view of anthropological
description as redescription. As such, it not only makes visible
how relations animate Strathern’s anthropology, but captures
how Strathern redescribes anthropology in turn. Indeed,
redescription is not a « concept » that will help us « compare »
« societies ». Rather it is a relation, so-called because it requires
others to operate, and thus helps us see interpersonal and
conceptual connections/ distinctions anew. The paper explores
the series of relations that comprise Strathern’s redescription -
from displacement and analogy to relations and politics - first
emphasizing the importance of Strathern’s displacement of two
key anthropological terms, that of society and the individual.
From that displacement, it is shown that Strathern’s intellectual
creativity follows : from her reflections on sociality and
dividuality, to her critique of conventional comparison ; from her
deployment of analogical reason, to her writing as cyborgian
author ; and from the development of a new anthropological
genre, to her reconception of anthropological politics as the
redescription of relations. In going to the heart of Strathern’s
anthropological practice, showing how each analytic is related to
the other, the piece hopes to facilitate new engagement with her
work. Although the challenge of her ethnographic style will
remain, elucidating the rarely-explored coherence of her project

is a good way to begin new discussions.

Marilyn Strathern peut tout a fait commencer un essai par une
vignette ethnographique et y répondre par une autre, préférant
cultiver 'aspect énigmatique de son objet plutét que d’en donner la


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=25
https://www.savoirs.app/en/articles?author=26

clé. Chez Strathern, la forme fait bien sir partie de I'argument, ce qui
est une maniére pour elle d’attirer ses lecteurs, dans 'espoir de capter
leur attention et non de les obliger a respecter les termes d’un contrat.
Cette transformation de la forme et de I'argumentation, cette fagon
d’écrire avec et a partir des récits des autres, est une facette de ce que
jappellerai ici « redescription », bien qu'une redescription implique

aussi de mettre en ceuvre d’autres relations, comme nous le verrons

1 Méme si elle « dissimule » certains termes de son

plus loin
argumentation, Strathern choisit ses mots et ses formes tres
soigneusement - ce nest pas toujours manifeste, son écriture étant
souvent jugée simplement « difficile ». En effet, le plus important
lorsqu’on entame la lecture de I'ceuvre de Strathern, voire d'un texte
sur Strathern, est sans doute ceci : préter attention aux mots et aux
formes, ainsi qu’aux relations entre ceux-ci - relations qui

comprennent, bien évidemment, les distinctions.

Mary Douglas a dit un jour deStrathern quelle était une
« anthropologue d’anthropologue » (ce qui n’était pas vraiment une

flatterie)’. Si le travail d’envergure qu'elle a accompli suscite
aujourd’hui de l'intérét dans I'ensemble des sciences humaines et

sociales®, Strathern n’en est pas pour autant toujours bien comprise.
Néanmoins, et peut-étre méme parfois du fait de cette mauvaise
compréhension, elle est souvent considérée comme I'une des plus
éminentes « théoriciennes » de I'anthropologie, dont le travail ne
pourrait étre réduit a un seul concept, un seul théeme ou un seul
principe. C'est sans doute vrai, jusqu’'a un certain point. Strathern a
effectivement écrit sur un nombre impressionnant de sujets, dans les
domaines de la parenté, du sexe, de la science, du droit, de I'’économie
et de la bureaucratie. En outre, elle a fait évoluer petit a petit, au fil du
temps, son répertoire de mots et d’'images (mais pas les enseignements
qu'elle a tirés en les élaborant). Pourtant, comme elle le fit au cours
d’un récent entretien, Strathern insiste sur le fait que son projet est
moins de développer une théorie ou des concepts que de produire une
« bonne description » (Bori¢ 2010), de faire de la « bonne »
ethnographie (Edwards & Petrovi¢-Steger 2011 ; Allard 2014 ; Street &
Copeman 2014). En d’autres termes, le projet de Strathern associe le
rejet de la « théorie » a un but singulier, qui implique un travail
permanent, puisqu’a ses yeux aucune description n’est jamais parfaite
ni définitive. Dans la mesure o, pour Strathern, « une discipline n’est
ni plus ni moins que leffort de décrire, [et ou] le génie de
I'anthropologie a toujours été son engagement descriptif avec l'acte
méme de description, avec la fagon dont les gens produisent des récits
d’eux-mémes » (2005a :xii), nous comprenons pourquoi le mot
« redescription » est celui qui rend le mieux compte de son approche
de I'anthropologie.

Cela étant, la redescription strathernienne se veut aussi beaucoup plus
critique, voire politique, qu’on ne pourrait le supposer en la réduisant



a une « re-constitution cohérente de récits ». Elle est critique, bien siir,
en partie parce qu’elle renvoie a la maniére dont Strathern reformule
le sens de la critique dans la recherche, a savoir : « multiplier et diviser
a nouveau les résultats de toute thése particuliére » (2006 : 199). Or, a
cette idée de la critique s’ajoute une attention constante au langage
analytique et a la fagcon dont celui-ci peut étre décentré. Comme
Strathern le sait pertinemment, le langage analytique conventionnel a
joué un role pernicieux dans le discours de I'’Etat, que ce soit
intentionnellement ou non (Strathern 1996a ; Greenhouse 2017). S'il
est vrai qu'elle a peu écrit sur la « politique » en tant que telle, les
interprétations qui en déduisent que son ceuvre est apolitique (par
exemple, Josephides 1991) passent a c6té de ce que I'écriture de
Strathern nous dit : la maniére la plus stratégique de mener une
« politique » anthropologique est de modifier les mots et les formes au
travers desquels s’exprime I'anthropologie.

Avant d’examiner la politique inhérente a la redescription selon
Strathern, cet essai s’attachera a élucider une série de propositions
imbriquées. 1l s’agira, en effet, non pas de retracer |'utilisation répétée
d’un « concept », mais d’appréhender la redescription comme une série
de relations. Et cela, non seulement parce que Strathern emploie le mot

et ses variantes - telles que « redécrire » — avec parcimonie dans son

ceuvre?, mais aussi, et de facon encore plus significative, parce que

I'anthropologie  de Strathern ne privilégie pas la création de

« concepts ».

« Linvention de concepts » a longtemps été associée au travail de la

philosophie®. Or, dans la mesure ol Strathern a pour projet de mettre
en lumiére la contribution spécifique de I'anthropologie, et en
particulier de I'ethnographie, elle se méfie, comme nous le verrons
bientdt, de 'utilisation des catégories analytiques usuelles, telles que
« la société », « lindividu », « la comparaison » (au sens
conventionnel) et, plus généralement, « la théorie ». En revanche, elle
ne s’oppose jamais frontalement a la notion de « concept », ce qui
parait difficile compte tenu des contraintes du langage universitaire.
Et pourtant, on ne peut négliger l'importance de la série de
« relations » qui stimule ses analyses. Si Strathern définit les relations
comme les connexions et les distinctions conceptuelles et
interpersonnelles qui constituent la vie sociale (Strathern 2005b : 9-
14), il convient de souligner qu’a ses yeux chaque mot compte : bien
que les concepts soient relationnels, orienter I'anthropologie vers la
création de concepts n’est pas la méme chose que d’« utiliser des
relations pour dévoiler des relations » ( Ibid. :vii). Cette derniére
proposition, qui est une autre des définitions de I'anthropologie
formulées par Strathern, doit étre comprise comme une réponse a
I'appel lancé aux anthropologues pour qu’ils et elles commencent a
créer des concepts. La proposition de Strathern indique aussi déja

pourquoi son ceuvre ne saurait étre assimilée au tournant ontologique,



sur lequel je reviendrai plus tard, méme si elle apprécie la créativité de
ses principaux instigateurs ainsi que leur souci de rendre hommage a

la différence.

Dans ce qui suit, la redescription sera examinée afin d’éclairer la fagon
dont les relations animent I’anthropologie de Strathern. Elaborée tout
au long de son ceuvre de maturité, la redescription a d’abord été
formulée dans The Gender of the Gift (1988), livre qui « désécrit » son
premier ouvrage, Women in Between (Strathern 1972, voir aussi 2017).
Dans une section clé de I'introduction de The Gender of the Gift, intitulée
« Negativities : Redescribing Melanesian Society » (1988 : 11),
Strathern expose I'idée-force de sa contribution. Elle va plus loin que
dans ses travaux antérieurs fondés sur la « mise en place de
négativités » (Ibid.), ou elle démontrait que différents concepts - tels
que « nature » et « culture » (Strathern 1980), ou encore « droit » et
« contrdle social » (Strathern 1985) - ne pouvaient s’appliquer au cas
de Hagen, principal terrain de son enquéte ethnographique dans les
montagnes de laPapouasie-Nouvelle-Guinée. The Gender of the Gift
aborde plutét la question plus large de la description elle-méme : « Nos
propres métaphores traduisent une métaphysique profondément
enracinée, qui se manifeste dans toutes sortes d’analyses. La question
est de savoir comment les décentrer le plus efficacement possible »
(1988 : 12). En décentrant certains concepts clés - en particulier ceux
de « société » et d’'« individu » -, de nouvelles relations analytiques
sont élaborées dans The Gender of the Gift, dans Partial Connections (2004
[1991]) et tout au long de son ceuvre ultérieure : depuis le déploiement
de I'analogie jusqu’a la découverte de relations qui remettent en cause
la notion d’échelle. On peut dire qu’il s’agit de relations car elles
operent a partir d’autres termes. Elles constituent ainsi le coeur de la
redescription (elle-méme bien siir une « re »lation), rendant possible

un nouveau mode de critique et de politique anthropologique.

Décentrement, analogie, relations, politique : j'examinerai chacune de ces
relations a tour de réle pour montrer comment elles sous-tendent les
redescriptions qui sont au cceur de l'anthropologie de Strathern.
Autrement dit, je m’efforcerai d’établir que chacune de ces relations -
décentrement, analogie, relations, politique - est imbriquée dans
l'autre, qu’ensemble, elles constituent les coordonnées de base de
'écriture de Strathern. Il ne s’agit pas de prétendre qu’on ne peut
aborder séparément les différentes parties de son ceuvre. Néanmoins,
privilégier 'unité de la pensée de Strathern me semble représenter la
meilleure fagon d’aider de nouveaux lecteurs a y entrer. Par ailleurs, si
mon objectif premier n’est aucunement de répondre aux critiques ou
de les contester, j'ai le sentiment que nombre de jugements portés sur
le travail de Strathern n’ont pas tenu compte de son projet relationnel
plus vaste, qui est de redécrire I'écriture ethnographique, tout autant
que I'anthropologue comme auteur(e) - voire comme personne -, a
partir des relations qui le ou la composent. Ainsi Strathern crée-t-elle

un nouveau genre ethnographique, bien qu’elle n'envisage pas que



d’autres puissent le suivre tel quel, compte tenu de leurs propres

implications relationnelles.

Si Strathern ne propose pas de « programme » a reproduire®, cela ne
signifie pas pour autant que son projet soit « aléatoire ». Au contraire,
comme elle le dit elle-méme, « jespere qu’il comporte une certaine
cohérence » (Bori¢ 2010 : 281). Le but de cet article est de montrer que
c’est incontestablement le cas : depuis The Gender of the Gift, Strathern a
développé un projet remarquablement cohérent qui offre des
réponses aux nombreux arguments qu’on lui oppose - y compris aux
arguments politiques. Que ces réponses soient satisfaisantes ou non
est une question que d’autres pourront poser plus tard ; notre
premiére tiche est néanmoins de bien les comprendre. Si je m’adresse
ici surtout aux anthropologues, c’est que la redescription par
I'ethnographie a laquelle s’est attelée Strathern les interpelle en
premier lieu : son projet invite tout chercheur qui le veut bien a
redécrire des relations, ce qui lui apporterait une compréhension
nouvelle des diverses pratiques de savoir, mais aussi lui permettrait
d’exercer le réle critique, voire méme « politique », auquel il ou elle

pourrait prétendre.

Commencer par décentrer

La redescription commence en décentrant des concepts. Pour
Strathern, c’est bien par la qu’il faut commencer, car certains concepts
euro-américains sont si dominants qu'ils corrompent toute
description. Aussi les anthropologues doivent-ils décentrer ces
concepts afin de « créer des espaces qui [...] manquent aux analyses
exogenes » (1988 : 11). Or, cet acte implique une série d’autres gestes
analytiques qui surgissent en partie des concepts ainsi décentrés. Cela
s’applique particulierement aux principaux termes que décentre
Strathern dans The Gender of the Gift et dans tous ses travaux

ultérieurs : la « société » et son compagnon naturel, '« individu ».

Il convient de s’attarder un instant sur ce premier décentrement, car
on note rarement jusqu'a quel point il est au coeur méme de
I'anthropologie de Strathern. En effet, on rencontre souvent 'idée
qu'elle l'aurait accompli uniquement dans The Gender of the Gift. Or, il
est au fondement de la créativité analytique de toute son ceuvre.
Comme 'explique Strathern, si ce décentrement s’avére nécessaire, ce
n’est pas parce que « société » et « individu » constituent de mauvaises
traductions de concepts indigénes. En fait, pour Strathern, la
traduction n’est jamais qu'une « illusion » ( Ibid. : 29) ; on ne peut pas
rendre les autres parfaitement lisibles, tels qu'ils « sont », par le biais

du langage anthropologique. Les anthropologues peuvent espérer



produire de meilleures descriptions uniquement grace a une vigilance
constante et apres avoir d’abord traité de I'opposition percue entre
société et individu. C'est que cette opposition est particulierement
tenace : « La société est envisagée comme ce qui relie les individus les
uns aux autres, soit les relations entre eux. On congcoit ainsi la société
comme ce qui ordonne et qui classe et, en ce sens, comme une force
unificatrice » ( Ibid. : 12). Cette force est censée réunir et faconner des
individus uniques, qui peuvent ensuite transformer cette relation -
bien que les individus soient toujours, fondamentalement, « imaginés
comme étant conceptuellement distincts des relations qui les
rassemblent » ( Ibid. : 13). C’est cette notion persistante de société et
d’individu, d'un ensemble composé de parties individualisées mais qui
les englobe a la fois, que Strathern décortique pour arriver a sa
premiere description de ce quelle nomme la « socialité
mélanésienne ». La Mélanésie, il faut le préciser, est moins un lieu
qu'une synthése ethnographique et une expérience qui explore la
possibilité de penser la différence dans le cadre de I'analyse euro-
américaine (a noter que mes futures références a la Mélanésie seront
en réalité a la « Mélanésie » ; Gell 1999). A l'inverse, la « socialité »,
définie par le fait de « créer et maintenir des relations » ( Ibid. : 13),
permet d’étudier la Mélanésie loin de I'ombre portée par ce qu'on
pourrait appeler la « pensée-société ». Celle-ci est encore plus
persistante et sans doute moins bien comprise que ne l'est la « pensée-
marchandise » (I’hypothése selon laquelle les individus différent des

« choses » et sont moins aliénables). Pourtant, et c’est crucial, la

pensée-société englobe la pensée-marchandise, voire la génere’.

Bien sfir, décentrer la société et I'individu revient a déstabiliser les
concepts fondateurs de 'anthropologie moderne. La « société » fut
d’abord prédominante au sein de I'anthropologie sociale britannique,
et ce, dés ses débuts fonctionnalistes. Certes, I'anthropologie sociale
classique a souvent enjoint a ses praticiens de ne pas « réifier » la
société ; elle a également privilégié la « personne » plutét que
I'individu, soulignant le fait que celle-ci « était déja un élément d’'une

relation sociale, déja [...] une fonction de la relation », un ® (Strathern
2005b : 41). Une telle précédence accordée aux relations explique aussi
pourquoi la personne est un concept essentiel pour Strathern, et
pourquoi elle est plus redevable a I'anthropologie sociale classique

qu'au structuralisme (Strathern 2017)° - une autre raison pour laquelle
les lecteurs francais devraient cesser de croire que son anthropologie
n'est quune forme de structuralisme déguisé. Pourtant, les
anthropologues sociaux étaient encore attachés a la société : ils
étaient soucieux de décrire des « systémes formant une “unité
complexe” ou, plus généralement [..], une ou des structure[s], qui
constituailen]t “un arrangement de personnes dans un systéme
institutionnel de relations déterminées” » (Radcliffe-Brown 1952 : 53 ;
cité in Strathern 2005 : 41). Méme si les anthropologues sociaux ont pu

faire preuve d’'une certaine réflexivité concernant les problemes que la



société et I'individu posaient a 'ethnographie, ils réinstituérent donc

ces derniers par le biais de « systémes » et de « structures ».

La société était également présente dans des modeles postérieurs,
percus a leur époque comme des outils de transformation ou de
modernisation de I'anthropologie (sociale), et c’est en ce sens qu’elle
est décentrée par Strathern. Par exemple, dans The Gender of the Gift
(1988), Strathern s’intéresse au féminisme et, par association, a la
tradition marxiste dont il s'inspire fréquemment. Le marxisme a
longtemps influencé les traditions critiques parce qu’il joint le
juridictionnel a I'analytique : il théorise la production des inégalités
tout en exposant les stratégies de classe qui conduisent a la
domination et a I'exploitation. Quoique le féminisme (ou certaines
« approches » féministes) ait pu critiquer le marxisme du fait de son
androcentrisme, il n’en partage pas moins avec lui un intérét pour
I'étude des formes d’inégalité et pour la lutte contre celles-ci (mais en
se référant spécifiquement au genre). Tout en sympathisant avec ces
approches - Strathern est féministe et a été 1'une des premieres
anthropologues a écrire spécifiquement sur les femmes (Strathern
1972) -, elle s’interroge sur I'effet que peuvent avoir de telles analyses
critiques sur l'ethnographie. En effet, bien que ces analyses
s'intéressent aux relations, le mot « inégalité » évoque avant tout un
cadre sociétal global avec sa division en groupes - des classes et des
sexes —, qui sont constitués a leur tour d’agents individuels. En outre,
I'inégalité nous pousse a concevoir la différence comme étant en fin de
compte toujours hiérarchique :a échelles multiples (Strathern 1987a,
1987b : 287). Pourtant, avant méme que Strathern ne songe a critiquer
la société - et son produit conceptuel qu'est I'« inégalité » -, elle

7 . . \ 7 . /7 . .
écrivait a propos des préoccupations féministes :

« [...] des notions telles que biais masculin ou point de vue féminin
peuvent étre extrémement fructueuses, et certainement transformer
notre facon de “voir” [...]. Néanmoins, le bruit de notre propre labeur
ne doit pas nous assourdir au point de nous faire oublier que les autres
sont eux aussi créatifs ».(1981 : 684)

Il s’agit la d’'une des critiques les plus acerbes et les plus directes

t1° 3 I'encontre d’autres anthropologues

qu'elle ait formulées par écri
ou écoles de pensée. Or, cette critique signale aussi le début d’'un
malaise persistant face au féminisme et a différentes modes
intellectuelles qui ont fait peser les préoccupations euro-américaines
directement sur l'ethnographie (Strathern 1987c). Si la pratique
critique de Strathern a évolué au cours de I'élaboration de son
approche redescriptive, durant les années 1980, son souci de faire
place a la créativité des autres n’a cessé d’orienter ses efforts depuis

lors.

C’est peut-étre la priorité accordée a I'ethnographie dans son ceuvre

qui a conduit ses détracteurs a méconnaitre la démarche politique de



Strathern, alors méme que décentrer la société avait une réelle portée
critique dans le contexte de la révolution néolibérale (toujours en
cours) - laquelle s’incarne dans la célébre phrase prononcée par
Margaret Thatcher en 1987 : « Il n’y a pas de société » (cité in
Strathern 1996a : 53). Je reviendrai plus longuement sur cette question
dans la quatriéme partie de cet essai. Mais la « politique » de
Strathern, ainsi que son intérét critique pour I'anthropologie a I’égard
du pouvoir sont pleinement intégrés a sa pratique redescriptive. Je me
pencherai donc tout d’abord sur les propositions analytiques qui

constituent la redescription elle-méme.

Jusqu'a présent, je me suis concentrée sur l'acte de décentrer. Plutét
que de codifier un concept dans le répertoire de Strathern, je voulais
éclairer sa pratique : d’abord, I'élimination permanente des concepts

de « société » et d’« individu » de son travail'l

et, ensuite, une
tendance plus générale a éviter les concepts euro-américains
surdéterminants, qui sont souvent associés d’emblée a la société. En
effet, depuis The Gender of the Gift, Strathern observe la fagon dont la
société hante les modeéles anthropologiques qui se sont succédé. Partial
Connections (2004 [1991]), sur lequel je reviendrai en détail plus loin,
montre ainsi comment une multitude de tentatives de rethéorisation
de la discipline, a lafin des années 1980, ont réinstitué la pensée-
société — depuis la « crise de la représentation » et les théories néo-
marxistes de la mondialisation jusqu'a I'anthropologie comparative.
Plus précisément, ces tentatives mobilisent les images d’une échelle ou
d’une abstraction qui transcende les cas individuels concrets (par exemple,
global/local ou théorie/donnée), ou bien décrivent comment un tout se
fragmente en plusieurs parties (par exemple, la condition postmoderne).
Dans After Nature (1992a), qui traite de la parenté en Angleterre avant
et aprés 'arrivée de la procréation médicalement assistée, Strathern
montre que le constructivisme social réinstitue la société de fagon
similaire, puisqu'on y voit se co-construire des forces sociétales/
collectives/discursives et des forces individuelles. Le constructivisme
est des lors une approche tout aussi « pluraliste » et
« mérographique », et donc « moderne », que ces pratiques de savoir
qu'il prétend avoir abandonnées - et d’ailleurs, comme Alberto Corsin-
Jiménez (2015 : 184) en conviendrait sans doute, le constructivisme a

développé son propre mode de redescription'?. Strathern se penchera
plus tard sur les études en Sciences, technologies et société (ci-apres Sts)
et méme sur Derrida dans Property, Substance and Effect (Strathern
1999a et b), afin de souligner comment ceux-ci réintroduisent
clandestinement la société via le concept de l'infini (« les réseaux
infinis » des Sts et « la conception grammato-logique des équations

récurrentes » chez Derrida)'?. Et la pensée-société hante sans doute les
récentes discussions sur 'ontologie, méme si Strathern met 'accent
dans ses écrits sur d’autres soucis qu’elle a avec ce concept. J'y reviens

dans la troisiéme partie (voir notamment la note 17).



En somme, Strathern met constamment en lumiére le fait que la
« société » est non seulement un terme, mais aussi une fagon de penser
qui impregne toutes nos approches analytiques et qui obscurcit
'ethnographie avec une mathématique ou une notion d’échelle euro-
américaine. A l'inverse, on reléve rarement que tout l'intérét de
Strathern pour la notion d’échelle et la subversion qu’elle en opére sont
dus au fait que cette notion obsede les analyses euro-américaines a
travers la pensée-société : a savoir la hiérarchie et I'englobement
qu'évoquent la société (plus grande) et les individus (plus petits). Ce

qui nous ameéne au probléme de la comparaison.

Comparaison, (comme) analogie

La comparaison est souvent considérée comme un concept stable au
ceeur de I'anthropologie de Strathern. Or, ce n’est pas tout a fait exact.
Si Partial Connections s’attelle précisément a « évacuer le probleme de la
“comparaison” » (2004 [1991] : xxviii), il est clair que The Gender of the
Gift s’y était déja attaqué avant. Il convient ici de citer a titre indicatif
les objectifs de redescription qui sont au centre de ce livre :

« Je décentre ce que “nous” pensons étre la société par un ensemble de
constructions différentes, mises en avant par opposition afin de
suggérer une analogie avec “leur” vision. Dans le méme temps, cette
analogie percue comme comparaison, qui aborde les deux ensembles
d’idées comme des préceptes pour I'action sociale, élargit alors pour

nous le sens originel du concept ».(1988 : 17)

Si cette derniere phrase résume a elle seule toutes les manceuvres
analytiques qu’effectuera Strathern pour arriver a sa redescription de
la société mélanésienne, elle est aussi une affirmation générale du fait
que cest en décentrant que l'on produit de nouvelles relations
conceptuelles - en particulier l'analogie, qu'elleoppose a la
comparaison. Strathern concéde que son analogie sera
« appréhendée » comme une comparaison. Et pourtant, elle se distancie
nettement de cette derniére, voire sans doute plus généralement du
« concept » — un terme bien siir ordinairement congu pour faciliter
I'entreprise comparative et méme souvent universalisante de la
philosophie. Ce qui précede suggere en effet qu’avec I'analogie, qui fait
partie d’'un autre ensemble de « constructions », ce n'est pas seulement le
sens de la société qui est élargi, mais aussi la comparaison (de méme que le
« concept »). En d’autres termes, en plus de décentrer et d’élargir la
société, il faut pratiquer la comparaison autrement. Strathern propose
I'analogie.

C’est dans Partial Connections, un livre centré sur son approche de
I’écriture, que Strathern montre que la comparaison, telle qu’elle est
ordinairement congue, dérive de la pensée-société qu’elle s’efforce



Société :

d’éviter. Bien siir, la critique de la comparaison remet en cause
I'anthropologie tout autant que le décentrement de la société - car,

apres tout, la comparaison est au cceur de cette discipline depuis le xix

€ siecle. Certes, les pratiques comparatives ont évolué. Les

« évolutionnistes en chambre » (armchair evolutionists), comme
Morgan, Tylor et Frazer, ont d’abord extrait des traits sociaux
spécifiques de leur contexte afin de les comparer (Strathern 1987d :

265). Puis, les chercheurs de terrain du début du xx € siécle ont étudié
les structures de sociétés distinctes, en espérant que des comparaisons
futures en tireraient des lois sociales universelles. De nombreux

projets ont reformulé cet objectif vers le milieu du xx © siécle : néo-

évolutionnisme, structuralisme et études holoculturelles (Gingrich &
Fox 2002). Au-dela de ces projets comparatifs plus explicites, et méme
quand la méthode comparative semblait « impossible », celle-ci était
encore souvent considérée comme la « seule méthode en

anthropologie » - comme I'aurait, parait-il, affirmé Evans-Pritchard

(Needham 1975 : 365)1°. Cette foi inébranlable en la comparaison, qui a
perduré jusqu’a la fin des années 1980, peut expliquer pourquoi les
spécialistes de la Mélanésie, entre autres, ont continué a pratiquer la

comparaison en dépit de nombreux problémes'®. Quelles sont les
unités d’analyse appropriées pour la comparaison ? Comment les
frontieres sont-elles établies ? Strathern montre que les solutions
proposées reposent toutes sur une mathématique connue : des « cas
individuels » (sociétés ou traits sociaux) sont comptés et évalués par
une « entité » (la « théorie ») de plus grande dimension. C’est ce
procédé qui permet de découvrir ou de produire une « théorie »
expliquant la signification des similitudes et des différences entre les
« cas individuels ». En d’autres termes, quelles que soient les solutions
apportées a des problemes ponctuels, la comparaison classique
reproduit toujours la « société », comme le fait aussi, bien sir, le

concept de « théorie » lui-méme, par opposition aux « données ».
Comparaison = Socialité : Analogie

C’est de 1a que vient I'intérét de Strathern pour I'analogie. Or, si I'on
veut comprendre le mode d’analogie pratiqué par Strathern, il faut
d’abord examiner comment elle substitue la « socialité » a la société.

Hormis lorsqu’elle parle du monde euro-américain, Strathern ne
cherche généralement pas a créer des néologismes pour marquer des
concepts (voir par exemple les relations mérographiques a la note 12
de ce texte). Aussi la socialité, comme beaucoup des termes qu’elle
emploie, est-elle une expression familiere détournée dans 'intention
d’opérer une redescription : alors que la société est classiquement
considérée comme une entité singuliere et comme le « contexte » de
I'interaction, la « socialité » évoque la maniere dont les personnes, en
Mélanésie, sont engendrées et entretenues dans leur vie quotidienne

par une « matrice relationnelle » (Strathern 1996a : 53). Plus



précisément, la socialité en Mélanésie compose les personnes ; bien que
celles-ci soient des entités singuliéres, elles sont en fin de compte
« dividuelles » (plutdt qu’« individuelles »), dans le sens ou elles sont
« le site pluriel et composite des relations qui les ont produites »
(Ibid.). Plus important encore, ce dividuel est androgyne et se déplace
continuellement d’un état genré a un autre selon les circonstances
sociales - sa différenciation interne est réprimée ou « effacée », et
I'aspect masculin ou féminin ressort au gré d’interactions ou
d’échanges particuliers (le don est ainsi lui aussi genré au gré
d’interactions spécifiques, puisque les Mélanésiens ne font pas de
distinction entre sujet et objet). En bref, la personne n’est pas
seulement « une » mais divisée - et les multiples relations sont des
« fractions de I'un » (Strathern 2011a : 93). C’est pour cette raison
qu’on ne voit pas les « hommes » contréler les « femmes », méme si
I'imagerie du genre organise une bonne part de la vie mélanésienne.
De méme, si la personne est produite par des relations, cela ne signifie
pas pour autant que la collectivité « fabrique » les personnes comme
étres sociaux, car cela impliquerait de réinstituer I'« échelle » verticale
hiérarchique d’une société transcendante qui fagonnerait I'individu.
Strathern s’efforce de montrer, au contraire, que les personnes
mélanésiennes sont percuessur le mode de l'analogie : chacun est
équivalent a un autre -de méme échelle - ; chacune contient les
relations ou les échanges genrés qui 'ont constituée ; chacun verra
certaines des relations qui le composent réprimées ou coupées afin
d’en faire apparaitre d’autres ; chacune s’avére une reproduction-pas-
tout-a-fait-exacte de l'autre (2004 [1991] :xx). En somme, le
décentrement de la société et la découverte de la socialité
mélanésienne indiquent que c'est l'analogie, et non pas la
comparaison, qui se rapproche le mieux du mode mélanésien

d’engagement avec l'autre.
Ecrire Uanthropologie, ignorer I'échelle

Ce que fait Strathern a partir de cette découverte de la raison
analogique est remarquable : elle I'intégre a I'écriture de ses données
mélanésiennes et euro-américaines. Ce geste est encore plus radical
quil n'y parait : Strathern reconceptualise - et redécrit - I'entreprise
anthropologique, un peu comme les premiers anthropologues du

début duxx € siécle inventérent un nouveau genre, la monographie,
lorsqu’ils modifierent leurs conceptions de la société et de la
comparaison (Strathern 1987d). Or, Strathern développe son propre
genre, contrairement aux premiers anthropologues qui faisaient appel
a un certain modeéle de la science, fondé en partie sur la description
d’objets/sociétés individuels par des sujets/anthropologues. Nous
pourrions appeler ce nouveau genre '« ethnographie analogique », qui
se calque sur la fagcon dont elle appréhende, et méme incorpore, les
pratiques mélanésiennes de savoir.

Prenant part aux débats de 1'époque, Strathern développe ces idées



dans Partial Connections (2004 [1991]). Les contributeurs a I'ouvrage
Writing Culture (Clifford & Marcus 1986 ; voir aussi Fabian 1983) avaient
commencé a mettre en question les conventions modernes d’écriture
ethnographique dans le cadre dun dialogue avecFoucault. Ils
estimaient que l'ethnographie était en proie a une « crise de la
représentation », les anthropologues ne pouvant plus ignorer les
relations de pouvoir et conserver l'autorité de « représenter » la vérité
sur des Autres intemporels, qui sont I'objet de I'ethnographie. Aussi
langaient-ils un appel pour une ethnographie postmoderne, congue
comme fiction et écrite, sur un mode plus expérimental, a 'encontre
des prétentions a l'objectivité, a la vérité et a la distinction
anhistorique entre « eux » et « nous » Méme si, aux yeux de
Strathern, nombre de ces arguments surgissaient « apres coup »
(Strathern 1987d) - les féministes s'étant mises a [écriture
expérimentale depuis un moment déja -, cette volonté de
reconceptualiser ~ 'anthropologie  et,par conséquent, 1'écriture
anthropologique entrait nettement en résonance avec sa propre
tentative de redescription. Cependant, ces anthropologues
proposaient aussi de remplacer I'anthropologue de terrain par des
figures telles que le « voyageur » ou le « cosmopolite », propositions
qui réinstituaient, chacune a leur maniére, la « société » et
'« individu », et donc la « comparaison » (2004 [1991] : 7-16). La
réponse de Strathern fut de mettre plutét en avant I'image du cyborg,
qui rend bien la fagon dont I'anthropologue est transformé par la
pratique analogique de ses (relations avec ses) interlocuteurs
mélanésiens. En outre, selon le portrait qu’en fait Strathern, le cyborg
offre une réponse beaucoup plus complete que Iethnographie
postmoderne a la critique foucaldienne de I« anthropologie »
(Foucault [1969] la concevait généralement comme I’ensemble des
discours visant a préserver la souveraineté du sujet humain -

« L'Homme »).

Le cyborg a d’abord été popularisé par la chercheuse féministe Donna
Haraway, dans un manifeste qui se voulait critique d’'une certaine
politique féministe a la recherche d’identités « naturelles »
essentialistes, et qui plaidait pour un point de vue « partiel/partial »
plutdt qu’« universel » (Haraway 1991 [1985] ; voir aussi 1988). En écho
a ces objectifs, sinon a ce langage, Strathern déploie la figure du
cyborg pour mieux redécrire le projet de I'anthropologie (aprés tout,
I'expression « connexions partielles » [partial connections] ne dit « ni
plus ni moins que ce que dit, par exemple, la formule “écrire
I'anthropologie” [writing anthropology] », 2004 [1991] : xxix). Bien que le
cyborg ne soit pas une figure mélanésienne, Strathern considere qu’il
posséde une capacité exceptionnelle a effectuer un travail
social/analytique (presque) comme le ferait une personne
mélanésienne : le cyborg ne « respecte aucune échelle, il n’est ni
singulier ni pluriel, ni un ni plusieurs, mais un circuit de connexions

qui relient des parties qui ne peuvent étre comparées dans la mesure ol



elles ne sont pas isomorphes les unes aux autres » ( Ibid. : 54, c’est moi
qui souligne). Le cyborg est donc plus qu’une personne « individuelle »
- plus que I'anthropologue - parce qu'il est 'anthropologue prolongé
par son circuit de connexions, ce qui, dans le cas de Strathern, inclut
des pratiques de savoir euro-américaines et mélanésiennes, ainsi
qu'une technique d’écriture anthropologique. Autrement dit, dans
I'écriture de Strathern, 'anthropologue n’écrit pas a propos des autres,
dans la mesure ou le cyborg ne réinstitue pas le point de vue des
individus (ou de la société). Au contraire, toutes les autres positions et
capacités convergent vers le circuit pour établir des « connexions sans
hypothése de comparabilité » ( Ibid. : 38). L'étude de cette opération
cyborgienne permet de mieux élucider pourquoi Strathern conserve
une certaine positionnalité dans le texte - positionnalité a propos de
laquelle on a pu écrire qu'elle se situait entre une description a la
premiere personne et une autre a la troisiéme personne, et dont la
perspective « individuelle » était absente (Viveiros de Castro &
Goldman 2009 et 2017 ; Holbraad & Pedersen 2009 : en particulier 392,
note 13).

En outre, Strathern propose une analogie visuelle afin d’aider les
lecteurs a saisir Iécriture du cyborg : I'image de la poussiere de
Cantor, une image fractale dont la complexité (les relations internes)
est auto- similaire a chaque échelle (c’est-a-dire le contraire de la

société).

imn i n nmm
i un e un e un i un

Figure 1. Figure 1. La poussiére de Cantor

cf. James Geick, Chaos. Making a New Science, New York, Viking, 1987 (in
Strathern 2004 : 3)

A la page 2 de la « Table des matieres », Strathern présente cette
fractale comme un « synopsis » de Partial Connections. Les chapitres du
livre lui-méme sont bien slir composés de différents niveaux de
sections en paires, a partir desquels surgit un argument non linéaire.

Or, comme le cyborg, I'image rappelle aussi la description que fait



Strathern de la socialité et de la personne mélanésiennes : on
considére que les personnes sont analogues dans la mesure ou elles
sont formées de paires de paires de relations - chacune d’elles
comportant une « socialité » tout aussi complexe. Et pourtant,
rappelons-nous qu’il faut pratiquer des coupes pour rendre visibles ou
connaissables des ensembles spécifiques de relations et de personnes.
On peut voir ces coupes et ces relations auto-similaires dans 'image
ci-dessus.  Ainsi Strathern communique-t-elle la facon dont elle
produit son savoir :en établissant des analogies entre des ensembles de
relations. Contrairement a I'argument de type linéaire-vertical que la
pensée-société impose a I'écriture, le cyborg et la fractale - qui ne sont
jamais  qu’une reproduction-pas-tout-a-fait-exacte de la personne
mélanésienne - permettent de penser et d’écrire une autre forme

d’anthropologie.

Strathern suit ce modele d’écriture dans Partial Connections et au-dela :
elle juxtapose des vignettes - des récits de relations - mélanésiennes a
des vignettes euro-américaines. Lobjectif n’est pas de comparer, mais
d’élucider I'un par l'autre, sans chercher a « abstraire » ou a produire
une vision hiérarchique ou a échelles multiples. Strathern semble
offrir a ses lecteurs |” expérience de sa compréhension ethnographique
- voire l'expérience de la pratique ethnographique -, plutét qu'un
savoir ou une théorie sur des sociétés ou des cultures. En effet, elle
montre 2 la fois par la forme et le contenu ce que c’est que d’essayer de
voir, d’écrire et de comprendre le monde comme le font les
Mélanésiens, avec tout le court-circuitage qu'implique évidemment la

création de telles connexions.

Il est vrai que le cyborg et la poussiére de Cantor ne réapparaissent pas
dans les ouvrages postérieurs de Strathern, ce qui explique peut-étre
pourquoi on trouve peu de commentaires sur le réle qu’ils jouent dans
son approche de l'écriture et de la « comparaison » (Holbraad &
Pedersen 2009 ; Hirsch 2014). Or, cela ne signifie pas pour autant qu’ils
ne sont pas pertinents pour comprendre la pratique actuelle de
Strathern ; comme elle le laisse elle-méme entendre, des discussions
différentes peuvent masquer les origines de certaines idées (2004
[1991] : 54). Cela indique plut6t que certaines des idées ou des outils
analytiques de Strathern ont pu cesser d’étre saillants ou manifestes.
Ainsi, en dépit de sa critique de la comparaison, il lui arrive encore, a
I'occasion, d’utiliser le terme de fagon moins critique (Strathern 1996b,
2003b, 2014a). Pour autant, elle n’a pas abandonné son projet d’élargir
la comparaison. D'une part, le terme est parfois pertinent, surtout
lorsqu’il s’agit pour Strathern de discuter ou de critiquer les
« théories » qui effectuent des abstractions, plus ou moins poussées, a
partir de leurs données (par exemple, la théorie de I'acteur-réseau et
la notion d’infinitude [Strathern 1996b] ; ou encore les anthropologues
qui décrivent des relations en restant pris dans les conventions euro-
américaines [Strathern 2014a : 44]). D’autre part, le travail critique et

descriptif qu’elle a réalisé pour démontrer le pouvoir de I'analogie



semble avoir été suffisant : la « comparaison » aurait été élargie avec
succes et ne constituerait plus un « probléme ». En effet, comme elle
I'explique dans un entretien a paraitre avec Eduardo Viveiros de

Castro et Carlos Fausto :

« [..] lorsquelle fonctionne bien, la déconstruction est en
mouvement ; c'est-a-dire qu'elle ne reste pas en place. C’est un
processus temporel : vous ouvrez des choses et puis elles se referment,
et vous les ouvrez, et elles se referment encore, et ainsi de suite. Je ne
suis donc pas du tout génée par le fait de m’étre débarrassée du
concept dans un contexte et de l'avoir utilisé dans un autre ».
(Strathern 2017)

Et bien siir, Strathern continue d’attirer les gens dans son ceuvre en les
invitant a réfléchir aux problémes de la description plutdét qu'en
ignorant leur intérét pour la comparaison. Dans sa préface a un
ouvrage collectif, ou elle est brievement citée comme une

théoricienne majeure de la comparaison, elle écrit avec humour :

« La comparaison est le jeu [de I'anthropologie] dans le sens a la fois le
plus sérieux et le plus ludique du terme - on ne doit pas le dévoiler,
mais y jouer. Et avec qui joue-t-on si ce n’est avec tel ou tel c6té ? ».
(Strathern 2002 : xvii)

Bien qu’elle ne précise pas ici en quoi ce jeu consiste, elle explique
clairement comment s’y prendre pour y jouer : « commencez par les
problémes » (Strathern 2002 :xvii). En prenant les problémes de la
comparaison tres au sérieux, Strathern en est venue a considérer que
le meilleur moyen d’élargir la comparaison, mais aussi I'anthro-pologie
elle-méme, est l'analogie - une relation moins hantée que la
comparaison par la métaphysique de la société. Avec I'analogie,
Strathern a en effet appris que les seules unités universellement

« comparables » sont les relations.

Relations

Si décentrer la société et élargir la comparaison créent les conditions
de base pour la redescription, cette derniére est mise en ceuvre par
'étude analogique des relations, ou, tout simplement, 1'étude des
relations entre elles. Or, pour Strathern, les relations - c’est-a-dire les
connexions et les distinctions conceptuelles et interpersonnelles qui
nourrissent la vie sociale - ne représentent pas seulement I'objet de la
description anthropologique. Elles sont aussi ce qui nourrit
I'anthropologie. En d’autres termes, les relations, dont le principe
premier est qu’elles sont libres des contraintes d’échelle (2005b : 63),
opeérent partout ; elles sont a la fois la « relation de I'anthropologie »
ou son outil, ainsi qu'un « outil, tout court, pour la vie en société » (

Ibid. : 7). Si cela ressemble a un universalisme, c’est que c’en est



probablement un. Les relations sont sans doute la seule donnée
universelle que Strathern reconnaisse, méme si la relation a sa propre
contingence culturelle, qui est née du ferment social et intellectuel
que fut la révolution scientifique, comme nous le verrons plus loin.
Dans ce qui suit, un apercu de la vision relationnelle de Strathern
complétera mon analyse du versant « académique » de sa
redescription. Nous pourrons ensuite nous tourner vers son versant

« politique ».

Il est a noter que le premier exposé explicite de Strathern sur la
relation ( The Relation, 1995) venait désamorcer une critique plus
ancienne de sa vision relationnelle de I'anthropologie. Quelques
années auparavant, James Weiner (1993, 2001) avait soutenu que
mettre la relation au fondement de I'anthropologie était trop
totalisant et empéchait de voir au-dela (Ibid.). Des critiques similaires
ont été formulées par la suite, méme si toutes ne proposaient pas
(comme le faisait Weiner) de promouvoir I'’étude de '« étre » ou
I'« ontologie » comme alternative aux relations. Strathern évoque
briévement ces critiques dans la préface de Kinship, Law and the
Unexpected (2005b), signifiant simplement son accord avec plusieurs de
leurs aspects. Elle affirme cependant :

« C’est avec mon propre conservatisme que je peux servir au mieux le
nouveau radicalisme, conservant ainsi ce qui deviendra alors une
position originale plutdt que d’en consommer de nouvelles ! Je
cherche donc a rester fidéle a un point de vue, non pas parce que je le
défends, mais parce qu'’il est plus fructueux de préciser - surtout a ce
moment critique - ce qu’il a de si intéressant et qu'il deviendrait donc

essentiel d’abandonner ».( Ibid. : x)

Bien que Strathern évite ici de fagon typique d’aborder frontalement
la critique, on peut néanmoins lire Kinship, Law and the Unexpected,
mais aussi le travail sur la relation qu’elle a effectué avant et depuis
lors, comme offrant des réponses solides aux questions sur la
centralité des relations dans 'analyse anthropologique. Elle démontre
en effet que, quand bien méme les anthropologues souhaiteraient aller
au-dela des relations, I'anthropologie n’a sans doute pas encore les
moyens de le faire.

Lhéritage que nous a légué la révolution scientifique explique pour-
quoi nous sommes « coincés » avec les relations, pour ainsi dire (du
moins pour I'instant). Strathern (1995, 2005b, 2014b) montre comment
le concept de la relation a migré de la sphere scientifique a celle de la
parenté, consolidant ainsi le lien entre production du savoir et
relations sociales. Avant le xvii € siécle, le mot « relation » était utilisé
pour désigner le champ des relations logiques. Cependant, avec I'essor
de la révolution scientifique, qui inclut de nouvelles formes d’association
incarnées dans des « sociétés » (scientifiques et autres) alors en pleine

expansion, les « relations » en vinrent a décrire des personnes dans la



sphere de la parenté, et méme au-dela. 1l est difficile de déterminer
pourquoi il en fut ainsi, mais souligner cette évolution - et notre usage
continu des « relations » pour désigner a la fois I'activité conceptuelle
et I'activité interpersonnelle - fait porter notre attention sur I'époque
particuliere dont les anthropologues sont encore partie prenante. En
fin de compte, en mettant en lumiére les origines de la vision
relationnelle en anthropologie, Strathern nous révele que les relations
conceptuelles et interpersonnelles participent de la production du
savoir lui-méme, et que I'anthropologie n’est toujours pas capable
d’échapper a cette contrainte. On ne peut savoir quelque chose qu’a

travers cette vision relationnelle.

Cela ne veut pas dire que la science et 'anthropologie s’appuient sur
les mémes relations pour produire leurs savoirs. Au contraire,
Strathern oppose la « relation anthropologique » a la « relation
scientifique ». Cette derniere met en ceuvre une dyade différente,
partageant le savoir entre relations « inventées » et relations
« découvertes ». Ces différences mises a part, la relationnalité de
I'anthropologie s’est développée sous I'influence implicite et explicite
de la science. Implicitement, 'anthropologie et les sciences sociales en
général ont excellé a la « découverte » de relations qui sont déja la,
plutét qu'a I'« invention » de nouvelles relations (2005b : 39). En
revanche, une influence explicite de la science sur I'anthropologie a
été I'ildée méme que 'on pouvait comprendre la société par le biais de
certains protocoles et méthodes. L'une des méthodes proposées était
la statistique, dans laquelle des données étaient recueillies
quantitativement pour trouver des corrélations. Sous ce régime, les
données sont « comprises comme des éléments individuels au méme
titre que les personnes peuvent étre considérées comme des individus
et la société comme les connexions entre eux » ( Ibid. : 38). C’est ainsi,
remarque Strathern, que I'anthropologie s’est retrouvée aux prises
avec plusieurs des problémes analytiques associés a la pensée-société
dont nous avons discuté précédemment (voir les deux premiéres
parties). En effet, le point de vue de la science, ce que Haraway (1988)
appelle le God trick ('« entourloupe de Dieu »), est aussi le point de vue
de la société.

En dépit du role essentiel qu’a joué la science dans le développement
de I'anthropologie, Strathern ne prétend pas que la nature « duelle »
de la relation anthropologique (sa mobilisation des relations
conceptuelles et interpersonnelles) soit le simple produit de la
révolution scientifique. Au contraire, le recours a la fois aux relations
conceptuelles et aux relations interpersonnelles est quelque chose que
I'on retrouve chez toutes les populations du monde. Néanmoins, en ce
qui concerne I'anthropologie, la connexion culturelle et historique
entre la relation anthropologique et la production du savoir revét une
importance particuliere. Sa provenance euro-américaine ne signifie
pas pour autant qu’elle n’ait pas de portée générale ;Strathern a

clairement démontré que nos analyses, lesquelles sont nécessairement



contingentes, peuvent encore nous aider a mieux voir les « autres » et
a nous voir « nous-mémes », mais aussi a atténuer les différences entre
« eux » et « nous » — des lors que nous nous y efforcons. C’est méme
plutdt la relation entre la Relation et le savoir qui signale son utilité
pour I'anthropologie. Car dans sa volonté « disciplinaire » de penser
relationnellement, de se déplacer entre le conceptuel et
I'interpersonnel pour produire du savoir sur la vie sociale,
« I'anthropologie en arrive a une certaine vérité de la socialité qui ne
peut étre saisie d’aucune autre facon » (2005b : 8). En d’autres termes,
sans une vision relationnelle pour produire nos descriptions, nous
n’en saurions véritablement pas autant sur la vie sociale. On pourrait
méme dire que, sans la relation pour nous permettre d’acquérir de
nouvelles perspectives, nous ne pourrions pas apprendre et redécrire
perpétuellement ce que nous pensons savoir.

Enfin, la vision relationnelle de Strathern doit étre distinguée du
tournant ontologique actuel (Viveiros de Castro 1998, 2011 ; Henare,
Holbraad & Wastell 2007 ; Holbraad, Pedersen & Viveiros de Castro
2014 ; Holbraad & Pedersen 2014, 2016) avec lequel elle est (au moment
ou j'écris ces lignes) souvent confondue - la résonance de ce tournant
avec la critique de Weiner semblant avoir été éclipsée. Non pas que
Strathern ignore que certaines pratiques soient ontologiques (par
exemple certaines pratiques rituelles chez les Mélanésiens, ou encore
le droit), dans la mesure ou elles constituent les phénomeénes en
question plutét qu’elles ne les « représentent » (comme le ferait une
pratique épistémologique). On ne peut pas dire non plus qu’elle ne
s'intéresse pas aux discussions menées par les chercheurs, et en
particulier les anthropologues, que 'on identifie le plus a ce tournant.
Bien au contraire, ceux-ci se méfient comme elle des concepts euro-
américains capables d’occulter les « mondes » de ceux a propos
desquels ils ou elles écrivent, et c’est en définitive bel et bien pour

cette raison que Strathern commente leurs travaux'’. Néanmoins,
Strathern considére la relation anthropologique comme un artefact
épistémologique. Elle suggere également que la recherche d’un autre
moyen de fonder le projet anthropologique revient a ignorer
I'inévitable :

« Malgré tout ce que [la relation] nous permet de savoir sur les
relations non épistémiques, sa limite est (évidemment) la forme
qu'elle prend [soit une dyade composée du conceptuel et de
I'interpersonnel]. Car quand bien méme [la relation] est utile pour
élucider l'autre c6té des choses, particulierement dans le cas des
sociétés situées hors de l'orbite de celles des Lumieres et de la
révolution scientifique, les choses demeurent en effet “autres”, c’est-a-
dire qu’elles sont toujours vues en relation au point de vue du moment.
C’est bien la l'artifice du “monde unique” euro-américain, et une
surprise ultime qui ne devrait pas surprendre. Ce qui advient a la
relation duelle quand les anthropologues découvrent qu’ils peuvent



compter des mondes de différentes manieres est, précisément, rien.
Bref, la relation ne va pas disparaitre ».(2005b : 91, c’est moi qui
souligne)

Il convient de rappeler que le tournant ontologique se veut en partie la
critique de I'épistémologie comme théorie euro-américaine de la
connaissance, selon laquelle il y a « un monde » et plusieurs cultures
(ou constructions) du monde. Ce tournant propose de déplacer
I'épistémologie, afin de pouvoir découvrir « plusieurs mondes » ou
ontologies (par exemple, dans le cas des mondes amazoniens décrits
par Viveiros de Castro [1998], il y a une culture et plusieurs natures).
Ce que Strathern désigne quand elle parle de « surprise ultime qui ne
devrait pas surprendre », c’est le fait que méme lorsque nous
découvrons des mondes hors de « I'orbite de ceux des Lumieres »
ceux-ci sont, en fin de compte, toujours vusen relation a un autre
monde. En d’autres termes, méme lorsque nous découvrons des
mondes différents, nous ne pouvons échapper a la relation qui existe
entre eux et donc a I épistémologie.

Strathern continue de renforcer ce point dans ses derniers écrits.
Ainsi, face aux tentatives pour développer une anthropologie « au-dela
méme de 'humain » - et donc des relations percues comme étant
strictement sociales -, Strathern observe que les relations permettent
encore partout de penser. Par exemple, en réponse a l'appel de
Haraway (2003) pour une étude des relations entre I'humain et
I’animal, Strathern se recentre avec humour sur la relation elle-méme,
qu’elle nomme notre « concept compagnon » (2014b : 8). Ce n’est pas
tant a la relation comme « concept » que Strathern s’intéresse qu’au
travail relationnel cohérent qu’elle effectue entre '’humain et le non-
humain - tant il est vrai que les relations nous « traquent », peu

importe ol nous sommes et ce que nous sommes.

En outre, Strathern insiste de plus en plus sur les conséquences de
privilégier les différences entre les mondes plutdt que de s’intéresser
aux relations. Les anthropologues devraient, selon notre auteure,
considérer I'importance des relations pour I'étre lui-méme. Sinon, ils
pourraient perdre leur capacité a percevoir les transformations - y
compris la fagcon dont les relations peuvent transformer ceux qui
vivent selon un mode d’étre ontologique en ces « autres » qui adherent
a un mode de savoir épistémologique -, et ce, que nous le voulions ou
non (voir par exemple 2005b : 145-146, 2014c). Strathern a ainsi donné
le nom d’« intervention » a la prise en compte, par les anthropologues,
des conséquences sociales des relations (2014c : 35) ; elle est d’ailleurs
consciente du besoin qu’elle a d’intervenir sur cette question (sans
doute réécrit-elle aussi I'analyse foucaldienne des « procédures
d’intervention » - qui créent les conditions de la formation de
concepts - tout en postulant que la relation est toujours déja une

intervention, avant et au-dela du « concept »)'%,



Vu sous cet angle, I'invitation que lance Strathern a ceux et celles qui
s’efforcent de développer le concept d’ontologie prend toute sa

dimension critique :

« Peut-on imaginer un univers de chercheurs ou cela [élaborer des
concepts] ne serait pas un devoir primordial ? [...] [L]e lieu de la vérité
se trouve peut-étre ailleurs que dans les concepts. Ce qui voudrait dire
que les préoccupations morales se situent elles aussi ailleurs ».(2012 :
403)

Bien s(ir, Strathern ne nie pas que le mode d’argumentation et
I'utilisation des termes - ce que I'on pourrait communément nommer
le travail conceptuel - puissent étre des préoccupations pour ces
« ailleurs » réels ou imaginaires. Néanmoins, elle exhorte les
anthropologues a penser aux relations nées de leurs différentes
rencontres - en particulier a la maniére dont ils entrent en relation
avec ces autres modes de description, et dont ils peuvent laisser ceux-
ci transformer leurs propres modes de description, voire méme
transformer leurs concepts anthropologiques des concepts. En
d’autres termes, les relations ne sont pas seulement « pensées », elles
sont continuellement mises en ceuvre et ont une valeur a la fois vitale
et morale : elles sont au cceur de la facon dont les personnes sont
diversement régies par « elles-mémes » et par « d’autres ». En bref, les
relations, au-dela des concepts eux-mémes, ont des conséquences

pour la « politique » de 'anthropologie.

Une politique de la redescription

Strathern n’est pas connue pour débattre ouvertement de
« politique », anthropologique ou autre. On devrait pouvoir facilement
deviner pourquoi, a présent. La « politique », tout comme la société,
est une notion euro-américaine fort chargée et que I'on inscrit trop
aisément dans nos ethnographies. En outre, si elle n’est pas manipulée
avec précaution, elle peut occulter plutét qu’élucider les relations qui
y ont cours. La « politique », qui évoque la lutte autour des modes de
pouvoir, et surtout de gouvernance, pése déja de tout son poids. En
effet, méme si de nombreux chercheurs ont critiqué le concept de
société, I'Etat, et toutes sortes de « totalités », ils n’ont pas pour autant
abandonné la politique ; et 'attention portée a cette derniere reste en
grande partie la mesure d'une réflexion intellectuelle (critique)
correcte. Or, comme dirait Strathern, pareille insistance sur la
politique, au lieu de transformer son fondement, ne fait que le
reproduire : a savoir la société elle-méme, dont la politique fait partie
intégrante. Mais cela ne veut pas dire qu'on ne retrouve pas dans
I'anthropologie  de Strathern une forme de politique. D’abord,
I'entreprise de redescription qu'elle propose vise a élargir non

seulement notre vision de la société, de la comparaison et de la



théorie, par exemple, mais aussi ce que I'on peut considérer comme la
critique - et donc comme la politique - anthropologique. Ensuite, et
surtout, toute I'ceuvre de Strathern depuis The Gender of the Gift
conteste les perspectives sous-jacentes aux modes de gouvernance -
qui représentent, apres tout, une sphere du politique fagonnée par nos
concepts. En effet, elle montre dans toute son ceuvre comment
I'anthropologie peut contribuer a la politique : par une stratégie de
redescription (ethnographique), réguliére et a long terme, qui permet
de démontrer comment les relations constituent la vie humaine de
maniére tres diverse. Il faut par conséquent s’intéresser a la facon
dont notre savoir est conditionné par des arrangements relationnels

spécifiques.

Commencgons par la refiguration de la critique effectuée par Strathern,
puisque c’est 12 le seuil anthropologique qui ouvre sur la politique au
sein de l'université. Si je me suis penchée précédemment sur I'exégese
critique du couple « société/individu » au sein des approches
anthropologiques dominantes, je dois ajouter ici que cette exégese
constitue aussi une critique de la critique anthropologique - en
particulier en ce qui concerne ses formes courantes (les modes
d’argumentation) et ses objets. Premiérement, les formes classiques de
la critique anthropologique refléetent la métaphysique de la société :
comme avec la comparaison, on oppose des données a une théorie
globale afin de démontrer sa vérité ou sa fausseté. La redescription -
décentrer des concepts et rechercher des relations analogiques -
produit un type d’argument plus horizontal, qui ne vient pas abstraire
une vérité théorique transcendante, puisqu’il est toujours immanent
au récit analogique de Strathern, lequel circule a travers ses propres
ethnographies et celles des autres. En effet, tel qu'on I'a vu au départ,
dans la recherche la critique consiste a « multiplier et diviser a
nouveau les résultats de toute thése particuliere » (Strathern 2006 :
199). Deuxiémement, son approche de la critique interroge de maniére
détournée le fait que I'« anthropologie critique » se reconnait d’abord
et avant tout par ses objets. Il convient ici de souligner que I'objectif
d e Strathern n’est pas de minimiser les formes critiques et les
préoccupations politiques courantes. Non seulement elle s’y intéresse,
mais il serait contraire a sa définition méme de la critique d’écarter
directement d’autres points de vue. Cependant, son approche de la
critique contraste énormément avec une certaine « anthropologie
critique » qui puise son inspiration au cceur des traditions marxistes
et foucaldiennes (aussi différentes soient-elles I'une de l'autre) et
consiste a dénoncer les usages et les abus du pouvoir au cours du
temps, et elle est souvent considérée comme étant beaucoup moins
politique. En d’autres termes, il est entendu que l'anthropologie
critique doit avoir pour objet l'histoire des exclusions politiques et
économiques, des processus disciplinaires, des luttes et des violences.

Strathern met en question ce que l'on entend par anthropologie

critique : plutét que de décrire directement des luttes de pouvoir



ponctuelles, ses arguments expriment une stratégie politique a long
terme pour une discipline qui occupe une place particuliére au sein
des « sciences ». Si chaque science a pour tiche d’informer sur les
enjeux de son domaine d’expertise, le réle de I'anthropologie est de
produire du savoir sur les relations. Et I'anthropologie est bien placée
pour révéler que les relations ne fonctionnent pas toujours comme les

détenteurs du pouvoir le voudraient.

Strathern a proposé un point de vue essentiel sur les relations a
travers un éventail impressionnant de thémes. Mais si l'on veut
comprendre la dimension politique de l'intérét qu’elle porte aux
relations, il faut tout reprendre depuis le début. Rappelons d’abord
quelle a effectué sa redescription de la « société » mélanésienne dans
le contexte de la transformation néolibérale impulsée par Thatcher (et
Reagan). La fameuse déclaration de Thatcher, que je peux maintenant
citer en entier, exprimait bien slr cette transformation : « Il n’y a pas
de société. Il y a des hommes et des femmes et il y a des familles » (cité
in Strathern 1996a : 53). Pour Thatcher, supprimer la notion
« abstraite » de société permettait de concrétiser '« individu » et donc
I'individualisme - lidée que les personnes sont autonomes,
possessives, maximisatrices. D’un point de vue politique, cela justifiait

les attaques contre les programmes de sécurité sociale :

« Voyez ce qui est arrivé. D’un seul coup, le thatchérisme a pu
rassembler toutes sortes de collectivités et d’organisations qui
faisaient du social et s’en débarrasser. Leur caracteére social ne leur

donne plus de légitimité parce que la société n’existe plus ».( Ibid. : 54)

En fin de compte, observe Strathern, « 1a ot I'individu est produit “par
opposition” a la société, une telle manceuvre dissimule les formations
sociales et les relations de pouvoir » (Ibid.). Il ne faut pas oublier que la
révolution conservatrice est toujours en cours. Ni négliger que, si on
« regarde la parenté anglaise, on peut trouver des idées et des
questions qui confortent les idées de Thatcher », ainsi qu’elle I'évoque
au sujet d’ After Nature (1992a) dans un entretien a paraitre. Par
conséquent, I'appel de Strathern pour une anthropologie qui ne tienne
pas la « société » et '« individu » pour acquis, et qui mette en avant
I'importance des relations, non seulement favorise une meilleure
description, mais offre a la discipline une vision politique a long terme.
De fait, il s’agit de transformer la pensée-société plurielle - une pensée
qui est déja en train de changer, de devenir « post-plurielle », et ce,
pas seulement en raison du croisement entre les bouleversements
technologiques (reproduction et génétique) et les effets du
néolibéralisme (tel que nous le rappelle Sarah Green [2017 : 5]). Le
pluralisme change aussi parce que Strathern elle-méme en a « rendu la
pluralité explicite » (1992a : 7), et I'a décentrée en tant que mode de
description. Et pourtant, il est évident que pour Strathern, aller au-
dela du pluralisme demandera encore plus d’« ingéniosité » ( Ibid. : 4) -
de I'écriture et de I'écriture encore - et pas seulement de sa propre



plume. La maniere dont nous tous allons redécrire les choses est

importante.

Jai souligné que I'objectif de Strathern était de produire de meilleures
descriptions de la Mélanésie, mais aussi du monde euro-américain - et
pas seulement en tant que formations sociales foncierement opposées,
comme certains critiques ont pu l'affirmer. En effet, la redescription
du monde euro-américain par le biais dune anthropologie
mélanésienne et cyborgienne permet aStrathern de voir des
continuités a travers les différences, et d’étudier la maniere dont les
concepts posent des défis politiques et juridiques. Par exemple, dans
son étude des innovations apportées par la procréation médicalement
assistée, elle rend explicite les continuités au sein de la différence et
du changement :

« La biotechnologie a introduit dans le domaine de la gestion du corps
le type de séparations, de coupures et de combinaisons qui a toujours
caractérisé les relations entre les personnes ».(2005b : 30)

Si ces coupures rappellent les maniéres mélanésiennes d’entrer en

relation, c’est le langage qui distingue les Euro-Américains :

« le fait est que les Euro-Américains ne parlent pas toujours des
relations de facon tres claire [...]. [Et] 'une des raisons de la pénurie
d’idiomes relationnels est la sur-détermination des autres idiomes ».(
Ibid. : 30-31)

Cette surdétermination des idiomes rend difficile, par exemple, de
penser et de dire que la mere et le foetus sont a la fois distincts et
imbriqués. Dans la lutte engagée pour déterminer la priorité des
droits, les débats font rage quant a savoir si le foetus est indépendant
ou non de la meére. Strathern remarque que mere et foetus doivent étre
séparables pour qu'une relation puisse s’établir entre eux, ce qui ne
signifie pas qu'ils ne font pas partie 'un de I'autre. Cette perspective
semble néanmoins hors de portée, et les débats continuent. Une
relation ne sera jamais un sujet de droits (comme l'est l'individu) dans la loi
euro-américaine. Cependant, I'argument plus général de Strathern est
quau sein d'une socialité qui est universelle, les différentes
configurations de relations sociales et de relations conceptuelles ont
des effets différents. Ft certains de ces effets concourent,

intentionnellement ou non, a fagonner la politique et le savoir.

C’est pourquoi Strathern suggere aux anthropologues d’étre attentifs
non seulement aux configurations passées des relations, mais aussi a
leurs réarrangements actuels. Les formes contemporaines
d’expression, méme lorsqu’elles semblent inoffensives, peuvent
mettre en route des programmes dangereux. Lanalyse que fait
Strathern de I'audit en est un bon exemple (Strathern 2000a). Alors
que l'audit semble incarner des valeurs que les universitaires

devraient pouvoir défendre, telles que la responsabilité et la



transparence, il affecte notre maniére de savoir et peut-étre méme ce
que nous savons, lorsqu'il est appliqué - par exemple - dans le cadre
de I'enseignement supérieur. La prolifération actuelle des rituels de
vérification des « bonnes pratiques » et de I'« efficacité économique »
commence a menacer ’enquéte ouverte qu’ils prétendent promouvoir.
Cela a des conséquences particuliéres pour I'anthropologie, et surtout
pour I'ethnographie, qui recueille des « données » sans connaitre
toutes leurs applications immédiates.

Comment les anthropologues peuvent-ils répondre au danger qui
menace l'enquéte ouverte ? (Car ils devront bien le faire, sinon la
« réponse » sera imaginée pour eux.) Strathern propose une approche
« politique » qui prenne position vis-a-vis des politiques de
gouvernement (Strathern 2000a : 289-291) : les anthropologues
doivent non seulement reconnaitre les termes par lesquels les
rationalités gouvernementales se propagent, mais également étre en
mesure de préciser le role spécifique de I'ethnographie. Strathern
nous met pourtant en garde : produire de nouvelles ethnographies des
politiques publiqgues - ou en produire de meilleures - n’est pas une
réponse en soi. Les anthropologues devraient plutét chercher a se
démarquer du langage bureaucratique qui tente de les englober - la
bureaucratie ayant, apreés tout, une capacité singuliére a absorber les

savoirs neufs et exogeénes pour les détourner a ses propres fins.

Si la contribution critique et politique de Strathern semble s’appliquer
principalement aux pratiques de savoir euro-américaines, c’est qu’elle
I'a voulu ainsi. Son réle, dit-elle, est de critiquer ses propres pratiques
de savoir plutét que celles des autres (Strathern 2017). Et pourtant, les
pratiques de savoir euro-américaines ont une portée absolument
démesurée. 1l est essentiel d’y préter attention parce qu’elles peuvent
affecter la fagon dont les autres sociétés s’organisent et se congoivent
elles-mémes sur le plan politique. Strathern insiste 1a-dessus dans un
article récent, ou elle revisite un rapport rédigé dans les années 1970
qu’elle aurait aimé avoir composé autrement. En particulier, elle aurait
aimé I'avoir écrit sans le concept d’« ethnicité », qu’elle avait utilisé a
I'époque pour décrire les différents groupes ayant migré vers Port
Moresby, la capitale de la Papouasie-Nouvelle-Guinée. Sa méfiance vis-
a-vis de I'ethnicité est due a la fagcon dont les descriptions scientifiques
des conflits « ethniques » en Papouasie-Nouvelle-Guinée convergent
avec les descriptions politiques et gestionnaires. Il n’est pas sans
conséquence, dit-elle, d’affirmer qu'il y a « toujours » eu des « conflits
ethniques » en Papouasie-Nouvelle-Guinée, ce qui suppose un conflit
fondé sur les différences et les similitudes pergues entre les groupes.
En effet, le concept de conflit ethnique en est peut-étre venu a
faconner la pratique, voire a la motiver. Dans cette optique, Strathern
redécrit son ancien rapport oublié ; elle décentre le terme « ethnique »
qu'elle avait alors employé pour décrire les différents groupes, et
suggere que ses interlocuteurs de 1'époque se voyaient les uns les

autres au moyen d’une analogie morale, en étant conscients de la



socialité qui les constituait tous. En d’autres termes, « il n’y avait
aucun terrain commun ou aucune perspective commune qui seraient
extérieurs aux entités que I'on avait réunies, de la maniére dont on
peut considérer que les références euro-américaines a 1" humanité ou a
la citoyenneté leur sont extérieures » ([Strathern 2011a : 96, c’est moi
qui souligne] elle aurait pu placer « société » aux cOtés de
« citoyenneté » et « humanité »). Aujourd’hui, bien siir, les choses ont
sans doute changé pour les migrants de Moresby ; il se peut méme
qu'ils se voient en termes ethniques. Mais la question demeure :
comment les conflits en Papouasie-Nouvelle-Guinée en sont-ils venus
a ressembler a des conflits « ethniques » ? Il peut certes y avoir plus
d’une réponse a cette question, mais selon Strathern, ces descriptions
tenaces de « conflits ethniques », produites par les anthropologues et
les entités gouvernementales ou non gouvernementales qui s’en sont
inévitablement inspirées, ont joué un réle important dans cette

histoire.

« Si ce n'est la politique identitaire [ethnique], alors quelle
politique ? », demande Strathern ( Ibid. : 126), revenant sur un
commentaire de Pedersen (2011). Bien qu’elle attribue a Pedersen la
réponse, c’est bien de sa propre réponse qu'il s’agit ; et ce, depuis fort
longtemps. La politique de Strathern consiste en définitive a révéler
« l'inaliénabilité des relations entre les personnes, et donc leur
enchevétrement » (Strathern 2011a : 126). Cela ne veut pas dire, et
jinsiste la-dessus, qu’elle envisage les relations comme étant
intrinséquement « bonnes » (elles peuvent étre source de division et
de violence, aprés tout). Les relations sont, tout simplement, une
réalité permanente, et les anthropologues doivent faire en sorte que
cette réalité soit pleinement reconnue, a l'opposé des politiques
individualisantes. De méme, pour Strathern, I’enchevétrement
réciproque des personnes ne signifie pas que nous sommes tous
fondamentalement les mémes, ni d’ailleurs tous fondamentalement
différents. Il y a de l'unité dans la diversité. Strathern concede qu'il
s’agit 1a d'une idée un peu euro-américaine, « mais ce n’est pas bien
grave. Dans plusieurs contextes ce serait une bonne chose, et j'y ai
moi-méme fait appel en retournant constamment aux données
mélanésiennes » ( Ibid. : 124). Or, retourner maintes et maintes fois aux
données mélanésiennes ne signifie pas simplement les opposer au
monde euro-américain afin de mieux comprendre celui-ci (comme
certains commentateurs ont pu l’imaginer). Au contraire, "écoute
attentive de ce que les autres ont a dire - voir et écrire avec eux — peut
aussi nous permettre d’étre encore plus « nous-mémes ». Ainsi, toute
'ceuvre de Strathern se résume a un projet a la fois anthropologique et
politique, a savoir aller au-dela de nos cadres analytiques
surdéterminants afin d’écrire au plus pres de la perspective des
autres : la redécrire. Strathern présente cela comme une invitation
« non seulement a s’'imaginer savoir une chose a travers une autre,

mais aussi a expérimenter ce que ce serait en pratique d’écrire a



propos des migrants de Hagen, alors qu’on est en train d’écrire sur la
Corse ou la Mongolie des Darhad » ( Ibid. : 127). En d’autres termes, elle
nous invite, non pas a reproduire son mode redescriptif, mais a
pratiquer une anthropologie qui s’apparente a la sienne ; une
anthropologie qui réécrive perpétuellement ce que nous pensons
savoir en mettant en ceuvre la somme particuliere des relations - les
personnes, les lieux, les ceuvres diverses... — que chacun d’entre nous
rencontre. Est-ce que 1'un d’entre nous pourrait, un jour, se comparer

a elle ? Peut-étre pas tout a fait.

Notes

1 .Dans un texte plus ancien, jai proposé une interprétation
embryonnaire de la « redescription », en réaction a la Huxley
Memorial Lecture prononcée par Marilyn Strathern (Strathern 2006 ;
Lebner & Deiringer 2009 : 2).

2 .0n retrouve ce commentaire dans une bréve biographie de
Strathern qui apparait sur le site Cultural Antropology
http://www.culanth.org/articles/347-intervening,

3. Strathern a suscité I'intérét de chercheurs dans diverses disciplines,
depuis la comptabilité, le commerce, la littérature anglaise jusqu’a la
géographie, la philosophie et la sociologie/ science and technology
studies (soit, respectivement, Michael Power, Paul du Gay, Mary
Jacobus, Nigel Thrift, Isabelle Stengers, Rolland Munro et Bruno
Latour, pour ne nommer que ceux-la).

4 .En outre, Strathern n’utilise pas le terme « redescription »
uniquement pour se référer a son propre travail. En plus de 'employer
pour désigner ce qu'elle fait, et ce, méme dans ses travaux les plus
récents (par exemple, Strathern 2011a et b, 2014a), elle y a recours
parfois dans ses observations critiques de ce que d’autres font - et ne
devraient peut-étre pas faire - avec des concepts spécifiques (par
exemple, Strathern 2003b).

5. Voir, en particulier, Gilles Deleuze & Félix Guattari (1991), qui ont
inspiré une série de réflexions anthropologiques stimulantes.

6. Strathern associe le fait d’avoir un programme a la conception d’une
« fin globale » plutdt totalitaire qui doit étre suivie par d’autres (Bori¢
2010 : 281). Voir aussi Lisette Josephides, Nigel Rapport & Marilyn
Strathern (2015 : 399).

7.La pensée-marchandise implique un ensemble d’hypothéses selon
lesquelles les personnes individuelles sont des sujets différents des
choses ou des objets, les premiéres pouvant agir, posséder et aliéner la
propriété qu'elles ont d’elles-mémes ou de choses (mais non d’autres
personnes). La critique formulée par Strathern de la pensée-
marchandise a suscité une grande attention ; on retrouve cette

volonté de relativiser la distinction entre sujet et objet bien au-dela de


http://www.culanth.org/articles/347-intervening

I'anthropologie, et surtout dans les travaux de Bruno Latour. De ce fait,
et parce que la critique qu'effectue Strathern de la société englobe,
comprend et va au-dela de sa critique de la pensée-marchandise, je me
concentrerai sur la premiére.

8. Je remercie Marilyn Strathern d’avoir corrigé la citation originale.
9. 1l est vrai que la synthése ethnographique de la Mélanésie effectuée
par Strathern fait écho au structuralisme de Claude Lévi-Strauss (en
particulier aux Mythologiques), dans la mesure ou les différences
culturelles y sont présentées comme étant des versions les unes des
autres. Cependant, comme elle I'affirme dans un entretien a paraitre
(Strathern 2017), le structuralisme lui a servi comme technique plutét
que comme théorie. En outre, 'anthropologie sociale classique ayant
elle aussi élaboré une pensée solide de la relation, Strathern traite
dans ses écrits de l'influence qu’a exercée sur elle I'anthropologie
sociale (cf., par exemple, Strathern 1995).

10. Strathern répondait ici a I'anthropologue Annette Weiner, qui
I'avait accusée d’écrire d’'un point de vue masculin. Voir 'entretien de
Strathern avec Eduardo Viveiros de Castro et Carlos Fausto (Strathern
2017).

11. C’est surtout dans le cadre de ses ethnographies de I’Angleterre et
du Royaume-Uni qu’elle parle de la société et de I'individu comme
d’objets ethnographiques.

12. Dans After Nature, le pluralisme renvoie a I'idée euro-américaine
selon laquelle le monde est composé d'une « pluralité » de formes
individuelles  pouvant étre  rassemblées en  groupes
humains/personnes, animaux, sociétés. Sa notion de relation
« mérographique » appréhende d’autres aspects de cette vision
plurielle, a savoir que chacune de ces formes peut étre décrite comme
faisant partie des autres, qui lui servent de « contextes », et n’est ainsi
jamais pareille aux autres (1992a : 72-81). Le pluralisme et les relations
mérographiques sont en définitive liés a la pensée-société ; en effet,
bien qu'il soit techniquement plus vaste, le concept de connexion
mérographique est calqué sur la pensée-société. D’ailleurs, comme
'affirme Strathern, les différentes formes de classification sont
« présupposées dans la connexion mérographique indigene (anglaise)
entre l'individu et la société. On peut changer de perspective en
passant d’une entité a l'autre, de sorte que les deux perspectives
semblent englober a elles deux tout ce qui peut étre dit a propos de la
vie sociale » ( Ibid. : 76). Je sais fort bien que les constructivistes
sociaux ne se définissent pas tous comme postmoderne ; or, a I'époque
d’ After Nature, constructivisme et postmodernisme étaient devenus de
plus en plus synonymes. After Nature est une tentative de définir la
période « post-plurielle » émergente, qui se caractérise moins par
I'interrogation de la vérité que par la reconnaissance de la
contingence d'une appréhension plurielle de la réalité. Plus
récemment, Strathern a dit de ce pluralisme qu’il est un
« perspectivalisme », lequel perdure encore dans certains travaux en

Sts (a ne pas confondre avec le perspectivisme, cf. Strathern 2011a).



13. « Comme je I'ai déja suggéré, la société, au sens ol on I'entendait

au xx © siécle dans la sphére euro-américaine, est déja la preuve de
telles conceptualisations de l'infini. Il est dit qu’elle porte en elle la
diversité, qu'elle est constituée de différents  sujets
dénombrables/innombrables, chacun ayant son propre point de vue -
que ces sujets soient des institutions, des groupes, des catégories ou
des personnes individuelles » (1999b : 237).

14.Les études holoculturelles étaient représentées par le Human
Relations Area Files.

15. Certes, les articles écrits par des ethnographes engagés, formés
autour du milieu du siécle, contredisent une certaine perception selon
laquelle la comparaison/généralisation était un « objectif supérieur »
en anthropologie (cf. Pitt-Rivers 1974).

16.La comparaison en Mélanésie promettait d’expliquer comment les
sociétés pouvaient étre liées entre elles, comment et pourquoi elles se
transformaient et, méme, comment elles évoluaient d’'une « forme »
vers une autre (Strathern 2004 [1991]).

17. Bien que le « tournant ontologique » soit composé d’un groupe de
chercheurs venus de différents horizons, Strathern s’intéresse
principalement aux anthropologues qui s’efforcent de développer le
concept d’ontologie. Lontologie a certes été pensée de multiples
maniéres au sein de ce groupe en plein essor, mais cela n’est pas
pertinent pour comprendre la réponse qu’y oppose Strathern. En effet,
celle-ci s’est clairement exprimée sur les effets que peut avoir le fait
d’accorder la priorité au développement de concepts en général, et a
'ontologie en particulier, et ce, quelle qu’en soit la définition. Or, a ces
critiques nous pouvons en ajouter une autre qui peut étre déduite de
son ceuvre plus vaste : 'ontologie privilégie un concept philosophique
éminemment euro- américain (et plutdt unitaire d’ailleurs, puisqu’il
évoque la société, I'individu et la comparaison) et lui assigne la tiche
de description ethnographique. Bien que Strathern soit consciente du
fait que les chercheurs ne peuvent complétement échapper a leur
langage, le recours a des concepts aussi chargés, et en particulier a des
concepts qui peuvent évoquer la pensée-société, est précisément ce
qu'elle a cherché a éviter dans sa définition de la contribution
spécifique de I'anthropologie.

18.11 convient de rappeler que, pour Foucault, les « procédures
d’intervention » sont 'un des trois moyens par lesquels se forment les
concepts au sein de formations discursives spécifiques (1969 : 79). Ces
procédures peuvent étre de types variés, y compris par exemple les
« techniques de réécriture » (Ibid.), ce qui renvoie a la redescription
formulée par Strathern. Or, Foucault observe aussi qu'un systéeme de
formation conceptuelle est défini par les relations qui le constituent,
et, en particulier, par la « maniére par exemple dont I'ordonnance des
descriptions ou des récits est liée [reliée] aux techniques de
réécriture » ( Ibid. : 80). Aussi la relation chez Foucault est-elle plus
qu'un concept, elle est également ce qui rend possible les concepts,

lesquels surgissent entre ordonnance et réécriture. (Par ailleurs, selon



Dreyfus et Rabinow [1982
préoccupation centrale de Foucault pour la facon dont les relations

63], on méconnalt souvent cette

constituent le discours.) Chez Strathern aussi les relations précédent
les concepts, méme si, de ce fait, la relation est ce sur quoi elle porte
son attention. Ses modes de réécriture et de redescription élargissent
le champ de l'anthropologie du simple concept ou discours, aux

conséquences

sociales des

relations

conceptuelles

interpersonnelles : telle est son intervention.

Nos partenaires

et

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE

haStec

= fondation
DHAUTES malson des

= Laboratoire d'Excellence SCiBnCes
ETU DES LLl Histoire et anthropalogie :I" h -
SCIEMCES d es savoirs, des techniques gl nomme
SOCIALES et des croyances

P DN

7] B P ——

metopes

méthades et outils

c=PrL

CONCEPTION :

EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

EMmE - URIVIREITE BE CAEH pour 'edition structurée PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
" IATYTF e DEVELOPPEMENT :
b L LA L DAMIEN
l I l l enSSIb Centre Aloandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoine dess scheros it ches technicpany IMAGILE, m

strasbourg

eoole nationabs supericure
el scienoes de mlarmation
et des biblathégues

Pl

ANH Fx A

WS J B,

LIMIE Bt D HIDSS-CRIS-MAHN

w1 EL - )
FILSEE @ .

SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Commencer par décentrer
	Comparaison, (comme) analogie
	Société : Comparaison = Socialité : Analogie
	Écrire l’anthropologie, ignorer l’échelle

	Relations
	Une politique de la redescription
	Nos partenaires

