
La redescription deLa redescription de
l’anthropologie selonl’anthropologie selon
Marilyn StrathernMarilyn Strathern

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°218n°218, , 20162016, , p. 117-149p. 117-149

Abstract
This paper elaborates on Strathern’s view of anthropological
description as redescription. As such, it not only makes visible
how relations animate Strathern’s anthropology, but captures
how Strathern redescribes anthropology in turn. Indeed,
redescription is not a « concept » that will help us « compare »
« societies ». Rather it is a relation, so-called because it requires
others to operate, and thus helps us see interpersonal and
conceptual connections/ distinctions anew. The paper explores
the series of relations that comprise Strathern’s redescription –
from displacement and analogy to relations and politics – 'rst
emphasizing the importance of Strathern’s displacement of two
key anthropological terms, that of society and the individual.
From that displacement, it is shown that Strathern’s intellectual
creativity follows : from her re+ections on sociality and
dividuality, to her critique of conventional comparison ; from her
deployment of analogical reason, to her writing as cyborgian
author ; and from the development of a new anthropological
genre, to her reconception of anthropological politics as the
redescription of relations. In going to the heart of Strathern’s
anthropological practice, showing how each analytic is related to
the other, the piece hopes to facilitate new engagement with her
work. Although the challenge of her ethnographic style will
remain, elucidating the rarely-explored coherence of her project
is a good way to begin new discussions.

Marilyn Strathern peut tout à fait commencer un essai par une
vignette ethnographique et y répondre par une autre, préférant
cultiver l’aspect énigmatique de son objet plutôt que d’en donner la

Ashley Lebner and Arianne Dorval

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=25
https://www.savoirs.app/en/articles?author=26


clé. Chez Strathern, la forme fait bien sûr partie de l’argument, ce qui
est une manière pour elle d’attirer ses lecteurs, dans l’espoir de capter
leur attention et non de les obliger à respecter les termes d’un contrat.
Cette transformation de la forme et de l’argumentation, cette façon
d’écrire avec et à partir des récits des autres, est une facette de ce que
j’appellerai ici « redescription », bien qu’une redescription implique
aussi de mettre en œuvre d’autres relations, comme nous le verrons
plus loin1. Même si elle « dissimule » certains termes de son
argumentation, Strathern choisit ses mots et ses formes très
soigneusement – ce n’est pas toujours manifeste, son écriture étant
souvent jugée simplement « di;cile ». En e=et, le plus important
lorsqu’on entame la lecture de l’œuvre de Strathern, voire d’un texte
sur Strathern, est sans doute ceci : prêter attention aux mots et aux
formes, ainsi qu’aux relations entre ceux-ci – relations qui
comprennent, bien évidemment, les distinctions.

Mary Douglas a dit un jour de Strathern qu’elle était une
« anthropologue d’anthropologue » (ce qui n’était pas vraiment une
flatterie)2. Si le travail d’envergure qu’elle a accompli suscite
aujourd’hui de l’intérêt dans l’ensemble des sciences humaines et
sociales3, Strathern n’en est pas pour autant toujours bien comprise.
Néanmoins, et peut-être même parfois du fait de cette mauvaise
compréhension, elle est souvent considérée comme l’une des plus
éminentes « théoriciennes » de l’anthropologie, dont le travail ne
pourrait être réduit à un seul concept, un seul thème ou un seul
principe. C’est sans doute vrai, jusqu’à un certain point. Strathern a
e=ectivement écrit sur un nombre impressionnant de sujets, dans les
domaines de la parenté, du sexe, de la science, du droit, de l’économie
et de la bureaucratie. En outre, elle a fait évoluer petit à petit, au 'l du
temps, son répertoire de mots et d’images (mais pas les enseignements
qu’elle a tirés en les élaborant). Pourtant, comme elle le 't au cours
d’un récent entretien, Strathern insiste sur le fait que son projet est
moins de développer une théorie ou des concepts que de produire une
« bonne description » (Borič 2010), de faire de la « bonne »
ethnographie (Edwards & Petrovič-Šteger 2011 ; Allard 2014 ; Street &
Copeman 2014). En d’autres termes, le projet de Strathern associe le
rejet de la « théorie » à un but singulier, qui implique un travail
permanent, puisqu’à ses yeux aucune description n’est jamais parfaite
ni dé'nitive. Dans la mesure où, pour Strathern, « une discipline n’est
ni plus ni moins que l’e=ort de décrire, [et où] le génie de
l’anthropologie a toujours été son engagement descriptif avec l’acte
même de description, avec la façon dont les gens produisent des récits
d’eux-mêmes » (2005a : xii), nous comprenons pourquoi le mot
« redescription » est celui qui rend le mieux compte de son approche
de l’anthropologie.

Cela étant, la redescription strathernienne se veut aussi beaucoup plus
critique, voire politique, qu’on ne pourrait le supposer en la réduisant



à une « re-constitution cohérente de récits ». Elle est critique, bien sûr,
en partie parce qu’elle renvoie à la manière dont Strathern reformule
le sens de la critique dans la recherche, à savoir : « multiplier et diviser
à nouveau les résultats de toute thèse particulière » (2006 : 199). Or, à
cette idée de la critique s’ajoute une attention constante au langage
analytique et à la façon dont celui-ci peut être décentré. Comme
Strathern le sait pertinemment, le langage analytique conventionnel a
joué un rôle pernicieux dans le discours de l’État, que ce soit
intentionnellement ou non (Strathern 1996a ; Greenhouse 2017). S’il
est vrai qu’elle a peu écrit sur la « politique » en tant que telle, les
interprétations qui en déduisent que son œuvre est apolitique (par
exemple, Josephides 1991) passent à côté de ce que l’écriture de
Strathern nous dit : la manière la plus stratégique de mener une
« politique » anthropologique est de modi'er les mots et les formes au
travers desquels s’exprime l’anthropologie.

Avant d’examiner la politique inhérente à la redescription selon
Strathern, cet essai s’attachera à élucider une série de propositions
imbriquées. Il s’agira, en e=et, non pas de retracer l’utilisation répétée
d’un « concept », mais d’appréhender la redescription comme une série
de relations. Et cela, non seulement parce que Strathern emploie le mot
et ses variantes – telles que « redécrire » – avec parcimonie dans son
œuvre4, mais aussi, et de façon encore plus signi'cative, parce que
l’anthropologie de Strathern ne privilégie pas la création de
« concepts ».

« L’invention de concepts » a longtemps été associée au travail de la
philosophie5. Or, dans la mesure où Strathern a pour projet de mettre
en lumière la contribution spéci'que de l’anthropologie, et en
particulier de l’ethnographie, elle se mé'e, comme nous le verrons
bientôt, de l’utilisation des catégories analytiques usuelles, telles que
« la société », « l’individu », « la comparaison » (au sens
conventionnel) et, plus généralement, « la théorie ». En revanche, elle
ne s’oppose jamais frontalement à la notion de « concept », ce qui
paraît di;cile compte tenu des contraintes du langage universitaire.
Et pourtant, on ne peut négliger l’importance de la série de
« relations » qui stimule ses analyses. Si Strathern dé'nit les relations
comme les connexions et les distinctions conceptuelles et
interpersonnelles qui constituent la vie sociale (Strathern 2005b : 9-
14), il convient de souligner qu’à ses yeux chaque mot compte : bien
que les concepts soient relationnels, orienter l’anthropologie vers la
création de concepts n’est pas la même chose que d’« utiliser des
relations pour dévoiler des relations » ( Ibid. : vii). Cette dernière
proposition, qui est une autre des dé'nitions de l’anthropologie
formulées par Strathern, doit être comprise comme une réponse à
l’appel lancé aux anthropologues pour qu’ils et elles commencent à
créer des concepts. La proposition de Strathern indique aussi déjà
pourquoi son œuvre ne saurait être assimilée au tournant ontologique,



sur lequel je reviendrai plus tard, même si elle apprécie la créativité de
ses principaux instigateurs ainsi que leur souci de rendre hommage à
la différence.

Dans ce qui suit, la redescription sera examinée a'n d’éclairer la façon
dont les relations animent l’anthropologie de Strathern. Élaborée tout
au long de son œuvre de maturité, la redescription a d’abord été
formulée dans The Gender of the Gift (1988), livre qui « désécrit » son
premier ouvrage, Women in Between (Strathern 1972, voir aussi 2017).
Dans une section clé de l’introduction de The Gender of the Gift, intitulée
« Negativities : Redescribing Melanesian Society » (1988 : 11),
Strathern expose l’idée-force de sa contribution. Elle va plus loin que
dans ses travaux antérieurs fondés sur la « mise en place de
négativités » (Ibid.), où elle démontrait que di=érents concepts – tels
que « nature » et « culture » (Strathern 1980), ou encore « droit » et
« contrôle social » (Strathern 1985) – ne pouvaient s’appliquer au cas
d e Hagen, principal terrain de son enquête ethnographique dans les
montagnes de la Papouasie-Nouvelle-Guinée. The Gender of the Gift
aborde plutôt la question plus large de la description elle-même : « Nos
propres métaphores traduisent une métaphysique profondément
enracinée, qui se manifeste dans toutes sortes d’analyses. La question
est de savoir comment les décentrer le plus e;cacement possible »
(1988 : 12). En décentrant certains concepts clés – en particulier ceux
de « société » et d’« individu » –, de nouvelles relations analytiques
sont élaborées dans The Gender of the Gift, dans Partial Connections (2004
[1991]) et tout au long de son œuvre ultérieure : depuis le déploiement
de l’analogie jusqu’à la découverte de relations qui remettent en cause
la notion d’échelle. On peut dire qu’il s’agit de relations car elles
opèrent à partir d’autres termes. Elles constituent ainsi le cœur de la
redescription (elle-même bien sûr une « re »lation), rendant possible
un nouveau mode de critique et de politique anthropologique.

Décentrement, analogie, relations, politique : j’examinerai chacune de ces
relations à tour de rôle pour montrer comment elles sous-tendent les
redescriptions qui sont au cœur de l’anthropologie de Strathern.
Autrement dit, je m’e=orcerai d’établir que chacune de ces relations –
décentrement, analogie, relations, politique – est imbriquée dans
l’autre, qu’ensemble, elles constituent les coordonnées de base de
l’écriture de Strathern. Il ne s’agit pas de prétendre qu’on ne peut
aborder séparément les di=érentes parties de son œuvre. Néanmoins,
privilégier l’unité de la pensée de Strathern me semble représenter la
meilleure façon d’aider de nouveaux lecteurs à y entrer. Par ailleurs, si
mon objectif premier n’est aucunement de répondre aux critiques ou
de les contester, j’ai le sentiment que nombre de jugements portés sur
le travail de Strathern n’ont pas tenu compte de son projet relationnel
plus vaste, qui est de redécrire l’écriture ethnographique, tout autant
que l’anthropologue comme auteur(e) – voire comme personne –, à
partir des relations qui le ou la composent. Ainsi Strathern crée-t-elle
un nouveau genre ethnographique, bien qu’elle n’envisage pas que



d’autres puissent le suivre tel quel, compte tenu de leurs propres
implications relationnelles.

Si Strathern ne propose pas de « programme » à reproduire6, cela ne
signi'e pas pour autant que son projet soit « aléatoire ». Au contraire,
comme elle le dit elle-même, « j’espère qu’il comporte une certaine
cohérence » (Borič 2010 : 281). Le but de cet article est de montrer que
c’est incontestablement le cas : depuis The Gender of the Gift, Strathern a
développé un projet remarquablement cohérent qui o=re des
réponses aux nombreux arguments qu’on lui oppose – y compris aux
arguments politiques. Que ces réponses soient satisfaisantes ou non
est une question que d’autres pourront poser plus tard ; notre
première tâche est néanmoins de bien les comprendre. Si je m’adresse
ici surtout aux anthropologues, c’est que la redescription par
l’ethnographie à laquelle s’est attelée Strathern les interpelle en
premier lieu : son projet invite tout chercheur qui le veut bien à
redécrire des relations, ce qui lui apporterait une compréhension
nouvelle des diverses pratiques de savoir, mais aussi lui permettrait
d’exercer le rôle critique, voire même « politique », auquel il ou elle
pourrait prétendre.

Commencer par décentrer
La redescription commence en décentrant des concepts. Pour
Strathern, c’est bien par là qu’il faut commencer, car certains concepts
euro-américains sont si dominants qu’ils corrompent toute
description. Aussi les anthropologues doivent-ils décentrer ces
concepts a'n de « créer des espaces qui […] manquent aux analyses
exogènes » (1988 : 11). Or, cet acte implique une série d’autres gestes
analytiques qui surgissent en partie des concepts ainsi décentrés. Cela
s’applique particulièrement aux principaux termes que décentre
Strathern dans The Gender of the Gift et dans tous ses travaux
ultérieurs : la « société » et son compagnon naturel, l’« individu ».

Il convient de s’attarder un instant sur ce premier décentrement, car
on note rarement jusqu’à quel point il est au cœur même de
l’anthropologie de Strathern. En e=et, on rencontre souvent l’idée
qu’elle l’aurait accompli uniquement dans The Gender of the Gift. Or, il
est au fondement de la créativité analytique de toute son œuvre.
Comme l’explique Strathern, si ce décentrement s’avère nécessaire, ce
n’est pas parce que « société » et « individu » constituent de mauvaises
traductions de concepts indigènes. En fait, pour Strathern, la
traduction n’est jamais qu’une « illusion » ( Ibid. : 29) ; on ne peut pas
rendre les autres parfaitement lisibles, tels qu’ils « sont », par le biais
du langage anthropologique. Les anthropologues peuvent espérer



produire de meilleures descriptions uniquement grâce à une vigilance
constante et après avoir d’abord traité de l’opposition perçue entre
société et individu. C’est que cette opposition est particulièrement
tenace : « La société est envisagée comme ce qui relie les individus les
uns aux autres, soit les relations entre eux. On conçoit ainsi la société
comme ce qui ordonne et qui classe et, en ce sens, comme une force
uni'catrice » ( Ibid. : 12). Cette force est censée réunir et façonner des
individus uniques, qui peuvent ensuite transformer cette relation –
bien que les individus soient toujours, fondamentalement, « imaginés
comme étant conceptuellement distincts des relations qui les
rassemblent » ( Ibid. : 13). C’est cette notion persistante de société et
d’individu, d’un ensemble composé de parties individualisées mais qui
les englobe à la fois, que Strathern décortique pour arriver à sa
première description de ce qu’elle nomme la « socialité
mélanésienne ». La Mélanésie, il faut le préciser, est moins un lieu
qu’une synthèse ethnographique et une expérience qui explore la
possibilité de penser la di=érence dans le cadre de l’analyse euro-
américaine (à noter que mes futures références à la Mélanésie seront
en réalité à la « Mélanésie » ; Gell 1999). À l’inverse, la « socialité »,
dé'nie par le fait de « créer et maintenir des relations » ( Ibid. : 13),
permet d’étudier la Mélanésie loin de l’ombre portée par ce qu’on
pourrait appeler la « pensée-société ». Celle-ci est encore plus
persistante et sans doute moins bien comprise que ne l’est la « pensée-
marchandise » (l’hypothèse selon laquelle les individus di=èrent des
« choses » et sont moins aliénables). Pourtant, et c’est crucial, la
pensée-société englobe la pensée-marchandise, voire la génère7.

Bien sûr, décentrer la société et l’individu revient à déstabiliser les
concepts fondateurs de l’anthropologie moderne. La « société » fut
d’abord prédominante au sein de l’anthropologie sociale britannique,
et ce, dès ses débuts fonctionnalistes. Certes, l’anthropologie sociale
classique a souvent enjoint à ses praticiens de ne pas « réi'er » la
société ; elle a également privilégié la « personne » plutôt que
l’individu, soulignant le fait que celle-ci « était déjà un élément d’une
relation sociale, déjà […] une fonction de la relation », un 8 (Strathern
2005b : 41). Une telle précédence accordée aux relations explique aussi
pourquoi la personne est un concept essentiel pour Strathern, et
pourquoi elle est plus redevable à l’anthropologie sociale classique
qu’au structuralisme (Strathern 2017)9 – une autre raison pour laquelle
les lecteurs français devraient cesser de croire que son anthropologie
n’est qu’une forme de structuralisme déguisé. Pourtant, les
anthropologues sociaux étaient encore attachés à la société : ils
étaient soucieux de décrire des «  systèmes formant une “unité
complexe” ou, plus généralement […], une ou des structure[s], qui
constituai[en]t “un arrangement de personnes dans un système
institutionnel de relations déterminées” » (Radcli=e-Brown 1952 : 53 ;
cité in Strathern 2005 : 41). Même si les anthropologues sociaux ont pu
faire preuve d’une certaine réflexivité concernant les problèmes que la



société et l’individu posaient à l’ethnographie, ils réinstituèrent donc
ces derniers par le biais de « systèmes » et de « structures ».

La société était également présente dans des modèles postérieurs,
perçus à leur époque comme des outils de transformation ou de
modernisation de l’anthropologie (sociale), et c’est en ce sens qu’elle
est décentrée par Strathern. Par exemple, dans The Gender of the Gift
(1988), Strathern s’intéresse au féminisme et, par association, à la
tradition marxiste dont il s’inspire fréquemment. Le marxisme a
longtemps in+uencé les traditions critiques parce qu’il joint le
juridictionnel à l’analytique : il théorise la production des inégalités
tout en exposant les stratégies de classe qui conduisent à la
domination et à l’exploitation. Quoique le féminisme (ou certaines
« approches » féministes) ait pu critiquer le marxisme du fait de son
androcentrisme, il n’en partage pas moins avec lui un intérêt pour
l’étude des formes d’inégalité et pour la lutte contre celles-ci (mais en
se référant spéci'quement au genre). Tout en sympathisant avec ces
approches – Strathern est féministe et a été l’une des premières
anthropologues à écrire spéci'quement sur les femmes (Strathern
1972) –, elle s’interroge sur l’e=et que peuvent avoir de telles analyses
critiques sur l’ethnographie. En e=et, bien que ces analyses
s’intéressent aux relations, le mot « inégalité » évoque avant tout un
cadre sociétal global avec sa division en groupes – des classes et des
sexes –, qui sont constitués à leur tour d’agents individuels. En outre,
l’inégalité nous pousse à concevoir la di=érence comme étant en 'n de
compte toujours hiérarchique : à échelles multiples (Strathern 1987a,
1987b : 287). Pourtant, avant même que Strathern ne songe à critiquer
la société – et son produit conceptuel qu’est l’« inégalité » –, elle
écrivait à propos des préoccupations féministes :

« […] des notions telles que biais masculin ou point de vue féminin
peuvent être extrêmement fructueuses, et certainement transformer
notre façon de “voir” […]. Néanmoins, le bruit de notre propre labeur
ne doit pas nous assourdir au point de nous faire oublier que les autres
sont eux aussi créatifs ».(1981 : 684)

Il s’agit là d’une des critiques les plus acerbes et les plus directes
qu’elle ait formulées par écrit10 à l’encontre d’autres anthropologues
ou écoles de pensée. Or, cette critique signale aussi le début d’un
malaise persistant face au féminisme et à di=érentes modes
intellectuelles qui ont fait peser les préoccupations euro-américaines
directement sur l’ethnographie (Strathern 1987c). Si la pratique
critique de Strathern a évolué au cours de l’élaboration de son
approche redescriptive, durant les années 1980, son souci de faire
place à la créativité des autres n’a cessé d’orienter ses e=orts depuis
lors.

C’est peut-être la priorité accordée à l’ethnographie dans son œuvre
qui a conduit ses détracteurs à méconnaître la démarche politique de



Strathern, alors même que décentrer la société avait une réelle portée
critique dans le contexte de la révolution néolibérale (toujours en
cours) – laquelle s’incarne dans la célèbre phrase prononcée par
Margaret Thatcher en 1987 : « Il n’y a pas de société » (cité in
Strathern 1996a : 53). Je reviendrai plus longuement sur cette question
dans la quatrième partie de cet essai. Mais la « politique » de
Strathern, ainsi que son intérêt critique pour l’anthropologie à l’égard
du pouvoir sont pleinement intégrés à sa pratique redescriptive. Je me
pencherai donc tout d’abord sur les propositions analytiques qui
constituent la redescription elle-même.

Jusqu’à présent, je me suis concentrée sur l’acte de décentrer. Plutôt
que de codi'er un concept dans le répertoire de Strathern, je voulais
éclairer sa pratique : d’abord, l’élimination permanente des concepts
de « société » et d’« individu » de son travail11 et, ensuite, une
tendance plus générale à éviter les concepts euro-américains
surdéterminants, qui sont souvent associés d’emblée à la société. En
e=et, depuis The Gender of the Gift, Strathern observe la façon dont la
société hante les modèles anthropologiques qui se sont succédé. Partial
Connections (2004 [1991]), sur lequel je reviendrai en détail plus loin,
montre ainsi comment une multitude de tentatives de rethéorisation
de la discipline, à la 'n des années 1980, ont réinstitué la pensée-
société – depuis la « crise de la représentation » et les théories néo-
marxistes de la mondialisation jusqu’à l’anthropologie comparative.
Plus précisément, ces tentatives mobilisent les images d’une échelle ou
d’une abstraction qui transcende les cas individuels concrets  (par exemple,
global/local ou théorie/donnée), ou bien décrivent comment un tout se
fragmente en plusieurs parties  (par exemple, la condition postmoderne).
Dans After Nature (1992a), qui traite de la parenté en Angleterre avant
et après l’arrivée de la procréation médicalement assistée, Strathern
montre que le constructivisme social réinstitue la société de façon
similaire, puisqu’on y voit se co-construire des forces sociétales/
collectives/discursives et des forces individuelles. Le constructivisme
est dès lors une approche tout aussi « pluraliste » et
« mérographique », et donc « moderne », que ces pratiques de savoir
qu’il prétend avoir abandonnées – et d’ailleurs, comme Alberto Corsín-
Jiménez (2015 : 184) en conviendrait sans doute, le constructivisme a
développé son propre mode de redescription12. Strathern se penchera
plus tard sur les études en Sciences, technologies et société  (ci-après Sts)
et même sur Derrida dans Property, Substance and E,ect  (Strathern
1999a et b), a'n de souligner comment ceux-ci réintroduisent
clandestinement la société via le concept de l’in'ni (« les réseaux
in'nis » des Sts et « la conception grammato-logique des équations
récurrentes » chez Derrida)13. Et la pensée-société hante sans doute les
récentes discussions sur l’ontologie, même si Strathern met l’accent
dans ses écrits sur d’autres soucis qu’elle a avec ce concept. J’y reviens
dans la troisième partie (voir notamment la note 17).



En somme, Strathern met constamment en lumière le fait que la
« société » est non seulement un terme, mais aussi une façon de penser
qui imprègne toutes nos approches analytiques et qui obscurcit
l’ethnographie avec une mathématique ou une notion d’échelle euro-
américaine. À l’inverse, on relève rarement que tout l’intérêt de
Strathern pour la notion d’échelle et la subversion qu’elle en opère sont
dus au fait que cette notion obsède les analyses euro-américaines à
travers la pensée-société : à savoir la hiérarchie et l’englobement
qu’évoquent la société (plus grande) et les individus (plus petits). Ce
qui nous amène au problème de la comparaison.

Comparaison, (comme) analogie
La comparaison est souvent considérée comme un concept stable au
cœur de l’anthropologie de Strathern. Or, ce n’est pas tout à fait exact.
Si Partial Connections s’attelle précisément à « évacuer le problème de la
“comparaison” » (2004 [1991] : xxviii), il est clair que The Gender of the
Gift s’y était déjà attaqué avant. Il convient ici de citer à titre indicatif
les objectifs de redescription qui sont au centre de ce livre :

« Je décentre ce que “nous” pensons être la société par un ensemble de
constructions di=érentes, mises en avant par opposition a'n de
suggérer une analogie avec “leur” vision. Dans le même temps, cette
analogie perçue comme comparaison, qui aborde les deux ensembles
d’idées comme des préceptes pour l’action sociale, élargit alors pour
nous le sens originel du concept ».(1988 : 17)

Si cette dernière phrase résume à elle seule toutes les manœuvres
analytiques qu’e=ectuera Strathern pour arriver à sa redescription de
la société mélanésienne, elle est aussi une a;rmation générale du fait
que c’est en décentrant que l’on produit de nouvelles relations
conceptuelles – en particulier l’analogie, qu’elle oppose à la
comparaison. Strathern concède que son analogie sera
« appréhendée » comme une comparaison. Et pourtant, elle se distancie
nettement de cette dernière, voire sans doute plus généralement du
« concept » – un terme bien sûr ordinairement conçu pour faciliter
l’entreprise comparative et même souvent universalisante de la
philosophie. Ce qui précède suggère en e=et qu’avec l’analogie, qui fait
partie d’un autre ensemble de « constructions », ce n’est pas seulement le
sens de la société qui est élargi, mais aussi la comparaison  (de même que le
« concept »). En d’autres termes, en plus de décentrer et d’élargir la
société, il faut pratiquer la comparaison autrement. Strathern propose
l’analogie.

C’est dans Partial Connections, un livre centré sur son approche de
l’écriture, que Strathern montre que la comparaison, telle qu’elle est
ordinairement conçue, dérive de la pensée-société qu’elle s’e=orce



d’éviter. Bien sûr, la critique de la comparaison remet en cause
l’anthropologie tout autant que le décentrement de la société – car,
après tout, la comparaison est au cœur de cette discipline depuis le xix
e siècle. Certes, les pratiques comparatives ont évolué. Les
« évolutionnistes en chambre » (armchair evolutionists), comme
Morgan, Tylor et Frazer, ont d’abord extrait des traits sociaux
spéci'ques de leur contexte a'n de les comparer (Strathern 1987d :
265). Puis, les chercheurs de terrain du début du xx e siècle ont étudié
les structures de sociétés distinctes, en espérant que des comparaisons
futures en tireraient des lois sociales universelles. De nombreux
projets ont reformulé cet objectif vers le milieu du xx e siècle : néo-
évolutionnisme, structuralisme et études holoculturelles14 (Gingrich &
Fox 2002). Au-delà de ces projets comparatifs plus explicites, et même
quand la méthode comparative semblait « impossible », celle-ci était
encore souvent considérée comme la « seule méthode en
anthropologie » – comme l’aurait, paraît-il, a;rmé Evans-Pritchard
(Needham 1975 : 365)15. Cette foi inébranlable en la comparaison, qui a
perduré jusqu’à la 'n des années 1980, peut expliquer pourquoi les
spécialistes de la Mélanésie, entre autres, ont continué à pratiquer la
comparaison en dépit de nombreux problèmes16. Quelles sont les
unités d’analyse appropriées pour la comparaison ? Comment les
frontières sont-elles établies ? Strathern montre que les solutions
proposées reposent toutes sur une mathématique connue : des « cas
individuels » (sociétés ou traits sociaux) sont comptés et évalués par
une « entité » (la « théorie ») de plus grande dimension. C’est ce
procédé qui permet de découvrir ou de produire une « théorie »
expliquant la signi'cation des similitudes et des di=érences entre les
« cas individuels ». En d’autres termes, quelles que soient les solutions
apportées à des problèmes ponctuels, la comparaison classique
reproduit toujours la « société », comme le fait aussi, bien sûr, le
concept de « théorie » lui-même, par opposition aux « données ».

Société : Comparaison = Socialité : Analogie

C’est de là que vient l’intérêt de Strathern pour l’analogie. Or, si l’on
veut comprendre le mode d’analogie pratiqué par Strathern, il faut
d’abord examiner comment elle substitue la « socialité » à la société.

Hormis lorsqu’elle parle du monde euro-américain, Strathern ne
cherche généralement pas à créer des néologismes pour marquer des
concepts (voir par exemple les relations mérographiques à la note 12
de ce texte). Aussi la socialité, comme beaucoup des termes qu’elle
emploie, est-elle une expression familière détournée dans l’intention
d’opérer une redescription : alors que la société est classiquement
considérée comme une entité singulière et comme le « contexte » de
l’interaction, la « socialité » évoque la manière dont les personnes, en
Mélanésie, sont engendrées et entretenues dans leur vie quotidienne
par une « matrice relationnelle » (Strathern 1996a : 53). Plus



précisément, la socialité en Mélanésie compose les personnes ; bien que
celles-ci soient des entités singulières, elles sont en 'n de compte
« dividuelles » (plutôt qu’« individuelles »), dans le sens où elles sont
« le site pluriel et composite des relations qui les ont produites »
(Ibid.). Plus important encore, ce dividuel est androgyne et se déplace
continuellement d’un état genré à un autre selon les circonstances
sociales – sa di=érenciation interne est réprimée ou « e=acée », et
l’aspect masculin ou féminin ressort au gré d’interactions ou
d’échanges particuliers (le don est ainsi lui aussi genré au gré
d’interactions spéci'ques, puisque les Mélanésiens ne font pas de
distinction entre sujet et objet). En bref, la personne n’est pas
seulement « une » mais divisée – et les multiples relations sont des
« fractions de l’un » (Strathern 2011a : 93). C’est pour cette raison
qu’on ne voit pas les « hommes » contrôler les « femmes », même si
l’imagerie du genre organise une bonne part de la vie mélanésienne.
De même, si la personne est produite par des relations, cela ne signi'e
pas pour autant que la collectivité « fabrique » les personnes comme
êtres sociaux, car cela impliquerait de réinstituer l’« échelle » verticale
hiérarchique d’une société transcendante qui façonnerait l’individu.
Strathern s’e=orce de montrer, au contraire, que les personnes
mélanésiennes sont perçues sur le mode de l’analogie  : chacun est
équivalent à un autre – de même échelle  – ; chacune contient les
relations ou les échanges genrés qui l’ont constituée ; chacun verra
certaines des relations qui le composent réprimées ou coupées a'n
d’en faire apparaître d’autres ; chacune s’avère une reproduction-pas-
tout-à-fait-exacte de l’autre (2004 [1991] : xx). En somme, le
décentrement de la société et la découverte de la socialité
mélanésienne indiquent que c’est l’analogie, et non pas la
comparaison, qui se rapproche le mieux du mode mélanésien
d’engagement avec l’autre.

Écrire l’anthropologie, ignorer l’échelle

Ce que fait Strathern à partir de cette découverte de la raison
analogique est remarquable : elle l’intègre à l’écriture de ses données
mélanésiennes et euro-américaines. Ce geste est encore plus radical
qu’il n’y paraît : Strathern reconceptualise – et redécrit – l’entreprise
anthropologique, un peu comme les premiers anthropologues du
début du xx e siècle inventèrent un nouveau genre, la monographie,
lorsqu’ils modi'èrent leurs conceptions de la société et de la
comparaison (Strathern 1987d). Or, Strathern développe son propre
genre, contrairement aux premiers anthropologues qui faisaient appel
à un certain modèle de la science, fondé en partie sur la description
d’objets/sociétés individuels par des sujets/anthropologues. Nous
pourrions appeler ce nouveau genre l’« ethnographie analogique », qui
se calque sur la façon dont elle appréhende, et même incorpore, les
pratiques mélanésiennes de savoir.

Prenant part aux débats de l’époque, Strathern développe ces idées



dans Partial Connections (2004 [1991]). Les contributeurs à l’ouvrage
Writing Culture (Cli=ord & Marcus 1986 ; voir aussi Fabian 1983) avaient
commencé à mettre en question les conventions modernes d’écriture
ethnographique dans le cadre d’un dialogue avec Foucault. Ils
estimaient que l’ethnographie était en proie à une « crise de la
représentation », les anthropologues ne pouvant plus ignorer les
relations de pouvoir et conserver l’autorité de « représenter » la vérité
sur des Autres intemporels, qui sont l’objet de l’ethnographie. Aussi
lançaient-ils un appel pour une ethnographie postmoderne, conçue
comme 'ction et écrite, sur un mode plus expérimental, à l’encontre
des prétentions à l’objectivité, à la vérité et à la distinction
anhistorique entre « eux » et « nous ». Même si, aux yeux de
Strathern, nombre de ces arguments surgissaient « après coup »
(Strathern 1987d) – les féministes s’étant mises à l’écriture
expérimentale depuis un moment déjà –, cette volonté de
reconceptualiser l’anthropologie et, par conséquent, l’écriture
anthropologique entrait nettement en résonance avec sa propre
tentative de redescription. Cependant, ces anthropologues
proposaient aussi de remplacer l’anthropologue de terrain par des
'gures telles que le « voyageur » ou le « cosmopolite », propositions
qui réinstituaient, chacune à leur manière, la « société » et
l’« individu », et donc la « comparaison » (2004 [1991] : 7-16). La
réponse de Strathern fut de mettre plutôt en avant l’image du cyborg,
qui rend bien la façon dont l’anthropologue est transformé par la
pratique analogique de ses (relations avec ses) interlocuteurs
mélanésiens. En outre, selon le portrait qu’en fait Strathern, le cyborg
o=re une réponse beaucoup plus complète que l’ethnographie
postmoderne à la critique foucaldienne de l’« anthropologie »
(Foucault [1969] la concevait généralement comme l’ensemble des
discours visant à préserver la souveraineté du sujet humain –
« L’Homme »).

Le cyborg a d’abord été popularisé par la chercheuse féministe Donna
Haraway, dans un manifeste qui se voulait critique d’une certaine
politique féministe à la recherche d’identités « naturelles »
essentialistes, et qui plaidait pour un point de vue « partiel/partial »
plutôt qu’« universel » (Haraway 1991 [1985] ; voir aussi 1988). En écho
à ces objectifs, sinon à ce langage, Strathern déploie la 'gure du
cyborg pour mieux redécrire le projet de l’anthropologie (après tout,
l’expression « connexions partielles » [partial connections] ne dit « ni
plus ni moins que ce que dit, par exemple, la formule “écrire
l’anthropologie” [writing anthropology] », 2004 [1991] : xxix). Bien que le
cyborg ne soit pas une 'gure mélanésienne, Strathern considère qu’il
possède une capacité exceptionnelle à e=ectuer un travail
social/analytique (presque) comme le ferait une personne
mélanésienne : le cyborg ne « respecte aucune échelle, il n’est ni
singulier ni pluriel, ni un ni plusieurs, mais un circuit de connexions
qui relient des parties qui ne peuvent être comparées  dans la mesure où



elles ne sont pas isomorphes les unes aux autres » ( Ibid. : 54, c’est moi
qui souligne). Le cyborg est donc plus qu’une personne « individuelle »
– plus que l’anthropologue – parce qu’il est l’anthropologue prolongé
par son circuit de connexions, ce qui, dans le cas de Strathern, inclut
des pratiques de savoir euro-américaines et mélanésiennes, ainsi
qu’une technique d’écriture anthropologique. Autrement dit, dans
l’écriture de Strathern, l’anthropologue n’écrit pas à propos des autres,
dans la mesure où le cyborg ne réinstitue pas le point de vue des
individus (ou de la société). Au contraire, toutes les autres positions et
capacités convergent vers le circuit pour établir des « connexions sans
hypothèse de comparabilité » ( Ibid. : 38). L’étude de cette opération
cyborgienne permet de mieux élucider pourquoi Strathern conserve
une certaine positionnalité dans le texte – positionnalité à propos de
laquelle on a pu écrire qu’elle se situait entre une description à la
première personne et une autre à la troisième personne, et dont la
perspective « individuelle » était absente (Viveiros de Castro &
Goldman 2009 et 2017 ; Holbraad & Pedersen 2009 : en particulier 392,
note 13).

En outre, Strathern propose une analogie visuelle a'n d’aider les
lecteurs à saisir l’écriture du cyborg : l’image de la poussière de
Cantor, une image fractale dont la complexité (les relations internes)
est auto- similaire à chaque échelle (c’est-à-dire le contraire de la
société).

cf. James Geick, Chaos. Making a New Science , New York, Viking, 1987 (in
Strathern 2004 : 3)

À la page 2 de la « Table des matières », Strathern présente cette
fractale comme un « synopsis » de Partial Connections. Les chapitres du
livre lui-même sont bien sûr composés de di=érents niveaux de
sections en paires, à partir desquels surgit un argument non linéaire.
Or, comme le cyborg, l’image rappelle aussi la description que fait

Figure 1. Figure 1. La poussière de Cantor



Strathern de la socialité et de la personne mélanésiennes : on
considère que les personnes sont analogues dans la mesure où elles
sont formées de paires de paires de relations – chacune d’elles
comportant une « socialité » tout aussi complexe. Et pourtant,
rappelons-nous qu’il faut pratiquer des coupes pour rendre visibles ou
connaissables des ensembles spéci'ques de relations et de personnes.
On peut voir ces coupes et ces relations auto-similaires dans l’image
ci-dessus. Ainsi Strathern communique-t-elle la façon dont elle
produit son savoir : en établissant des analogies entre des ensembles de
relations. Contrairement à l’argument de type linéaire-vertical que la
pensée-société impose à l’écriture, le cyborg et la fractale – qui ne sont
jamais qu’une reproduction-pas-tout-à-fait-exacte de la personne
mélanésienne – permettent de penser et d’écrire une autre forme
d’anthropologie.

Strathern suit ce modèle d’écriture dans Partial Connections et au-delà :
elle juxtapose des vignettes – des récits de relations – mélanésiennes à
des vignettes euro-américaines. L’objectif n’est pas de comparer, mais
d’élucider l’un par l’autre, sans chercher à « abstraire » ou à produire
une vision hiérarchique ou à échelles multiples. Strathern semble
o=rir à ses lecteurs l’ expérience de sa compréhension ethnographique
– voire l’expérience de la pratique ethnographique –, plutôt qu’un
savoir ou une théorie sur des sociétés ou des cultures. En e=et, elle
montre à la fois par la forme et le contenu ce que c’est que d’essayer de
voir, d’écrire et de comprendre le monde comme le font les
Mélanésiens, avec tout le court-circuitage qu’implique évidemment la
création de telles connexions.

Il est vrai que le cyborg et la poussière de Cantor ne réapparaissent pas
dans les ouvrages postérieurs de Strathern, ce qui explique peut-être
pourquoi on trouve peu de commentaires sur le rôle qu’ils jouent dans
son approche de l’écriture et de la « comparaison » (Holbraad &
Pedersen 2009 ; Hirsch 2014). Or, cela ne signi'e pas pour autant qu’ils
ne sont pas pertinents pour comprendre la pratique actuelle de
Strathern ; comme elle le laisse elle-même entendre, des discussions
di=érentes peuvent masquer les origines de certaines idées (2004
[1991] : 54). Cela indique plutôt que certaines des idées ou des outils
analytiques de Strathern ont pu cesser d’être saillants ou manifestes.
Ainsi, en dépit de sa critique de la comparaison, il lui arrive encore, à
l’occasion, d’utiliser le terme de façon moins critique (Strathern 1996b,
2003b, 2014a). Pour autant, elle n’a pas abandonné son projet d’élargir
la comparaison. D’une part, le terme est parfois pertinent, surtout
lorsqu’il s’agit pour Strathern de discuter ou de critiquer les
« théories » qui e=ectuent des abstractions, plus ou moins poussées, à
partir de leurs données (par exemple, la théorie de l’acteur-réseau et
la notion d’in'nitude [Strathern 1996b] ; ou encore les anthropologues
qui décrivent des relations en restant pris dans les conventions euro-
américaines [Strathern 2014a : 44]). D’autre part, le travail critique et
descriptif qu’elle a réalisé pour démontrer le pouvoir de l’analogie



semble avoir été su;sant : la « comparaison » aurait été élargie avec
succès et ne constituerait plus un « problème ». En e=et, comme elle
l’explique dans un entretien à paraître avec Eduardo Viveiros de
Castro et Carlos Fausto :

« […] lorsqu’elle fonctionne bien, la déconstruction est en
mouvement ; c’est-à-dire qu’elle ne reste pas en place. C’est un
processus temporel : vous ouvrez des choses et puis elles se referment,
et vous les ouvrez, et elles se referment encore, et ainsi de suite. Je ne
suis donc pas du tout gênée par le fait de m’être débarrassée du
concept dans un contexte et de l’avoir utilisé dans un autre ».
(Strathern 2017)

Et bien sûr, Strathern continue d’attirer les gens dans son œuvre en les
invitant à ré+échir aux problèmes de la description plutôt qu’en
ignorant leur intérêt pour la comparaison. Dans sa préface à un
ouvrage collectif, où elle est brièvement citée comme une
théoricienne majeure de la comparaison, elle écrit avec humour :

« La comparaison est le jeu [de l’anthropologie] dans le sens à la fois le
plus sérieux et le plus ludique du terme – on ne doit pas le dévoiler,
mais y jouer. Et avec qui joue-t-on si ce n’est avec tel ou tel côté ? ».
(Strathern 2002 : xvii)

Bien qu’elle ne précise pas ici en quoi ce jeu consiste, elle explique
clairement comment s’y prendre pour y jouer : « commencez par les
problèmes » (Strathern 2002 : xvii). En prenant les problèmes de la
comparaison très au sérieux, Strathern en est venue à considérer que
le meilleur moyen d’élargir la comparaison, mais aussi l’anthro-pologie
elle-même, est l’analogie – une relation moins hantée que la
comparaison par la métaphysique de la société. Avec l’analogie,
Strathern a en e=et appris que les seules unités universellement
« comparables » sont les relations.

Relations
Si décentrer la société et élargir la comparaison créent les conditions
de base pour la redescription, cette dernière est mise en œuvre par
l’étude analogique des relations, ou, tout simplement, l’étude des
relations entre elles. Or, pour Strathern, les relations – c’est-à-dire les
connexions et les distinctions conceptuelles et interpersonnelles qui
nourrissent la vie sociale – ne représentent pas seulement l’objet de la
description anthropologique. Elles sont aussi ce qui nourrit
l’anthropologie. En d’autres termes, les relations, dont le principe
premier est qu’elles sont libres des contraintes d’échelle (2005b : 63),
opèrent partout ; elles sont à la fois la « relation de l’anthropologie »
ou son outil, ainsi qu’un « outil, tout court, pour la vie en société » (
Ibid. : 7). Si cela ressemble à un universalisme, c’est que c’en est



probablement un. Les relations sont sans doute la seule donnée
universelle que Strathern reconnaisse, même si la relation a sa propre
contingence culturelle, qui est née du ferment social et intellectuel
que fut la révolution scienti'que, comme nous le verrons plus loin.
Dans ce qui suit, un aperçu de la vision relationnelle de Strathern
complétera mon analyse du versant « académique » de sa
redescription. Nous pourrons ensuite nous tourner vers son versant
« politique ».

Il est à noter que le premier exposé explicite de Strathern sur la
relation ( The Relation, 1995) venait désamorcer une critique plus
ancienne de sa vision relationnelle de l’anthropologie. Quelques
années auparavant, James Weiner (1993, 2001) avait soutenu que
mettre la relation au fondement de l’anthropologie était trop
totalisant et empêchait de voir au-delà (Ibid.). Des critiques similaires
ont été formulées par la suite, même si toutes ne proposaient pas
(comme le faisait Weiner) de promouvoir l’étude de l’« être » ou
l’« ontologie » comme alternative aux relations. Strathern évoque
brièvement ces critiques dans la préface de Kinship, Law and the
Unexpected (2005b), signi'ant simplement son accord avec plusieurs de
leurs aspects. Elle affirme cependant :

« C’est avec mon propre conservatisme que je peux servir au mieux le
nouveau radicalisme, conservant ainsi ce qui deviendra alors une
position originale plutôt que d’en consommer de nouvelles ! Je
cherche donc à rester 'dèle à un point de vue, non pas parce que je le
défends, mais parce qu’il est plus fructueux de préciser – surtout à ce
moment critique – ce qu’il a de si intéressant et qu’il deviendrait donc
essentiel d’abandonner ».( Ibid. : x)

Bien que Strathern évite ici de façon typique d’aborder frontalement
la critique, on peut néanmoins lire Kinship, Law and the Unexpected ,
mais aussi le travail sur la relation qu’elle a e=ectué avant et depuis
lors, comme o=rant des réponses solides aux questions sur la
centralité des relations dans l’analyse anthropologique. Elle démontre
en e=et que, quand bien même les anthropologues souhaiteraient aller
au-delà des relations, l’anthropologie n’a sans doute pas encore les
moyens de le faire.

L’héritage que nous a légué la révolution scienti'que explique pour-
quoi nous sommes « coincés » avec les relations, pour ainsi dire (du
moins pour l’instant). Strathern (1995, 2005b, 2014b) montre comment
le concept de la relation a migré de la sphère scienti'que à celle de la
parenté, consolidant ainsi le lien entre production du savoir et
relations sociales. Avant le xvii e siècle, le mot « relation » était utilisé
pour désigner le champ des relations logiques. Cependant, avec l’essor
de la révolution scienti'que, qui inclut de nouvelles formes d’association
incarnées dans des « sociétés » (scienti=ques et autres) alors en pleine
expansion, les « relations » en vinrent à décrire des personnes dans la



sphère de la parenté, et même au-delà. Il est di;cile de déterminer
pourquoi il en fut ainsi, mais souligner cette évolution – et notre usage
continu des « relations » pour désigner à la fois l’activité conceptuelle
et l’activité interpersonnelle – fait porter notre attention sur l’époque
particulière dont les anthropologues sont encore partie prenante. En
'n de compte, en mettant en lumière les origines de la vision
relationnelle en anthropologie, Strathern nous révèle que les relations
conceptuelles et interpersonnelles participent de la production du
savoir lui-même, et que l’anthropologie n’est toujours pas capable
d’échapper à cette contrainte. On ne peut savoir quelque chose qu’à
travers cette vision relationnelle.

Cela ne veut pas dire que la science et l’anthropologie s’appuient sur
les mêmes relations pour produire leurs savoirs. Au contraire,
Strathern oppose la « relation anthropologique » à la « relation
scienti'que ». Cette dernière met en œuvre une dyade di=érente,
partageant le savoir entre relations « inventées » et relations
« découvertes ». Ces di=érences mises à part, la relationnalité de
l’anthropologie s’est développée sous l’in+uence implicite et explicite
de la science. Implicitement, l’anthropologie et les sciences sociales en
général ont excellé à la « découverte » de relations qui sont déjà là,
plutôt qu’à l’« invention » de nouvelles relations (2005b : 39). En
revanche, une in+uence explicite de la science sur l’anthropologie a
été l’idée même que l’on pouvait comprendre la société par le biais de
certains protocoles et méthodes. L’une des méthodes proposées était
la statistique, dans laquelle des données étaient recueillies
quantitativement pour trouver des corrélations. Sous ce régime, les
données sont « comprises comme des éléments individuels au même
titre que les personnes peuvent être considérées comme des individus
et la société comme les connexions entre eux » ( Ibid. : 38). C’est ainsi,
remarque Strathern, que l’anthropologie s’est retrouvée aux prises
avec plusieurs des problèmes analytiques associés à la pensée-société
dont nous avons discuté précédemment (voir les deux premières
parties). En e=et, le point de vue de la science, ce que Haraway (1988)
appelle le God trick (l’« entourloupe de Dieu »), est aussi le point de vue
de la société.

En dépit du rôle essentiel qu’a joué la science dans le développement
de l’anthropologie, Strathern ne prétend pas que la nature « duelle »
de la relation anthropologique (sa mobilisation des relations
conceptuelles et interpersonnelles) soit le simple produit de la
révolution scienti'que. Au contraire, le recours à la fois aux relations
conceptuelles et aux relations interpersonnelles est quelque chose que
l’on retrouve chez toutes les populations du monde. Néanmoins, en ce
qui concerne l’anthropologie, la connexion culturelle et historique
entre la relation anthropologique et la production du savoir revêt une
importance particulière. Sa provenance euro-américaine ne signi'e
pas pour autant qu’elle n’ait pas de portée générale ; Strathern a
clairement démontré que nos analyses, lesquelles sont nécessairement



contingentes, peuvent encore nous aider à mieux voir les « autres » et
à nous voir « nous-mêmes », mais aussi à atténuer les différences entre
« eux » et « nous » – dès lors que nous nous y e=orçons. C’est même
plutôt la relation entre la Relation et le savoir qui signale son utilité
pour l’anthropologie. Car dans sa volonté « disciplinaire » de penser
relationnellement, de se déplacer entre le conceptuel et
l’interpersonnel pour produire du savoir sur la vie sociale,
« l’anthropologie en arrive à une certaine vérité de la socialité qui ne
peut être saisie d’aucune autre façon » (2005b : 8). En d’autres termes,
sans une vision relationnelle pour produire nos descriptions, nous
n’en saurions véritablement pas autant sur la vie sociale. On pourrait
même dire que, sans la relation pour nous permettre d’acquérir de
nouvelles perspectives, nous ne pourrions pas apprendre et redécrire
perpétuellement ce que nous pensons savoir.

En'n, la vision relationnelle de Strathern doit être distinguée du
tournant ontologique actuel (Viveiros de Castro 1998, 2011 ; Henare,
Holbraad & Wastell 2007 ; Holbraad, Pedersen & Viveiros de Castro
2014 ; Holbraad & Pedersen 2014, 2016) avec lequel elle est (au moment
où j’écris ces lignes) souvent confondue – la résonance de ce tournant
avec la critique de Weiner semblant avoir été éclipsée. Non pas que
Strathern ignore que certaines pratiques soient ontologiques (par
exemple certaines pratiques rituelles chez les Mélanésiens, ou encore
le droit), dans la mesure où elles constituent les phénomènes en
question plutôt qu’elles ne les « représentent » (comme le ferait une
pratique épistémologique). On ne peut pas dire non plus qu’elle ne
s’intéresse pas aux discussions menées par les chercheurs, et en
particulier les anthropologues, que l’on identi'e le plus à ce tournant.
Bien au contraire, ceux-ci se mé'ent comme elle des concepts euro-
américains capables d’occulter les « mondes » de ceux à propos
desquels ils ou elles écrivent, et c’est en dé'nitive bel et bien pour
cette raison que Strathern commente leurs travaux17. Néanmoins,
Strathern considère la relation anthropologique comme un artefact
épistémologique. Elle suggère également que la recherche d’un autre
moyen de fonder le projet anthropologique revient à ignorer
l’inévitable :

« Malgré tout ce que [la relation] nous permet de savoir sur les
relations non épistémiques, sa limite est (évidemment) la forme
qu’elle prend [soit une dyade composée du conceptuel et de
l’interpersonnel]. Car quand bien même [la relation] est utile pour
élucider l’autre côté des choses, particulièrement dans le cas des
sociétés situées hors de l’orbite de celles des Lumières et de la
révolution scientifique, les choses demeurent en effet “autres”, c’est-à-
dire qu’elles sont toujours vues en relation au point de vue du moment .
C’est bien là l’arti'ce du “monde unique” euro-américain, et une
surprise ultime qui ne devrait pas surprendre. Ce qui advient à la
relation duelle quand les anthropologues découvrent qu’ils peuvent



compter des mondes de di=érentes manières est, précisément, rien.
Bref, la relation ne va pas disparaître ».(2005b : 91, c’est moi qui
souligne)

Il convient de rappeler que le tournant ontologique se veut en partie la
critique de l’épistémologie comme théorie euro-américaine de la
connaissance, selon laquelle il y a « un monde » et plusieurs cultures
(ou constructions) du monde. Ce tournant propose de déplacer
l’épistémologie, a'n de pouvoir découvrir « plusieurs mondes » ou
ontologies (par exemple, dans le cas des mondes amazoniens décrits
par Viveiros de Castro [1998], il y a une culture et plusieurs natures).
Ce que Strathern désigne quand elle parle de « surprise ultime qui ne
devrait pas surprendre », c’est le fait que même lorsque nous
découvrons des mondes hors de « l’orbite de ceux des Lumières »
ceux-ci sont, en 'n de compte, toujours vus en relation à un autre
monde. En d’autres termes, même lorsque nous découvrons des
mondes di=érents, nous ne pouvons échapper à la relation qui existe
entre eux et donc à l’ épistémologie.

Strathern continue de renforcer ce point dans ses derniers écrits.
Ainsi, face aux tentatives pour développer une anthropologie « au-delà
même de l’humain » – et donc des relations perçues comme étant
strictement sociales –, Strathern observe que les relations permettent
encore partout de penser. Par exemple, en réponse à l’appel de
Haraway (2003) pour une étude des relations entre l’humain et
l’animal, Strathern se recentre avec humour sur la relation elle-même,
qu’elle nomme notre « concept compagnon » (2014b : 8). Ce n’est pas
tant à la relation comme « concept » que Strathern s’intéresse qu’au
travail relationnel cohérent qu’elle e=ectue entre l’humain et le non-
humain – tant il est vrai que les relations nous « traquent », peu
importe où nous sommes et ce que nous sommes.

En outre, Strathern insiste de plus en plus sur les conséquences de
privilégier les di=érences entre les mondes plutôt que de s’intéresser
aux relations. Les anthropologues devraient, selon notre auteure,
considérer l’importance des relations pour l’être lui-même. Sinon, ils
pourraient perdre leur capacité à percevoir les transformations – y
compris la façon dont les relations peuvent transformer ceux qui
vivent selon un mode d’être ontologique en ces « autres » qui adhèrent
à un mode de savoir épistémologique –, et ce, que nous le voulions ou
non (voir par exemple 2005b : 145-146, 2014c). Strathern a ainsi donné
le nom d’« intervention » à la prise en compte, par les anthropologues,
des conséquences sociales des relations (2014c : 35) ; elle est d’ailleurs
consciente du besoin qu’elle a d’intervenir sur cette question (sans
doute réécrit-elle aussi l’analyse foucaldienne des « procédures
d’intervention » – qui créent les conditions de la formation de
concepts – tout en postulant que la relation est toujours déjà une
intervention, avant et au-delà du « concept »)18.



Vu sous cet angle, l’invitation que lance Strathern à ceux et celles qui
s’e=orcent de développer le concept d’ontologie prend toute sa
dimension critique :

« Peut-on imaginer un univers de chercheurs où cela [élaborer des
concepts] ne serait pas un devoir primordial ? […] [L]e lieu de la vérité
se trouve peut-être ailleurs que dans les concepts. Ce qui voudrait dire
que les préoccupations morales se situent elles aussi ailleurs ».(2012 :
403)

Bien sûr, Strathern ne nie pas que le mode d’argumentation et
l’utilisation des termes – ce que l’on pourrait communément nommer
le travail conceptuel – puissent être des préoccupations pour ces
« ailleurs » réels ou imaginaires. Néanmoins, elle exhorte les
anthropologues à penser aux relations nées de leurs di=érentes
rencontres – en particulier à la manière dont ils entrent en relation
avec ces autres modes de description, et dont ils peuvent laisser ceux-
ci transformer leurs propres modes de description, voire même
transformer leurs concepts anthropologiques des concepts. En
d’autres termes, les relations ne sont pas seulement « pensées », elles
sont continuellement mises en œuvre et ont une valeur à la fois vitale
et morale : elles sont au cœur de la façon dont les personnes sont
diversement régies par « elles-mêmes » et par « d’autres ». En bref, les
relations, au-delà des concepts eux-mêmes, ont des conséquences
pour la « politique » de l’anthropologie.

Une politique de la redescription
Strathern n’est pas connue pour débattre ouvertement de
« politique », anthropologique ou autre. On devrait pouvoir facilement
deviner pourquoi, à présent. La « politique », tout comme la société,
est une notion euro-américaine fort chargée et que l’on inscrit trop
aisément dans nos ethnographies. En outre, si elle n’est pas manipulée
avec précaution, elle peut occulter plutôt qu’élucider les relations qui
y ont cours. La « politique », qui évoque la lutte autour des modes de
pouvoir, et surtout de gouvernance, pèse déjà de tout son poids. En
e=et, même si de nombreux chercheurs ont critiqué le concept de
société, l’État, et toutes sortes de « totalités », ils n’ont pas pour autant
abandonné la politique ; et l’attention portée à cette dernière reste en
grande partie la mesure d’une ré+exion intellectuelle (critique)
correcte. Or, comme dirait Strathern, pareille insistance sur la
politique, au lieu de transformer son fondement, ne fait que le
reproduire : à savoir la société elle-même, dont la politique fait partie
intégrante. Mais cela ne veut pas dire qu’on ne retrouve pas dans
l’anthropologie de Strathern une forme de politique. D’abord,
l’entreprise de redescription qu’elle propose vise à élargir non
seulement notre vision de la société, de la comparaison et de la



théorie, par exemple, mais aussi ce que l’on peut considérer comme la
critique – et donc comme la politique – anthropologique. Ensuite, et
surtout, toute l’œuvre de Strathern depuis The Gender of the Gift
conteste les perspectives sous-jacentes aux modes de gouvernance –
qui représentent, après tout, une sphère du politique façonnée par nos
concepts. En e=et, elle montre dans toute son œuvre comment
l’anthropologie peut contribuer à la politique : par une stratégie de
redescription (ethnographique), régulière et à long terme, qui permet
de démontrer comment les relations constituent la vie humaine de
manière très diverse. Il faut par conséquent s’intéresser à la façon
dont notre savoir est conditionné par des arrangements relationnels
spécifiques.

Commençons par la refiguration de la critique effectuée par Strathern,
puisque c’est là le seuil anthropologique qui ouvre sur la politique au
sein de l’université. Si je me suis penchée précédemment sur l’exégèse
critique du couple « société/individu » au sein des approches
anthropologiques dominantes, je dois ajouter ici que cette exégèse
constitue aussi une critique de la critique anthropologique – en
particulier en ce qui concerne ses formes courantes (les modes
d’argumentation) et ses objets. Premièrement, les formes classiques de
la critique anthropologique re+ètent la métaphysique de la société :
comme avec la comparaison, on oppose des données à une théorie
globale a'n de démontrer sa vérité ou sa fausseté. La redescription –
décentrer des concepts et rechercher des relations analogiques –
produit un type d’argument plus horizontal, qui ne vient pas abstraire
une vérité théorique transcendante, puisqu’il est toujours immanent
au récit analogique de Strathern, lequel circule à travers  ses propres
ethnographies et celles des autres. En e=et, tel qu’on l’a vu au départ,
dans la recherche la critique consiste à « multiplier et diviser à
nouveau les résultats de toute thèse particulière » (Strathern 2006 :
199). Deuxièmement, son approche de la critique interroge de manière
détournée le fait que l’« anthropologie critique » se reconnaît d’abord
et avant tout par ses objets. Il convient ici de souligner que l’objectif
d e Strathern n’est pas de minimiser les formes critiques et les
préoccupations politiques courantes. Non seulement elle s’y intéresse,
mais il serait contraire à sa dé'nition même de la critique d’écarter
directement d’autres points de vue. Cependant, son approche de la
critique contraste énormément avec une certaine « anthropologie
critique » qui puise son inspiration au cœur des traditions marxistes
et foucaldiennes (aussi di=érentes soient-elles l’une de l’autre) et
consiste à dénoncer les usages et les abus du pouvoir au cours du
temps, et elle est souvent considérée comme étant beaucoup moins
politique. En d’autres termes, il est entendu que l’anthropologie
critique doit avoir pour objet l’histoire des exclusions politiques et
économiques, des processus disciplinaires, des luttes et des violences.

Strathern met en question ce que l’on entend par anthropologie
critique : plutôt que de décrire directement des luttes de pouvoir



ponctuelles, ses arguments expriment une stratégie politique à long
terme pour une discipline qui occupe une place particulière au sein
des « sciences ». Si chaque science a pour tâche d’informer sur les
enjeux de son domaine d’expertise, le rôle de l’anthropologie est de
produire du savoir sur les relations. Et l’anthropologie est bien placée
pour révéler que les relations ne fonctionnent pas toujours comme les
détenteurs du pouvoir le voudraient.

Strathern a proposé un point de vue essentiel sur les relations à
travers un éventail impressionnant de thèmes. Mais si l’on veut
comprendre la dimension politique de l’intérêt qu’elle porte aux
relations, il faut tout reprendre depuis le début. Rappelons d’abord
qu’elle a e=ectué sa redescription de la « société » mélanésienne dans
le contexte de la transformation néolibérale impulsée par Thatcher (et
Reagan). La fameuse déclaration de Thatcher, que je peux maintenant
citer en entier, exprimait bien sûr cette transformation : « Il n’y a pas
de société. Il y a des hommes et des femmes et il y a des familles » (cité
in Strathern 1996a : 53). Pour Thatcher, supprimer la notion
« abstraite » de société permettait de concrétiser l’« individu » et donc
l’individualisme – l’idée que les personnes sont autonomes,
possessives, maximisatrices. D’un point de vue politique, cela justi'ait
les attaques contre les programmes de sécurité sociale :

« Voyez ce qui est arrivé. D’un seul coup, le thatchérisme a pu
rassembler toutes sortes de collectivités et d’organisations qui
faisaient du social et s’en débarrasser. Leur caractère social ne leur
donne plus de légitimité parce que la société n’existe plus ».( Ibid. : 54)

En 'n de compte, observe Strathern, « là où l’individu est produit “par
opposition” à la société, une telle manœuvre dissimule les formations
sociales et les relations de pouvoir » (Ibid.). Il ne faut pas oublier que la
révolution conservatrice est toujours en cours. Ni négliger que, si on
« regarde la parenté anglaise, on peut trouver des idées et des
questions qui confortent les idées de Thatcher », ainsi qu’elle l’évoque
au sujet d’ After Nature (1992a) dans un entretien à paraître. Par
conséquent, l’appel de Strathern pour une anthropologie qui ne tienne
pas la « société » et l’« individu » pour acquis, et qui mette en avant
l’importance des relations, non seulement favorise une meilleure
description, mais offre à la discipline une vision politique à long terme.
De fait, il s’agit de transformer la pensée-société plurielle – une pensée
qui est déjà en train de changer, de devenir « post-plurielle », et ce,
pas seulement en raison du croisement entre les bouleversements
technologiques (reproduction et génétique) et les e=ets du
néolibéralisme (tel que nous le rappelle Sarah Green [2017 : 5]). Le
pluralisme change aussi parce que Strathern elle-même en a « rendu la
pluralité explicite » (1992a : 7), et l’a décentrée en tant que mode de
description. Et pourtant, il est évident que pour Strathern, aller au-
delà du pluralisme demandera encore plus d’« ingéniosité » ( Ibid. : 4) –
de l’écriture et de l’écriture encore – et pas seulement de sa propre



plume. La manière dont nous tous allons redécrire les choses est
importante.

J’ai souligné que l’objectif de Strathern était de produire de meilleures
descriptions de la Mélanésie, mais aussi du monde euro-américain – et
pas seulement en tant que formations sociales foncièrement opposées,
comme certains critiques ont pu l’a;rmer. En e=et, la redescription
du monde euro-américain par le biais d’une anthropologie
mélanésienne et cyborgienne permet à Strathern de voir des
continuités à travers les di=érences, et d’étudier la manière dont les
concepts posent des dé's politiques et juridiques. Par exemple, dans
son étude des innovations apportées par la procréation médicalement
assistée, elle rend explicite les continuités au sein de la di=érence et
du changement :

« La biotechnologie a introduit dans le domaine de la gestion du corps
le type de séparations, de coupures et de combinaisons qui a toujours
caractérisé les relations entre les personnes ».(2005b : 30)

Si ces coupures rappellent les manières mélanésiennes d’entrer en
relation, c’est le langage qui distingue les Euro-Américains :

« le fait est que les Euro-Américains ne parlent pas toujours des
relations de façon très claire […]. [Et] l’une des raisons de la pénurie
d’idiomes relationnels est la sur-détermination des autres idiomes ».(
Ibid. : 30-31)

Cette surdétermination des idiomes rend di;cile, par exemple, de
penser et de dire que la mère et le fœtus sont à la fois distincts et
imbriqués. Dans la lutte engagée pour déterminer la priorité des
droits, les débats font rage quant à savoir si le fœtus est indépendant
ou non de la mère. Strathern remarque que mère et fœtus doivent être
séparables pour qu’une relation puisse s’établir entre eux, ce qui ne
signi'e pas qu’ils ne font pas partie l’un de l’autre. Cette perspective
semble néanmoins hors de portée, et les débats continuent. Une
relation ne sera jamais un sujet de droits (comme l’est l’individu) dans la loi
euro-américaine. Cependant, l’argument plus général de Strathern est
qu’au sein d’une socialité qui est universelle, les di=érentes
con'gurations de relations sociales et de relations conceptuelles ont
des e=ets di=érents. Et certains de ces e=ets concourent,
intentionnellement ou non, à façonner la politique et le savoir.

C’est pourquoi Strathern suggère aux anthropologues d’être attentifs
non seulement aux con'gurations passées des relations, mais aussi à
leurs réarrangements actuels. Les formes contemporaines
d’expression, même lorsqu’elles semblent ino=ensives, peuvent
mettre en route des programmes dangereux. L’analyse que fait
Strathern de l’audit en est un bon exemple (Strathern 2000a). Alors
que l’audit semble incarner des valeurs que les universitaires
devraient pouvoir défendre, telles que la responsabilité et la



transparence, il a=ecte notre manière de savoir et peut-être même ce
que nous savons, lorsqu’il est appliqué – par exemple – dans le cadre
de l’enseignement supérieur. La prolifération actuelle des rituels de
véri'cation des « bonnes pratiques » et de l’« e;cacité économique »
commence à menacer l’enquête ouverte qu’ils prétendent promouvoir.
Cela a des conséquences particulières pour l’anthropologie, et surtout
pour l’ethnographie, qui recueille des « données » sans connaître
toutes leurs applications immédiates.

Comment les anthropologues peuvent-ils répondre au danger qui
menace l’enquête ouverte ? (Car ils devront bien le faire, sinon la
« réponse » sera imaginée pour eux.) Strathern propose une approche
« politique » qui prenne position vis-à-vis des politiques de
gouvernement (Strathern 2000a : 289-291) : les anthropologues
doivent non seulement reconnaître les termes par lesquels les
rationalités gouvernementales se propagent, mais également être en
mesure de préciser le rôle spéci'que de l’ethnographie. Strathern
nous met pourtant en garde : produire de nouvelles ethnographies des
politiques publiques – ou en produire de meilleures – n’est pas une
réponse en soi. Les anthropologues devraient plutôt chercher à se
démarquer du langage bureaucratique qui tente de les englober – la
bureaucratie ayant, après tout, une capacité singulière à absorber les
savoirs neufs et exogènes pour les détourner à ses propres fins.

Si la contribution critique et politique de Strathern semble s’appliquer
principalement aux pratiques de savoir euro-américaines, c’est qu’elle
l’a voulu ainsi. Son rôle, dit-elle, est de critiquer ses propres pratiques
de savoir plutôt que celles des autres (Strathern 2017). Et pourtant, les
pratiques de savoir euro-américaines ont une portée absolument
démesurée. Il est essentiel d’y prêter attention parce qu’elles peuvent
a=ecter la façon dont les autres sociétés s’organisent et se conçoivent
elles-mêmes sur le plan politique. Strathern insiste là-dessus dans un
article récent, où elle revisite un rapport rédigé dans les années 1970
qu’elle aurait aimé avoir composé autrement. En particulier, elle aurait
aimé l’avoir écrit sans le concept d’« ethnicité », qu’elle avait utilisé à
l’époque pour décrire les di=érents groupes ayant migré vers Port
Moresby, la capitale de la Papouasie-Nouvelle-Guinée. Sa mé'ance vis-
à-vis de l’ethnicité est due à la façon dont les descriptions scienti'ques
des con+its « ethniques » en Papouasie-Nouvelle-Guinée convergent
avec les descriptions politiques et gestionnaires. Il n’est pas sans
conséquence, dit-elle, d’a;rmer qu’il y a « toujours » eu des « con+its
ethniques » en Papouasie-Nouvelle-Guinée, ce qui suppose un con+it
fondé sur les di=érences et les similitudes perçues entre les groupes.
En e=et, le concept de con+it ethnique en est peut-être venu à
façonner la pratique, voire à la motiver. Dans cette optique, Strathern
redécrit son ancien rapport oublié ; elle décentre le terme « ethnique »
qu’elle avait alors employé pour décrire les di=érents groupes, et
suggère que ses interlocuteurs de l’époque se voyaient les uns les
autres au moyen d’une analogie morale, en étant conscients de la



socialité qui les constituait tous. En d’autres termes, « il n’y avait
aucun terrain commun ou aucune perspective commune qui seraient
extérieurs aux entités que l’on avait réunies, de la manière dont on
peut considérer que les références euro-américaines à l’ humanité ou à
l a citoyenneté leur sont extérieures » ([Strathern 2011a : 96, c’est moi
qui souligne] elle aurait pu placer « société » aux côtés de
« citoyenneté » et « humanité »). Aujourd’hui, bien sûr, les choses ont
sans doute changé pour les migrants de Moresby ; il se peut même
qu’ils se voient en termes ethniques. Mais la question demeure :
comment les con+its en Papouasie-Nouvelle-Guinée en sont-ils venus
à ressembler à des con+its « ethniques » ? Il peut certes y avoir plus
d’une réponse à cette question, mais selon Strathern, ces descriptions
tenaces de « con+its ethniques », produites par les anthropologues et
les entités gouvernementales ou non gouvernementales qui s’en sont
inévitablement inspirées, ont joué un rôle important dans cette
histoire.

« Si ce n’est la politique identitaire [ethnique], alors quelle
politique ? », demande Strathern ( Ibid. : 126), revenant sur un
commentaire de Pedersen (2011). Bien qu’elle attribue à Pedersen la
réponse, c’est bien de sa propre réponse qu’il s’agit ; et ce, depuis fort
longtemps. La politique de Strathern consiste en dé'nitive à révéler
« l’inaliénabilité des relations entre les personnes, et donc leur
enchevêtrement » (Strathern 2011a : 126). Cela ne veut pas dire, et
j’insiste là-dessus, qu’elle envisage les relations comme étant
intrinsèquement « bonnes » (elles peuvent être source de division et
de violence, après tout). Les relations sont, tout simplement, une
réalité permanente, et les anthropologues doivent faire en sorte que
cette réalité soit pleinement reconnue, à l’opposé des politiques
individualisantes. De même, pour Strathern, l’enchevêtrement
réciproque des personnes ne signi'e pas que nous sommes tous
fondamentalement les mêmes, ni d’ailleurs tous fondamentalement
di=érents. Il y a de l’unité dans la diversité. Strathern concède qu’il
s’agit là d’une idée un peu euro-américaine, « mais ce n’est pas bien
grave. Dans plusieurs contextes ce serait une bonne chose, et j’y ai
moi-même fait appel en retournant constamment aux données
mélanésiennes » ( Ibid. : 124). Or, retourner maintes et maintes fois aux
données mélanésiennes ne signi'e pas simplement les opposer au
monde euro-américain a'n de mieux comprendre celui-ci (comme
certains commentateurs ont pu l’imaginer). Au contraire, l’écoute
attentive de ce que les autres ont à dire – voir et écrire avec eux – peut
aussi nous permettre d’être encore plus « nous-mêmes ». Ainsi, toute
l’œuvre de Strathern se résume à un projet à la fois anthropologique et
politique, à savoir aller au-delà de nos cadres analytiques
surdéterminants a'n d’écrire au plus près de la perspective des
autres : la redécrire. Strathern présente cela comme une invitation
« non seulement à s’imaginer savoir une chose à travers une autre,
mais aussi à expérimenter ce que ce serait en pratique d’écrire à



propos des migrants de Hagen, alors qu’on est en train d’écrire sur la
Corse ou la Mongolie des Darhad » ( Ibid. : 127). En d’autres termes, elle
nous invite, non pas à reproduire son mode redescriptif, mais à
pratiquer une anthropologie qui s’apparente à la sienne ; une
anthropologie qui réécrive perpétuellement ce que nous pensons
savoir en mettant en œuvre la somme particulière des relations – les
personnes, les lieux, les œuvres diverses… – que chacun d’entre nous
rencontre. Est-ce que l’un d’entre nous pourrait, un jour, se comparer
à elle ? Peut-être pas tout à fait.

Notes

1 . Dans un texte plus ancien, j’ai proposé une interprétation
embryonnaire de la « redescription », en réaction à la Huxley
Memorial Lecture prononcée par Marilyn Strathern (Strathern 2006 ;
Lebner & Deiringer 2009 : 2).
2 . On retrouve ce commentaire dans une brève biographie de
Strathern qui apparaît sur le site Cultural Antropology :
http://www.culanth.org/articles/347-intervening.
3. Strathern a suscité l’intérêt de chercheurs dans diverses disciplines,
depuis la comptabilité, le commerce, la littérature anglaise jusqu’à la
géographie, la philosophie et la sociologie/ science and technology
studies (soit, respectivement, Michael Power, Paul du Gay, Mary
Jacobus, Nigel Thrift, Isabelle Stengers, Rolland Munro et Bruno
Latour, pour ne nommer que ceux-là).
4 . En outre, Strathern n’utilise pas le terme « redescription »
uniquement pour se référer à son propre travail. En plus de l’employer
pour désigner ce qu’elle fait, et ce, même dans ses travaux les plus
récents (par exemple, Strathern 2011a et b, 2014a), elle y a recours
parfois dans ses observations critiques de ce que d’autres font – et ne
devraient peut-être pas faire – avec des concepts spéci'ques (par
exemple, Strathern 2003b).
5 . Voir, en particulier, Gilles Deleuze & Félix Guattari (1991), qui ont
inspiré une série de réflexions anthropologiques stimulantes.
6. Strathern associe le fait d’avoir un programme à la conception d’une
« 'n globale » plutôt totalitaire qui doit être suivie par d’autres (Borič
2010 : 281). Voir aussi Lisette Josephides, Nigel Rapport & Marilyn
Strathern (2015 : 399).
7 . La pensée-marchandise implique un ensemble d’hypothèses selon
lesquelles les personnes individuelles sont des sujets di=érents des
choses ou des objets, les premières pouvant agir, posséder et aliéner la
propriété qu’elles ont d’elles-mêmes ou de choses (mais non d’autres
personnes). La critique formulée par Strathern de la pensée-
marchandise a suscité une grande attention ; on retrouve cette
volonté de relativiser la distinction entre sujet et objet bien au-delà de

http://www.culanth.org/articles/347-intervening


l’anthropologie, et surtout dans les travaux de Bruno Latour. De ce fait,
et parce que la critique qu’e=ectue Strathern de la société englobe,
comprend et va au-delà de sa critique de la pensée-marchandise, je me
concentrerai sur la première.
8. Je remercie Marilyn Strathern d’avoir corrigé la citation originale.
9. Il est vrai que la synthèse ethnographique de la Mélanésie e=ectuée
par Strathern fait écho au structuralisme de Claude Lévi-Strauss (en
particulier aux Mythologiques), dans la mesure où les di=érences
culturelles y sont présentées comme étant des versions les unes des
autres. Cependant, comme elle l’a;rme dans un entretien à paraître
(Strathern 2017), le structuralisme lui a servi comme technique plutôt
que comme théorie. En outre, l’anthropologie sociale classique ayant
elle aussi élaboré une pensée solide de la relation, Strathern traite
dans ses écrits de l’in+uence qu’a exercée sur elle l’anthropologie
sociale (cf., par exemple, Strathern 1995).
1 0 . Strathern répondait ici à l’anthropologue Annette Weiner, qui
l’avait accusée d’écrire d’un point de vue masculin. Voir l’entretien de
Strathern avec Eduardo Viveiros de Castro et Carlos Fausto (Strathern
2017).
11. C’est surtout dans le cadre de ses ethnographies de l’Angleterre et
du Royaume-Uni qu’elle parle de la société et de l’individu comme
d’objets ethnographiques.
12. Dans After Nature, le pluralisme renvoie à l’idée euro-américaine
selon laquelle le monde est composé d’une « pluralité » de formes
individuelles pouvant être rassemblées en groupes :
humains/personnes, animaux, sociétés. Sa notion de relation
« mérographique » appréhende d’autres aspects de cette vision
plurielle, à savoir que chacune de ces formes peut être décrite comme
faisant partie des autres, qui lui servent de « contextes », et n’est ainsi
jamais pareille aux autres (1992a : 72-81). Le pluralisme et les relations
mérographiques sont en dé'nitive liés à la pensée-société ; en e=et,
bien qu’il soit techniquement plus vaste, le concept de connexion
mérographique est calqué sur la pensée-société. D’ailleurs, comme
l’a;rme Strathern, les di=érentes formes de classi'cation sont
« présupposées dans la connexion mérographique indigène (anglaise)
entre l’individu et la société. On peut changer de perspective en
passant d’une entité à l’autre, de sorte que les deux perspectives
semblent englober à elles deux tout ce qui peut être dit à propos de la
vie sociale » ( Ibid. : 76). Je sais fort bien que les constructivistes
sociaux ne se dé'nissent pas tous comme postmoderne ; or, à l’époque
d’ After Nature, constructivisme et postmodernisme étaient devenus de
plus en plus synonymes. After Nature est une tentative de dé'nir la
période « post-plurielle » émergente, qui se caractérise moins par
l’interrogation de la vérité que par la reconnaissance de la
contingence d’une appréhension plurielle de la réalité. Plus
récemment, Strathern a dit de ce pluralisme qu’il est un
« perspectivalisme », lequel perdure encore dans certains travaux en
Sts (à ne pas confondre avec le perspectivisme, cf. Strathern 2011a).



13. « Comme je l’ai déjà suggéré, la société, au sens où on l’entendait
a u xx e siècle dans la sphère euro-américaine, est déjà la preuve de
telles conceptualisations de l’in'ni. Il est dit qu’elle porte en elle la
diversité, qu’elle est constituée de di=érents sujets
dénombrables/innombrables, chacun ayant son propre point de vue –
que ces sujets soient des institutions, des groupes, des catégories ou
des personnes individuelles » (1999b : 237).
1 4 . Les études holoculturelles étaient représentées par le Human
Relations Area Files.
15. Certes, les articles écrits par des ethnographes engagés, formés
autour du milieu du siècle, contredisent une certaine perception selon
laquelle la comparaison/généralisation était un « objectif supérieur »
en anthropologie (cf. Pitt-Rivers 1974).
16. La comparaison en Mélanésie promettait d’expliquer comment les
sociétés pouvaient être liées entre elles, comment et pourquoi elles se
transformaient et, même, comment elles évoluaient d’une « forme »
vers une autre (Strathern 2004 [1991]).
17. Bien que le « tournant ontologique » soit composé d’un groupe de
chercheurs venus de di=érents horizons, Strathern s’intéresse
principalement aux anthropologues qui s’e=orcent de développer le
concept d’ontologie. L’ontologie a certes été pensée de multiples
manières au sein de ce groupe en plein essor, mais cela n’est pas
pertinent pour comprendre la réponse qu’y oppose Strathern. En e=et,
celle-ci s’est clairement exprimée sur les e=ets que peut avoir le fait
d’accorder la priorité au développement de concepts en général, et à
l’ontologie en particulier, et ce, quelle qu’en soit la dé'nition. Or, à ces
critiques nous pouvons en ajouter une autre qui peut être déduite de
son œuvre plus vaste : l’ontologie privilégie un concept philosophique
éminemment euro- américain (et plutôt unitaire d’ailleurs, puisqu’il
évoque la société, l’individu et la comparaison) et lui assigne la tâche
de description ethnographique. Bien que Strathern soit consciente du
fait que les chercheurs ne peuvent complètement échapper à leur
langage, le recours à des concepts aussi chargés, et en particulier à des
concepts qui peuvent évoquer la pensée-société, est précisément ce
qu’elle a cherché à éviter dans sa dé'nition de la contribution
spécifique de l’anthropologie.
1 8 . Il convient de rappeler que, pour Foucault, les « procédures
d’intervention » sont l’un des trois moyens par lesquels se forment les
concepts au sein de formations discursives spéci'ques (1969 : 79). Ces
procédures peuvent être de types variés, y compris par exemple les
« techniques de réécriture » (Ibid.), ce qui renvoie à la redescription
formulée par Strathern. Or, Foucault observe aussi qu’un système de
formation conceptuelle est dé'ni par les relations qui le constituent,
et, en particulier, par la « manière par exemple dont l’ordonnance des
descriptions ou des récits est liée [reliée] aux techniques de
réécriture » ( Ibid. : 80). Aussi la relation chez Foucault est-elle plus
qu’un concept, elle est également ce qui rend possible les concepts,
lesquels surgissent entre ordonnance et réécriture. (Par ailleurs, selon



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Dreyfus et Rabinow [1982 : 63], on méconnaît souvent cette
préoccupation centrale de Foucault pour la façon dont les relations
constituent le discours.) Chez Strathern aussi les relations précèdent
les concepts, même si, de ce fait, la relation est ce sur quoi elle porte
son attention. Ses modes de réécriture et de redescription élargissent
le champ de l’anthropologie du simple concept ou discours, aux
conséquences sociales des relations conceptuelles et
interpersonnelles : telle est son intervention.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Anancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réFexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Commencer par décentrer
	Comparaison, (comme) analogie
	Société : Comparaison = Socialité : Analogie
	Écrire l’anthropologie, ignorer l’échelle

	Relations
	Une politique de la redescription
	Nos partenaires

