
Les deux (ou trois)Les deux (ou trois)
carrières de Richardcarrières de Richard
HoggartHoggart

De la fondation des De la fondation des cultural studiescultural studies  aux appropriations de la sociologie française aux appropriations de la sociologie française

Revue d'anthropologie des connaissancesRevue d'anthropologie des connaissances , , 1111, , n°3n°3, , 20172017

Abstract
Analysant d’abord les hommages posthumes di�érenciés rendus
à Richard Hoggart de part et d’autre de la Manche à sa mort en
2014, cet article défend l’hypothèse d’une double carrière de
cette #gure intellectuelle et de ses écrits au Royaume-Uni et en
France. Auteur d’un succès de librairie lu au-delà du monde
universitaire, fondateur institutionnel des cultural studies à
Birmingham, Hoggart est toutefois rapidement vu dans ce
domaine comme une référence à dépasser, alors que la
traduction, en France, de deux de ses œuvres majeures ( The Uses
of Literacy  et A Local Habitation ) l’y transforme en sociologue.
L’importation de ces textes dans les sciences sociales françaises a
nourri la première critique d’importance, par Jean-Claude
Passeron et Claude Grignon, du système conceptuel mis en place
p a r Pierre Bourdieu, que la lecture de Hoggart a d’abord
implicitement nourri. Sélectives, les références à ses œuvres dans
la sociologie de la culture ou des classes populaires se sont
ensuite routinisées. Ces usages se sont toutefois accompagnés
d’un héritage plus souterrain qui semble moins dépendant des
frontières nationales. Hoggart a en e�et été pionnier pour
légitimer dans la recherche universitaire une prise de parole
autobiographique marquée par la ré7exivité. Les formes
scienti#ques d’un tel geste se sont cependant aussi conformées à
des cadres disciplinaires et à des logiques épistémologiques de
plus en plus distincts, propres à la sociologie française d’un côté
et aux studies de l’autre.

Claire Ducournau

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=317


Introduction : les deux morts de Richard
Hoggart
À son décès à l’âge de 95 ans le 10 avril 2014, Richard Hoggart,
fondateur du Centre for Contemporary Cultural Studies  (CCCS) à
Birmingham en 1964, a fait l’objet d’hommages posthumes très
dissemblables en France et au Royaume-Uni. Salué par la BBC comme
un universitaire et un auteur « dont les écrits ont in7uencé les idées
sur la qualité de la vie, l’éducation et les médias » 1 , il a été au
contraire honoré en France comme un sociologue. À la profusion
d’articles commémoratifs parus outre-Manche dans The Guardian, The
Independant, The Financial Times, The Daily Telegraph, The Evening Gazette ,
etc., mettant en avant les multiples facettes de ce critique littéraire,
intellectuel public et administrateur culturel, font pendant deux
nécrologies beaucoup moins diversi#ées dans Le Monde et Libération .
Ces dernières, qui citent toutes deux sur plusieurs lignes Jean-Claude
Passeron, introducteur de Hoggart en France, insistent sur la valeur
scienti#que des écrits de ce « sociologue britannique » 2 , ayant
notamment montré la créativité des membres des classes populaires
face aux biens culturels. Les articles parus au Royaume-Uni mettent
plutôt en avant la lutte menée toute sa vie par Richard Hoggart contre
le « consumérisme populaire » 3 et le nivellement d’une culture de
divertissement incarnée par certains programmes télévisuels qu’il
considérait comme triviaux et commerciaux4 .

Ce di�érentiel, qui touche à la fois l’ampleur, la forme et le contenu de
ces « funérailles de papier », est l’indice, comme dans le cas de Rawls
analysé par Mathieu Hauchecorne (2010, p. 49), d’un fossé entre les
réceptions française et britannique des écrits de Hoggart. Comme la
plupart des textes qui circulent au-delà des frontières nationales,
cette œuvre a en e�et été reçue en France sans son contexte d’origine
et réinterprétée de manière sélective en fonction d’enjeux propres à
un espace intellectuel spéci#que, au risque de l’exercice du
« malentendu structural » pointé par Pierre Bourdieu (Bourdieu, 2002,
p. 4).

Les usages savants de l’œuvre de Hoggart en France, où il fut, à sa
propre surprise, d’abord considéré comme un sociologue théoricien
(Hoggart, 1993a, p. 95), illustrent cette logique, en un curieux chassé-
croisé depuis la fin des années 1960. En 1970, année où paraît La Culture
du pauvre aux éditions de Minuit, treize ans après l’édition anglaise
originale, Hoggart s’exile à Paris, où il occupe durant cinq ans un poste
d’assistant du directeur général de l’Unesco. Il semble alors déjà une
référence en partie datée à Birmingham. Après un bouillonnement
intellectuel et politique lié à mai 1968, marqué par la volonté de se
relier aux luttes qui se déroulent à Paris, les étudiants du CCCS
s’engagent en e�et dans une mise en cause plus politisée et radicale



des représentations sociales dominantes, via le marxisme, le
féminisme, l’antiracisme (Willis, 2011, pp. 350-357), à l’encontre de la
ligne libérale de Hoggart, violemment contestée (Hoggart, 1993a,
p. 98). Membre d’une génération d’avant-guerre vu comme
« retardataire, prisonnier de sa nostalgie d’un Nord populaire » (Rigby,
1999, p. 146), il défend une approche empiriste qui semble alors
ringarde en ce qu’elle ne propose pas de théorie générale. C’est en
e�et le brillant conceptuel qui nourrit au même moment le prestige
« plus ou moins enchanté » incarné par l’intellectuel français au CCCS,
à travers la popularité des textes de Roland Barthes (directement
sollicité par Stuart Hall), Jean Baudrillard ou encore Michel de
Certeau, traduits en anglais, et utilisés comme des références pour
légitimer ces cultural studies naissantes (Neveu, 2008, pp. 319-320).

Pour comprendre ce jeu d’aller-retour entre les deux pays, le présent
article se propose d’étudier la double carrière de Richard Hoggart et de
ses écrits des deux côtés de la Manche, et son articulation avec
l’institutionnalisation, dans la seconde moitié du 20e siècle , de la
sociologie française d’un côté, des études culturelles britanniques de
l’autre. La première suit une logique disciplinaire classique, instaurant
ses frontières épistémologiques, théoriques et méthodologiques vis-à-
vis des domaines concurrents, conquérant un nombre croissant de
#nancements, de postes et de départements universitaires, en
s’appuyant sur la création de revues, de centres de recherche et
d’associations. Le second courant ne se développe continûment qu’au
prix d’une tension maintenue entre le refus de la mise en discipline,
qui pousse Stuart Hall à dé#nir les cultural studies plutôt comme une
« formation discursive », un « projet ouvert », une « pratique
conjoncturelle » et des dispositifs matériels empreints de logiques
disciplinaires. Il s’agit en e�et d’imposer à l’université des centres qui
accueillent des recherches inédites sur les objets culturels, forment
des étudiants, défendent des positionnements intellectuels fermes
ainsi qu’un « travail interdisciplinaire sérieux » (Hall, 2008, pp. 18-19,
57-58, 63).

Pour comprendre le positionnement de l’œuvre de Hoggart dans ces
deux espaces intellectuels, la ré7exion proposée transpose, comme
d’autres avant elle, la notion de « carrière », « habituellement
appliquée aux individus, à l’étude de ces êtres inanimés que sont les
productions intellectuelles, ou de ces pratiques que sont les références
à celles-ci » (Belorgey et al., 2010, p. 11). Cet outil d’objectivation
impose alors de contextualiser, de considérer le caractère séquentiel
des enchaînements décrits et en#n de tenir compte de leur éventuelle
contingence (Belorgey et al., 2010, pp. 12-13). Pour respecter ces trois
exigences, l’entrée choisie est diachronique : d’abord centré sur
lapublication de The Uses of Literacy  et ses suites en Grande-Bretagne et
en France, le texte examine ensuite le rôle qu’a joué l’importation de
deux des œuvres de Hoggart dans les recompositions successives de la



sociologie française, autour d’une césure (souple) au début des
années 1990, puis suggère l’existence d’une troisième carrière des
écrits du penseur britannique.

De la parution de The Uses of literacy    à
l’invention d’une nouvelle �lière
universitaire
La carrière de Richard Hoggart au Royaume-Uni et en France est
indissociable de celle de son deuxième ouvrage, The Uses of Literacy  ,
qui, publié en 1957 après un livre de critique littéraire sur le poète
W.H. Auden  (paru en 1951), contribue, comme le soulignent bien des
hommages posthumes, à changer le cours de la vie de son auteur – et
d’un certain nombre de ses lecteurs. Hoggart avait souligné la manière
dont ces derniers, souvent d’origine populaire, s’étaient adressés à lui
pour le remercier d’avoir écrit ce livre (puis son autobiographie). Il
s’agit notamment de personnes qui saluent la représentation juste
qu’il donne des milieux populaires, les autorisant à assumer davantage
leurs origines (Hoggart, 1993a, pp. 5-8 ; Inglis, 2014, p. 222) – les lettres
parues à son décès dans The Guardian donnent un aperçu de cette
réception de The Uses of Literacy  5 .

Rédigé entre 1952 et 1956, alors que Hoggart enseigne à des adultes en
reprise d’étude dans le département de formation professionnelle de
l’Université de Hull, le texte paraît chez Chatto & Windus, une maison
ouverte à la nouveauté intellectuelle et au brouillage des catégories
génériques qu’il incarne. Le livre est considéré comme pionnier à la
fois par des sociologues et des spécialistes de littérature 6  pour la
représentation qu’il donne des classes populaires. Il suscite des débats
avant de devenir un succès de librairie régulièrement réédité dans la
collection « Pelican » de Penguin. Cette série publie depuis 1937 des
livres de poche à la couverture bleue et au contenu exigeant, mis ainsi
à la portée de toutes les bourses (Hoggart, 1970, pp. 388, 398). L’œuvre
s’y voit reprise dès 1958 avec le soutien enthousiaste d’Allen Lane,
directeur de la maison d’édition et ami de Hoggart. Le titre atteint
près de 250 000 exemplaires en dix ans et devient l’un des piliers de la
collection, rejoint dans les années 1960 par ceux de Raymond Williams
et Edward P. Thompson , autres #gures fondatrices des cultural studies.
Rédacteur en chef de la New Left Review qu’il a fondée en 1956 avec
Raymond Williams, après avoir quitté l’université où il enseignait la
littérature anglaise (Inglis, 2014, pp. 155-156), Stuart Hall se dit ainsi
« profondément impressionné par The Uses of Literacy  », « comme
beaucoup de personnes engagées à gauche »7.

Devenu, notamment dans la presse nationale, une célébrité, Hoggart
voit sa carrière universitaire progresser. Après avoir séjourné aux
États-Unis et enseigné la littérature anglaise à l’Université de



Leicester, il se voit en e�et o�rir une chaire visant à renouveler les
English studies à l’université de Birmingham. Il ne l’accepte qu’à la
condition qu’il pourra créer un centre expérimental voué à l’étude des
formes culturelles contemporaines, rattaché au département d’anglais.
Celui-ci se voit matériellement soutenu par des maisons d’édition et
des journaux en aTnité avec ce projet. Le succès critique et public de
Hoggart s’est du reste renforcé en même temps que son lien à Penguin
à l’occasion de son témoignage considéré comme décisif dans le procès
en obscénité intenté en 1960 à l’éditeur contre la publication de la
version non expurgée de L’Amant de Lady Chatterley  d e D.H. Lawrence
– l’un des auteurs cités à plusieurs reprises dans The Uses of Literacy ,
notamment pour ses descriptions de l’existence populaire (Hoggart,
1970, p. 41). Après sa victoire au procès, Penguin écoule 200 000
exemplaires en une semaine de la version intégrale du roman, dont
Hoggart préface la deuxième édition. Les faibles ressources #nancières
du CCCS, qui doit aussi déménager « d’une résidence temporaire à une
autre » (Hall, 2008, p. 60), sont compensées par l’aide de cet éditeur
qui donne 2400 £ par an pendant sept ans, somme à laquelle s’ajoutent
les contributions de Chatto & Windus et de The Observer (Hoggart,
1993a, pp. 88-91). Ces apports permettent notamment d’embaucher un
directeur adjoint, qui sera Stuart Hall, directement sollicité par
Hoggart.

Recruté en tant que professeur de littérature, Hoggart continue,
comme cet adjoint, de donner des enseignements dans ce domaine. Le
centre est du reste le fruit de leur profonde insatisfaction face à l’état
de cette discipline universitaire davantage tournée vers la
transmission pédagogique que vers la recherche (Abbott, 2001,
pp. 124-125), et d’une volonté de « faire un travail sérieux dans les
humanités », en étudiant aussi des objets culturels moins légitimes,
tels que des bandes dessinées, des #lms, des productions médiatiques,
etc. Les English studies, qui s’étaient institutionnalisées dans la
première moitié du20e siècle d’abord dans les universités les moins
prestigieuses, concurrençaient en e�et déjà les humanités classiques,
mais sur le terrain de la littérature. Elles restaient aussi tributaires de
« présupposés idéologiques », notamment, pour Hall, nationalistes, qui
se voient remis en cause au CCCS. Cette démarche déclenche aussitôt
une hostilité de la part des départements installés, celui d’anglais bien
sûr, mais aussi ceux d’histoire et de sociologie. Les sociologues
envoient ainsi une lettre aux deux enseignants précisant, lecture de
The Uses of Literacy  à l’appui, que ce qu’ils font n’est « en rien » « de la
sociologie ». Cette critique est du reste partagée : pour « enseigner un
type de sociologie qui serait au service des personnes qui voulaient
étudier la culture », il faut alors, selon Hall, « dire à des sociologues
professionnels que ce qu’ils considèrent comme de la sociologie est
tout autre chose ». Hoggart déplore ainsi la disparition de la lecture
interne des œuvres artistiques dans les travaux sociologiques qui les
étudient. Mais, pour satisfaire leur projet intellectuel et le défendre



contre ces attaques, les deux enseignants s’approprient aussi des
éléments « de toutes les disciplines », lançant « des raids » vers ces
dernières, a#n de théoriser le concept de culture (Hall, 2008, pp. 58-
64).

Le programme formulé par Hoggart au lancement du centre comporte
ainsi une ouverture à l’histoire, la philosophie, l’esthétique et la
sociologie, ainsi qu’aux références étrangères. Cela se retraduit tant au
niveau des programmes de lecture imposés aux étudiants (allant de
Max Weber à Edgar Morin) que des conférenciers invités, incluant
Norbert Elias ou l’historien Thompson, l’un de ses amis de longue date.
Cette attitude vise à faire naître une communauté humaine et morale
autour du projet du centre (Inglis, 2014, pp. 163-165 ; Hoggart, 1993a,
pp. 89-96). Hoggart, qui préconise l’utilisation des méthodes de lecture
interne pour étudier les textes, les sons et les images, conseille aussi
les rares sociologues pratiquant l’enquête de terrain passés par le
CCCS sur la mise en œuvre de la méthode ethnographique (Willis,
2011, pp. 376-377), alors que Hall, qui anime le séminaire de recherche
hebdomadaire, assure le cadrage théorique des étudiants, sélectionnés
au niveau du Master, y compris depuis des cursus en sociologie, en
histoire et en science politique.

Cette distance relative vis-à-vis des disciplines instituées se perçoit
aussi dans les trajectoires polyvalentes des membres du CCCS. Après
son départ du centre, Hall accepte ainsi une chaire en sociologie, se
disant « heureux de l’enseigner » quand elle « n’existe plus comme
discipline » (Hall, 2008, p. 58). À son retour de Paris en 1976, Hoggart
occupe quant à lui un poste de professeur puis de directeur au
Goldmiths College à Londres, jusqu’à sa retraite en 1984. Poursuivant
le décloisonnement qu’il avait impulsé vis-à-vis des études littéraires,
il contribue à y mettre en place un département de media studies
ouvert à la sociologie et à l’éducation, multipliant par ailleurs les
engagements dans des débats publics et des comités oTciels,
notamment dans le domaine de l’éducation pour adultes (Inglis, 2014,
pp. 189-198). La réception de ses travaux dans les études littéraires
proprement dites, dont il s’est détaché institutionnellement, et
marquées par l’héritage marxiste, reste limitée8 . D’anciens étudiants
du CCCS occupent ensuite des postes dont l’ancrage disciplinaire peut
varier au cours de leur carrière, souvent réalisée entre le Royaume-
Uni et les États-Unis à l’instar de représentants aussi éminents
qu’Angela McRobbie (professeure en « Media and communication » à
Goldsmtith College), Dick Hebdige (professeur en « Film and Media
Studies and Art Studio » en Californie) ou Paul Gilroy (qui a été
professeur en sociologie et en cultural studies, en théorie sociale, et,
actuellement, en littérature).

L’importation de Hoggart dans la sociologie
française



Loin de toucher pareillement le grand public et les études littéraires,
et surtout de causer la naissance d’une #lière universitaire inédite,
l’introduction de The Uses of Literacy  e n France passe par
l’intermédiaire de jeunes philosophes convertis à la sociologie. Cette
discipline, décimée et quasi inexistante en 1945, y connaît une
reconstruction et une seconde institutionnalisation, venant
parachever, sous in7uence américaine (Abbott, 2001, p. 123), une
première structuration entamée par l’école durkheimienne à la #n du
19e siècleet au début du 20e siècle . Normalien, agrégé de philosophie,
Jean-Claude Passeron découvre cet ouvrage en 1961 dans l’édition
Penguin. Cela produit un « rôle de déclencheur » alors qu’il commence
à enseigner la sociologie à la Sorbonne comme assistant de Raymond
Aron (créateur, trois ans auparavant, de la licence de sociologie).

Le déclic fut évidemment subjectif : un choc de proximité
(et donc d’empathie), accentué par la distance même entre
les cultures nationales comparées. C’était une rencontre
improbable et soudaine (quelque chose d’un « insight
culturel ») qui me révélait les expériences de jeunesse d’un
boursier orphelin, élevé au sein de la classe ouvrière dans
une grande ville du Nord-Est de l’Angleterre d’avant-
guerre, et qui venait prendre place, à la seule lecture d’un
livre quasi autobiographique (tout en s’y heurtant), au
cœur de mon expérience subjective, encore proche,
d’écolier élevé dans un milieu populaire français où
s’étaient croisées l’in7uence de ma mère institutrice
– première étape d’une ascension sociale par l’École à partir
d’une famille où dominait l’artisanat traditionnel – et celle
de mon père, paysan tout aussi traditionnel, migrant du
haut de sa montagne méditerranéenne vers un emploi
urbain sur la Côte d’Azur9.

Cette lecture émue et enthousiaste, faite de proximité et de distance,
aboutit près de dix ans plus tard à la parution de La Culture du pauvre
 aux éditions de Minuit – après un délai imposé par Jérôme Lindon,
peu convaincu, une fois le texte traduit, par le style de Hoggart, dont il
estimait qu’il « faisait “un peu trop Dickens” » (Moulin & Veyne, 1996,
p. 293). Cette réticence, sur des motifs formels et littéraires, témoigne
de la diTculté d’un célèbre lecteur et découvreur de textes à
catégoriser celui-ci : c’est la préface d’une vingtaine de pages de
Passeron en proposant une lecture sociologique, doublée
de l’insistance de Pierre Bourdieu, qui emportent #nalement
l’adhésion de l’éditeur (Pasquali & Schwartz, 2016, p. 26).

Le titre prend en e�et place dans la collection « Le sens commun »,
dirigée depuis 1965 par Bourdieu, faisant paraître, aux côtés des
travaux inédits de chercheurs français, ceux d’étrangers inscrits dans
di�érentes disciplines, de la linguistique à l’anthropologie. Doté d’un
index plus copieux que celui de l’édition anglaise, mettant en avant les



« concepts sociologiques » pour faciliter la lecture universitaire
(Passeron, 1999, p. 224), il est présenté par Passeron comme « un corps
d’hypothèses systématiquement reliées entre elles » proposé à
« d’éventuelles recherches d’approfondissement ou de véri#cation » à
propos des classes populaires (Hoggart, 1970, pp. 14-15). L’œuvre y est
désignée comme pionnière vis-à-vis des travaux sociologiques tant
français que britanniques portant sur ces catégories sociales (1970,
pp. 8, 15-22). La traduction connaît, dès le titre, des in7échissements
importants. Ils sont inévitables en raison de la forte indexation du
texte au contexte anglais et de la précision de l’écriture hoggartienne,
jusque dans ses références à une culture nationale, ayant nécessité
l’ajout de notes et d’explications révélant la qualité du travail de
transposition e�ectué. Mais, outre des détails, comme l’apparition
mystérieuse d’un « pot de chambre extra-large » dans une réclame
comique délicate à comprendre (1999, p. 163), les « trahisons »
apparaissent aussi, plus profondément, dans l’euphémisation du ton
conservateur volontiers adopté par Hoggart par endroits, notamment
vis-à-vis des aspects les plus américanisés de la culture populaire
britannique, dans de « célèbres passages », « qui lui valurent les
critiques des enseignants des Cultural Studies  » (Rigby, 1999, pp. 154-
156). « Beaucoup moins littérale et intégrale » que les versions
produites dans d’autres langues, cette traduction propose aussi des
catégories, comme celle de « consommation nonchalante », qui
n’apparaissent pas comme telles dans le texte original (Pasquali &
Schwartz, 2016, pp. 25-27).

L’ouvrage connaît une trajectoire de long seller réédité sur le temps
long – 34 000 exemplaires ont été vendus à ce jour, moyennant une
dizaine de tirages successifs10. Il est remarqué par les sociologues
français à sa parution, à travers des comptes rendus fouillés parus
dans les revues centrales de la discipline comme Les Cahiers
internationaux de sociologie ou La Revue française de sociologie  (Pasquali &
Schwartz, 2016, pp. 23-24). La recension de Michel Verret (spécialiste
de la classe ouvrière) dans La Pensée témoigne quant à elle de l’accueil
que rencontre cette représentation inédite des classes populaires
auprès d’anciens intellectuels communistes, militants reconvertis en
sociologues, en une période où le marxisme décline, du fait des
désillusions politiques (Pudal, 1991).

A Local Habitation , premier tome de l’autobiographie de Hoggart paru
e n 1988 chez Chatto & Windus, est quant à lui découvert par le
sociologue Claude Grignon, lors d’un séjour à l’Université de Cornell
aux États-Unis, sur un prêt amical de S. Kaplan 11 . Chercheur à l’INRA
depuis 1965, Grignon a soutenu une thèse sur l’enseignement
technique sous la direction de Bourdieu. Orphelin de mère comme
Hoggart, il a été élevé par des grands-parents maternels en forte
ascension sociale, avant de connaître une trajectoire de promotion par
l’éducation (Grignon, 2002). La parution du texte en français se fait



trois ans plus tard, dans une prestigieuse collection de sciences
sociales (« Hautes études ») liées aux éditions Gallimard et Seuil, ce
dernier éditeur faisant paraître le texte en poche en 2013. Celui-ci est à
nouveau accompagné d’un index plus fourni et théorique que celui qui
accompagnait l’édition anglaise (huit pages contre deux pages), et
d’une présentation d’une vingtaine de pages rédigée par Grignon,
insistant sur la portée sociologique générale du récit.

Largement ignorées dans les études littéraires françaises, ces deux
œuvres se sont cependant vues citées et convoquées, jusqu’à
aujourd’hui, dans un panel de travaux sociologiques, historiques, et de
sciences politiques à propos des mécanismes de réception culturelle,
des classes populaires, mais aussi d’épistémologie et de méthodologie
– et non d’études culturelles, puisque ce domaine n’a pas, en France,
d’existence institutionnelle établie. C’est surtout en sociologie que
Hoggart devient une référence majeure : un domaine devenu
discipline universitaire sur des critères tout à la fois externes et
internes aux universités (associations et section disciplinaires d’un
côté, cursus diplômant généralisés de l’autre). S’y multiplient alors des
travaux qui, par leur assise empirique et leur ambition générale, visent
à fonder une science dotée de ses propres règles de fonctionnement.
Ceux de Bourdieu illustrent tout particulièrement ces exigences
nouvelles et ce mouvement d’institutionnalisation favorisé par des
chercheurs issus d’autres disciplines. Normalien, agrégé de
philosophie, ce dernier occupe des postes universitaires en sociologie
dès son retour d’Algérie, et mène une grande quantité de recherches
empiriques aboutissant à des publications, souvent en collaboration.
Ses travaux occupent une place de plus en plus clivante dans cet
espace intellectuel. Et il semble fécond de situer l’importation de
Hoggart par rapport à eux, plus précisément au service de, puis contre
ces derniers.

Hoggart, une référence stratégique
À travers La Culture du pauvre , Hoggart s’est implicitement vu enrôlé à
l’appui d’idées et de notions conçues par Bourdieu et Passeron, d’abord
dans le cadre d’une sociologie des médias, puis d’une sociologie de
l’éducation. Dans un second temps, à partir de la #n des années 1970,
sa pensée s’est au contraire vue défendue et illustrée par Passeron et
Grignon contre la théorie de la légitimité culturelle. Cette évolution
correspond à des usages qui se sont déployés dans deux domaines
majeurs, l’étude des cultures populaires d’une part, l’épistémologie des
sciences sociales d’autre part.

Présente dans les séminaires du Centre de sociologie européenne (CSE)
dans les années 1960, la référence à Hoggart reste d’abord sous-jacente
dans les premiers textes de Passeron et de Bourdieu – qui ne l’a
cependant jamais cité dans ses travaux (Pasquali & Schwartz, 2016,
p. 28). En 1963, dans un article publié dans Les Temps modernes  , ils



stigmatisent la prolifération de textes issus de di�érents courants des
sciences sociales critiquant la culture dite de masse. Les auteurs visés,
Roland Barthes, Edgard Morin, Jean Duvignaud, ou les #gures issues de
l’école de Francfort, sont critiqués pour la posture prophétique et
spéculative qu’ils endossent dans les colonnes des revues Arguments,
Prospective ou Communications , sans investigation empirique. Ce
faisant, ces « mass-médiologues » oublient la variété sociale des
comportements des récepteurs culturels, alors qu’ « [i]l y a mille
manières de lire, de voir et d’écouter », au nombre desquelles la
« lecture super#cielle » et l’ « écoute distraite » (Bourdieu & Passeron,
1963, p. 1009).

Mais c’est sur un autre domaine, celui du rapport des étudiants à
l’éducation, que ces sociologues mènent leurs premières enquêtes,
dont les résultats nourrissent Les Héritiers en 1964 puis La Reproduction
en 1970. La construction des concepts de capital culturel et de violence
symbolique repose sur le constat, révélé par la robustesse des
statistiques, d’une inégalité sociale de l’accès à la culture et à
l’éducation, en particulier du fait des origines familiales – ce qui
rejoint la peinture, par Hoggart, d’une société divisée en classes
sociales globalement étanches. Passeron prend cependant dès les
années 1970 ses distances vis-à-vis de cette théorie de plus en plus
systématique, comme Grignon, précocement confronté aux diTcultés
d’application de celle-ci aux classes populaires (Grignon, 1971). Ce
mouvement de critique interne débouche sur l’animation d’un
séminaire à l’ÉHESS en 1982, année où Pierre Bourdieu se voit élu au
Collège de France et où Grignon oTcialise son départ du Centre de
sociologie de l’éducation et de la culture.

Ouvrage tiré de ce séminaire, paru sept ans plus tard, Le Savant et le
populaire restitue les discussions savantes et les formalisations
scienti#ques proposées à cette occasion. L’embarras de départ est
ressenti « chaque fois que le Peuple apparaît dans la littérature, qu’elle
soit sociologique ou romanesque », du fait de discours trop imprécis
sur la culture en question. Une telle insatisfaction était clairement
exprimée par Hoggart, mais d’une manière moins exigeante
théoriquement (1970, pp. 399-400). Est visé, notamment, le légitimisme
culturel, c’est-à-dire le fait de penser que la culture dominante a une
valeur propre qui justi#e qu’elle serve d’étalon : la description du
rapport à la culture des membres des classes populaires dans
La Distinction , illustrée par l’expression « goûts de nécessité », ne
permet par exemple pas de leur reconnaître toutes les dimensions du
goût, en faisant prévaloir une réponse mécanique à un grand nombre
de contraintes. Dûment cité dans l’ouvrage, Hoggart révèle au
contraire, par son regard sur certains aspects, tels que l’importance
des formes de solidarité et de sociabilité, du sens de la dignité ou d’une
vision du monde clivée par la séparation entre « eux » et « nous »,
qu’une recherche sur les cultures populaires peut aussi exiger des
questions, des concepts et des méthodes spéci#ques. Pour éviter le



double écueil du populisme et du misérabilisme, Le Savant et le populaire
propose de privilégier l’alternance ou l’ambivalence entre la
reconnaissance de l’autonomie des cultures populaires, lesquelles
tendent à organiser leurs expériences sociales en un univers
symbolique cohérent, et de leur hétéronomie, du fait que la
hiérarchisation sociale n’est pas sans effets symboliques réels.

Le ton juste et les qualités de l’écriture hoggartienne permettent
d’éviter ces deux écueils de manière intuitive. Cette écriture restitue
ainsi de manière exemplaire des complexités et des subtilités
culturelles, ce qui fait de Hoggart un « écrivain et sociologue » qui
révèle à Passeron que la « sociologie était un style plus qu’une
discipline » (1999, p. 51). Il reste toutefois un cas exceptionnel, si l’on
en croit les attaques adressées par Le Savant et le populaire  à l’encontre
de la littérature, repoussoir pour la sociologie, assimilée, dans une
fameuse citation souvent reprise par Passeron, à la recherche de
l’« e�et romanesque », soit à des procédés un peu trop faciles qui
recréent l’illusion de la réalité (1991, p. 225 ; 1999, p. 216 ; 2015, p. 342 
12). En ce sens, ce débat aboutit à une remise en ordre disciplinaire
s’agissant des discours sur les catégories sociales dominées. Si le
propos prend au départ pour objet autant la littérature que les travaux
sociologiques portant sur les classes populaires, dès le titre où ils
apparaissent de manière équivalente, il tend à en dissocier fermement
la nature et les fonctions. De manière révélatrice, dans La Culture du
pauvre , enquêtes sociologiques, littérature, voire critique littéraire
étaient souvent mises sur le même plan – moyennant toutefois une
distinction entre des représentations plus ou moins justes des classes
populaires données par ces textes, notamment à l’aune de l’expérience
personnelle de Hoggart (Hoggart, 1970, pp. 30, 37, 40-42).

La lecture admirative faite de Hoggart est donc sélective : elle l’est
d’autant plus que ce dernier témoigne de prises de position
moralisatrices et de jugements de valeur assumés comme tels dans
La Culture du pauvre – qui ont été minimisés dans la traduction,
notamment par un Passeron qui « plaide coupable » (1999, pp. 222-
224). Distinguant entre le bon grain et l’ivraie au sein des productions
culturelles (1970, pp. 66-67), attaché au passé, Hoggart s’inquiète ainsi,
de manière pessimiste, des évolutions en cours qui touchent
notamment les imprimés destinés au peuple : la question centrale du
livre est celle d’une rupture en train d’advenir en ce domaine. Cette
attitude – légitimiste ? – trouve un écho dans le projet du CCCS à sa
création : si Hoggart veut y appliquer le close reading à certains biens
« hors littérature », il méprise aussi d’autres œuvres musicales,
cinématographiques ou télévisuelles qui ont pu gagner en légitimité et
qui ont, surtout, amplement intéressé ses successeurs (Willis, 2011,
pp. 351-353).

Le Savant et le populaire  représente aussi un acquis d’ordre
épistémologique pour la recherche en sciences sociales, à travers une



démarche que Passeron et Grignon poursuivent ensuite chacun de leur
côté, dans une distance maintenue vis-à-vis de l’approche perçue
comme trop systématique de Bourdieu. Les deux sociologues
professionnels engagent des dialogues interdisciplinaires distincts
pour renforcer les assises de leur discipline : avec l’histoire et
l’anthropologie d’un côté et avec les sciences dites dures de l’autre
(Grignon et al., 2001 ; 2009), deux domaines plus éloignés des centres
d’intérêt de Hoggart.

Ainsi, le Raisonnement sociologique est, pour Passeron, une poursuite
sous d’autres formes du Métier de sociologue  (1968) cosigné avec
Bourdieu et Chamboredon, après un renoncement aux deuxième et
troisième volumes alors prévus sur la problématique et les outils
sociologiques. Y revendiquant une position réaliste et par là modeste
(proche en cela de Stuart Hall (2008, p. 30)), il refuse l’ambition d’un
système uni#é pour prendre acte, de façon polémique, d’une situation
de fait, celle de la « sociologie telle qu’elle se pratique et se parle »
(1991, p. 83). La #nalité des sciences historiques qui regroupent
sociologie et histoire n’est pas, selon lui, la cumulativité ou
l’énonciation de lois stables, mais l’interprétation, située dans une
alternance entre des descriptions historiques (où Hoggart reste un
exemple) et des raisonnements expérimentaux (liés à des statistiques
et à des formalisations graphiques), mobilisant des comparaisons
contrôlées et des concepts typologiques, comme les idéaux-types mis
en avant par Max Weber.

Ces ré7exions se sont accompagnées de recherches empiriques
nourries de la référence à Hoggart : notamment sur la réception des
biens culturels pour Passeron, et sur les pratiques alimentaires pour
Grignon. Ce dernier mène un certain nombre de ces recherches de
concert avec Christiane Grignon, avec laquelle il traduit le premier
tome de l’autobiographie de Hoggart. À partir de cette deuxième
parution, qui béné#cie aussi d’une réception moins disciplinaire dans
la presse nationale 13 , la convocation de Hoggart se routinise et se
diffuse tout à la fois dans différents pans de la sociologie française.

Dissémination et banalisation des usages de
Hoggart
À partir des années 1990, l’œuvre de Hoggart se voit en e�et l’objet
d’usages réguliers, disséminés dans la production sociologique
française, qui se spécialise de manière accrue en sous-champs
constitués autour de thématiques et d’objets. Ces appropriations
touchent les travaux sur les classes populaires, notamment ceux
d’Olivier Schwartz. Ils touchent aussi la sociologie de la culture, depuis
les enquêtes pionnières d’Anne-Marie Thiesse sur les pratiques de
lecture dans les milieux populaires, pour envisager des usages
imprévisibles et/ou distanciés des biens culturels, peu conformes à la



stricte appartenance de classe, à travers les expressions de
« consommation nonchalante » et d’« attention oblique », souvent
reprises (Hoggart, 1970, pp. 294-296 ; Thiesse, 2000, pp. 54-56 ;
Charpentier, 2006, p. 13). En sociologie générale, le cas de Richard
Hoggart permet aussi de ré7échir aux modalités de la socialisation
dans des univers sociaux di�érents dans le cadre d’élaborations
théoriques (Lahire, 2001, pp. 71-76 ; Pasquali & Schwartz, 2016), ou,
moins souvent, aux modalités de l’écriture ethnographique.

Mais si les deux livres de Hoggart continuent, en France, à être lus et
cités, ils constituent au moins jusqu’aux années 2000 de relatives
exceptions au sein des productions scienti#ques des cultural studies,
qui « ne repassent pas la Manche » (Neveu, 2008, p. 321). L’une des
raisons majeures de ce barrage réside précisément dans la
structuration disciplinaire française, moins accueillante envers
l’« interdiscipline souple » qui caractérise ces studies , et marquée par
un certain « provincialisme ». Le dynamisme de la sociologie et de
l’histoire, productives et reconnues à l’extérieur des frontières
nationales, a favorisé cette cécité aux apports étrangers (Neveu, 2008,
pp. 321-325, 332). Il faut attendre le début des années 2000 pour voir
se multiplier les traductions et importations (par exemple
Charpentier, 2006),

E n Grande-Bretagne, les centres de cultural studies s’étaient épanouis
dans les années 1980, en particulier dans les polytechnics (des #lières
techniques ou professionnelles) dépendant souvent des départements
de sociologie. Elles reposent sur une sociologie de la culture tacite,
mais sans développement épistémologique ferme. Déjà marquées de ce
fait par une faible assise disciplinaire, elles se voient fragilisées par les
choix politiques suivis dès les années 1990, faisant disparaître la
spéci#cité des polytechnics et #nançant en priorité les projets conçus
suivant des lignes disciplinaires (Robbins, 2017) – la fermeture
autoritaire du CCCS de Birmingham en 2002 est un symptôme de cette
vulnérabilité. Centrées sur des objets (culturels en l’occurrence) et sur
des manières de faire de la recherche, les cultural studies ne semblent
pas avoir vraiment stabilisé leur existence sur le marché du travail (au
niveau des recrutements et des carrières individuelles) ni dans
l’enseignement universitaire, puisqu’elle n’apparaissent pas
systématiquement dans les curriculum proposés aux étudiants – deux
paramètres (externes et internes) décisifs pour l’existence des
disciplines selon Andrew Abbott. Si l’on peut, comme le fait ce dernier,
remarquer le caractère arbitraire des savoirs légitimes attendus dans
une discipline, un tel fonctionnement ne permet pas de mobiliser une
communauté pour défendre des ressources matérielles (notamment
des postes universitaires) et des savoirs suTsamment abstraits, alors
que la rentabilité des carrières en conformité avec les normes
disciplinaires reste en général supérieure (Abbott, 2001, pp. 26-128,
130-135, 149). Hall oppose dès 1992 les diTcultés matérielles
rencontrées dès le départ au Royaume-Uni à la rapide



institutionnalisation qu’ont connue ces études aux États-Unis dans les
années 1980 (Hall, 2008, pp. 30-31) – la forte structuration disciplinaire
du système universitaire semble s’y accommoder alors du
développement de champs d’étude transdisciplinaires.

De manière symétrique, les textes de Bourdieu restent peu lus et
commentés dans les études culturelles anglaises, où ils font l’objet
d’une réception « tardive et partielle » (Neveu, 2008, pp. 319-321)
– sans la critique ré7échie de Passeron et Grignon, dont l’ouvrage n’a
pas été traduit en anglais. Le travail de Paul Willis, devenu professeur
de sociologie au Royaume-Uni puis aux États-Unis, reste une
exception. Conseillé par Hoggart et Hall, il se revendique, comme Dick
Hebdige et Angela McRobbie, de la sociologie, discute les travaux de
Passeron et Bourdieu sur l’éducation et produit un article pour Actes de
la recherche en sciences sociales à la demande de ce dernier dans les
années 1970. Mais le projet du CCCS devient dès cette période
« beaucoup plus littéraire, beaucoup moins axé sur l’enquête de
terrain » (Willis, 2011, pp. 357, 376-377), ce qui l’éloigne de celui de la
sociologie française.

La possibilité de se « découvr[ir] soi-même »
(1999, p. 70) comme troisième carrière de
Richard Hoggart
Cette entrée chronologique mettant en miroir la sociologie française
et les cultural studies britanniques au prisme de Hoggart con#rme le
constat d’un fossé entre le volume et le contenu de la réception de
l’auteur sur les deux rives de la Manche. C’est cependant en partie du
fait d’aTnités dans les centres d’intérêt et les trajectoires sociales
d’universitaires situés dans des champs nationaux di�érents que se
fait l’importation française : d’ailleurs, la traduction de ses deux
ouvrages y a été approuvée par Hoggart, qui parlait français
couramment (Hoggart, 1970, p. 26 ; Inglis, 2014, p. 173).

Les di�érences de carrière constatées prennent leur source dans des
appartenances et des systèmes disciplinaires distincts. Alors que la
réception de The Uses of Literacy  au Royaume-Uni a accéléré la carrière
universitaire de Hoggart, en lui permettant de créer un centre inédit,
l’ouvrage n’est devenu classique en France qu’en sociologie,
notamment du fait d’un #ltrage imposé par les médiateurs. Il ne
connaît pas, ainsi, le succès de librairie remporté de manière
exceptionnelle par Les Héritiers, tirés à 100 000 exemplaires jusqu’à
aujourd’hui, et qui suscite aussi l’envoi aux auteurs de courriers de
lecteurs, en particulier d’anciens boursiers (Masson, 2005 ; Pasquali &
Schwartz, 2016, p. 28). Cette réception restrictive se développe bien à
partir d’une situation de commune e�ervescence intellectuelle, du fait
d’une institutionnalisation scienti#que naissante (aussi fragile reste-t-
elle dans le cas des cultural studies), qui repose sur l’accès à



l’enseignement supérieur de populations qui en étaient auparavant
éloignées.

Car il semble bien y avoir, dans les modalités de cette circulation
transnationale, création de « fausses ressemblances entre des choses
di�érentes » – car les écrits de Hoggart ont été parfois réduits à une
vulgate théorique insistant sur la résistance des catégories populaires,
quand il alertait aussi sur leur possible aliénation – et conjointement
d’ « oppositions #ctives entre des choses semblables » (Bourdieu, 2002,
p. 6). Le projet et les caractéristiques des cultural studies britanniques
et de la sociologie de la culture française pourraient ainsi être au fond
rapprochés. Un apport commun de Hoggart aux sociologues français
et aux universitaires inscrits dans le sillage des études culturelles
résiderait alors certainement dans le caractère autobiographique
assumé de nombre de ses textes. En évoquant sa trajectoire située
entre di�érents milieux culturels et sociaux, il aurait ainsi appris à ses
lecteurs à parler d’eux-mêmes. L’écriture a en ce sens précocement
représentée pour Hoggart un medium pour se « découvr[ir] soi-même »
(1999, p. 70), selon un principe de lucidité poussant à reconnaître que
« l’œuvre de chaque homme […] est toujours un portrait de lui-
même », selon un mot de Samuel Butler qu’il a�ectionne (2013, p. 27).
Nombreux à connaître, au même titre que lui, une mobilité sociale
ascendante par l’éducation dans le contexte des Trente Glorieuses, les
sociologues français évoqués ici ne se sont toutefois pas d’emblée
livrés à un tel geste de dévoilement. Bourdieu, Passeron et Grignon
l’ont tous trois accompli à la #n de leur carrière – et, du moins quant
aux deux derniers, en évoquant explicitement le Hoggart qu’ils
avaient traduit (Passeron, 1999, p. 240 14 ; Grignon, 2002, p. 214). La
lecture de Hoggart a pu être libératrice pour de tels chercheurs situés
dans une semblable situation d’entre-deux social. Elle ne joue ainsi
rien de moins que, chronologiquement, « le premier rôle dans
la conversion à la sociologie » pour Passeron (1999, p. 49).

Un tel geste aurait été impensable à leurs débuts, autrement que
refoulé, dénié et/ou sublimé, ce que, de fait, il a été, à travers des
enquêtes de grande ampleur, surtout quantitatives. Des années 1960
aux années 1980, c’est en e�et par des recherches marquées par
l’objectivité du régime de leur preuve que la sociologie gagne en
légitimité scienti#que. Depuis les années 1990 au contraire, l’exigence
de ré7exivité dans le rapport personnel à son objet de recherche et à
son terrain d’enquête est devenue une exigence dans la sociologie
française, à travers l’analyse des rôles tenus sur le terrain ou des
relations avec les enquêtés. Elle est portée par une ré7exion sur les
pratiques de l’entretien et de l’observation, incitant à articuler les
méthodes, voire les entrées disciplinaires pour aborder un même
objet.

Or cette aptitude ré7exive à parler de soi et à se situer dans un espace
social, avec tout ce qui peut déterminer une prise de parole



scienti#que, est aussi, précisément, une étape courante dans les
travaux issus des di�érentes studies ayant essaimé dans le monde à
partir de leur origine britannique (Neveu, 2008). Comme Richard
Hoggart, et après lui Stuart Hall (2008, pp. 22-23), les grandes #gures
des postcolonial studies , telles Edward Said ou Gayatri Spivak, ne
cessent ainsi de se présenter comme sujets d’énonciation dotés
d’une biographie et de caractéristiques propres, susceptibles d’in7uer
sur la nature et la forme de leurs discours.

Le dixième et dernier chapitre de La Culture du pauvre , dressant le
portrait (largement autobiographique) du boursier autodidacte, peut
être relu de ce point de vue là. Comme le remarquent à juste titre Paul
Pasquali et Olivier Schwartz, ce chapitre, qui contient de nombreux
jugements de valeurs, livre une interprétation en partie pathologique
des conséquences de la mobilité sociale sur les personnes issues des
classes populaires, en mobilisant le schème du déracinement, alors
répandu mais peu productif scienti#quement. Il ne prend ainsi pas
suTsamment « au sérieux la ré7exivité et les marges de manœuvre »
dont ces « déracinés » disposent (Pasquali & Schwartz, 2016, p. 41).
Mais les écrits et la trajectoire de Hoggart, à partir de The Uses of
Literacy apportent par eux-mêmes un démenti à cette remarque. Le
penseur, qui insiste sur la diTculté qu’il a eue à écrire ces pages à la
tonalité tantôt lyrique, tantôt psychologique, n’y exprime du reste pas
clairement l’ambition d’y construire un type sociologique général : il y
dé#nit plutôt une mission d’intérêt public pour cette minorité sociale.
Marqué par le malaise, l’insatisfaction, les doutes, mais aussi par les
« qualités éthiques », l’autodidacte issu du peuple, dont il reste en
partie solidaire, « constitue » également pour lui « un peu le sel de la
terre ». S’appuyant sur des images concrètes et saisissantes
susceptibles de faire sentir et de susciter l’émotion, Hoggart fait de
cette population « les antennes sensibles d’une société : nous voulons
souvent les ignorer, mais les symptômes qu’ils enregistrent nous
concernent tous » (1970, p. 376). Ce chapitre est du reste l’un de ceux
qui a été le plus salué dans les courriers de ses lecteurs (Hoggart,
1993a, p. 7).

Le lien entre l’homme et son œuvre transparaît peut-être davantage
encore dans nombre de ses textes non traduits en français, soit près
d’une trentaine de titres di�érents. C’est le cas dans son travail
original et méconnu sur l’Unesco, issu de sa connaissance endogène de
l’institution, de son ouvrage sur la ville de Farnham (où il a habité
près de trente ans), dans ses essais, où il ré7échit notamment sur son
expérience d’enseignant (et dont un volume est signi#cativement
intitulé An English Temper). Un apport précurseur de ses écrits, sur le
long terme, tiendrait donc aussi à la voix qu’ils font ainsi entendre,
novatrice dans sa simplicité et sa franchise.

Cet héritage, qui traverse di�érents pays et divers domaines
scienti#ques, s’est néanmoins aussi conformé à des cadres



disciplinaires. Les ré7exions méthodologiques sur les modalités de
l’enquête ethnographique, imposant de faire retour sur le
positionnement social du chercheur, viennent généralement ainsi
appuyer et renforcer l’ancrage épistémologique de la sociologie, voire
la rupture qu’elle propose avec le sens commun. Travaillées par des
comparaisons, elles se sont du reste généralisées bien au-delà des seuls
« transfuges de classe », et concernent aussi les chercheurs faisant
porter leurs enquêtes sur le haut de l’échelle sociale. Le geste
généralement plus personnel et narratif des représentants des studies
en langue anglaise s’inscrit quant à lui dans une épistémologie du
point de vue qui semble moins collectivement établie.

Conclusion
C’est en soulignant le fort cadrage disciplinaire qui a nourri la
perception française de l’œuvre de Hoggart que cet article voudrait, en
somme, inciter à la relire. La double carrière de cette #gure
intellectuelle britannique révèle la di�érenciation croissante, des
années 1960 aux années 1980, des logiques institutionnelles et
épistémologiques à l’œuvre dans deux pays d’Europe marqués par des
traditions universitaires distinctes. « Disciplinarisé » autant que
discipliné en France, convoqué par les sociologues comme un classique
sur les cultures populaires jusqu’à aujourd’hui, y compris à l’appui
d’approches théoriques, Hoggart a été davantage connu en Grande-
Bretagne pour ses engagements publics et sa polyvalence, restituée
par une trajectoire universitaire se jouant des disciplines, comme
celles de nombre de ses successeurs passés par le CCCS. Les acteurs
ultérieurs des cultural studies ont pu voir en Hoggart une #gure
fondatrice dont il était de bon ton de se démarquer, pour renouer avec
l’engagement critique face au marxisme dont il s’était dégagé (d’une
manière exceptionnelle au sein de ce mouvement). Sociologue en deçà
de la Manche, il n’en inaugure pas moins, au-delà, un nouveau type
d’intellectuel « organique » et ré7exif, cherchant à « [s]’adresser au
grand public » (Hoggart, 1970, p. 30 ; Hall, 2008, pp. 23-24).

Notes

1. La traduction, comme les suivantes, est de nous. ***, Academic and
author Richard Hoggart dies, aged 95, 11 avril 2014, BBC News .
http://www.bbc.com/news/entertainment-arts-26982331, consulté le
13 juin 2016. Cette comparaison du traitement de la mort de Hoggart
dans les médias britanniques et français s’appuie sur la constitution
d’un dossier de presse à partir de la base de données Europresse
regroupant les articles parus durant les deux mois qui ont suivi la mort
de Richard Hoggart, base étendue, via Google, aux articles en ligne de

http://www.bbc.com/news/entertainment-arts-26982331


quelques grands sites culturels britanniques.
2 . Clément Ghys. Richard Hoggart, l’intellectuel transfuge. Libération,
14 avril 2014, p. 25. Hoggart est présenté dans Le Monde comme « l’un
des premiers sociologues à s’être intéressé aux cultures populaires
ouvrières et urbaines » (Julie Clarini. Richard Hoggart, sociologue
britannique. Le Monde, 16 avril 2014, p. 14).
3 . ***. Academic and author Richard Hoggart dies, aged 95, 11 avril
2 0 1 4 , BBC News . http://www.bbc.com/news/entertainment-arts-
26982331, consulté le 13 juin 2016.
4. ***. Richard Hoggart was a commentator and academic whose  Uses
of Literacy lamented the impact of mass culture on traditional working-
class life. The Daily Telegraph , 23 avril 2014, p. 23.
5. The late, great Richard Hoggart. The Guardian, 14 avril 2014 : “ The
Uses of had a profound e�ect on me.”, “Though far from a scholarship
boy and privately educated, my life was changed by The Uses of Literacy
in 1957.”, etc.
6 . Michael Meadowcroft, Author on language of industrial north.
Financial Times, samedi 12 avril 2014, p. 3.
7. Stuart Hall, The struggles continues. The Guardian, Monday April 21,
2014. L’article est la reproduction d’un témoignage posthume, puisque
Stuart Hall est décédé en février 2014, deux mois avant Richard
Hoggart.
8 . Contrairement à celui de Raymond Williams, son nom n’apparaît
pas, ainsi, dans deux ouvrages de référence (Eagleton, 1983 ; Howsam,
2015).
9 . Source : échange de courriels avec Jean-Claude Passeron,
19/11/2014.
10. Chiffre communiqué par les éditions de Minuit en décembre 2016.
11. Source : entretien informel, 27/04/2015.
1 2 . « […] on a souvent vu faire de la bonne littérature avec de la
mauvaise sociologie, parfois même avec de la bonne, jamais de la
bonne sociologie avec de la littérature, bonne ou mauvaise. »
1 3 . Jean-Pierre Rioux. L’herbe d’oubli de Mr Hoggart. Le Monde,
25 octobre 1991.
14. Le sociologue, actuellement en train de rédiger ses mémoires, y
érige ainsi Hoggart en modèle pour mobiliser un souvenir d’enfance à
l’école (« puisque Hoggart le fait sans complexes »).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
&nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré.exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

http://www.bbc.com/news/entertainment-arts-26982331


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Introduction : les deux morts de Richard Hoggart
	De la parution de The Uses of literacy à l’invention d’une nouvelle filière universitaire
	L’importation de Hoggart dans la sociologie française
	Hoggart, une référence stratégique
	Dissémination et banalisation des usages de Hoggart
	La possibilité de se « découvr[ir] soi-même » (1999, p. 70) comme troisième carrière de Richard Hoggart
	Conclusion
	Nos partenaires


