Logiques des émotions,
sociabilité et construction

de soi

De la caractérologie aristotélicienne au prosépon tragique

Metis, Dossier : Emotions, Hors série, 2011, p. 81-100

Anastasia Serghidou

Abstract

This study questions the theoretical problems raised by the
ancient history on the «man of sensibility». Based on the first
questions asked by L. Febvre, we examine the problem of
sensibility as a matter of history and propose an encouragement
of a new reading of the historiographical impact of the emotions.
The study is developed on the basis of Aristotles’theoretical
frame of involving the formation of characters and finishes on a
more specific question attached to the dissemination of

sentiments by the tragic face.

L’apport de I'historicité du sensible

Lucien Febvre posait dans les années quarante une série de questions
cruciales sur l'utilité de I'étude des émotions dans le contexte de
I'histoire. Lhistorien s’interrogeait sur le sensible comme objet
historique en signalant, notamment, les réticences exprimées par ses
contemporains sur les impasses méthodologiques que présenterait

une telle étude. En effet, le domaine des affects ne se rattachait pas

pour certains 2 celui de la « véritable histoire »%.

Il n’est pas question de débattre ici de ces critiques a replacer dans le
contexte historique de son époque. En effet, les interrogations de
Lucien Febvre sur lhistoire affective ne sont plus sujettes a

provocations®. Ceci étant, si 'on place la complexité méthodologique
relative a I'historicité des émotions dans le contexte de I’évolution des

sciences affectives, il est évident que les questions posées a 1'époque


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=243

avaient leur propre fondement logique : Lémotion, expression avant
tout thymique, ne pouvait se comprendre que par rapport a la vie
affective de la personne et en conjonction avec le subjectivisme

purement psychologique. De ce fait son profil et son évolution n’ont

aucune valeur historique®.

Or, I'innovation épistémologique que Lucien Febvre apportait dans sa
quéte de compréhension de la sensibilité comme objet d’histoire
reposait sur le fait que Ihistorien cherchait principalement a

comprendre ces traits de I'affectif qui se distancient du psychologisme

°, L. Febvre précisait, avec

comportemental et du cognitivisme
perspicacité, que '’émotion, principal agent de la vie affective, doit se
distinguer de la simple réaction automatique de l'organisme aux
sollicitations du monde extérieur. En d’autres termes, il écartait 1'idée
du stimulus et de sa pertinence dans I'étude des phénomenes
émotionnels et nous faisait comprendre que, méme si on insistait pour

reconnaitre '« automatisme des réactions au monde extérieur », il

faudrait par ailleurs accepter que « les émotions sont contagieuses »° .

Cette « contagion mimétique », comme il 'appelait est déterminante
en tant quelle évoque une dimension interactive et performative de
I'’émotion. Ceci émane, logiquement, du fait que son expression est
souvent « le résultat d’une série d’expériences de vie commune et de

réactions semblables et simultanées au choc de situations identiques

et de contacts de méme nature »’. De ce fait, elle souligne le principe
de la réciprocité et de la dépendance, nous rappelant que I'émotion est
une manifestation qui implique des rapports d’homme a homme, des
relations par conséquent interactives a la fois personnelles et

collectives.

C’est la problématique du collectif et de lhistoricité des émotions et
des sentiments, proposées par Lucien Febvre, que Marc Bloch allait
par la suite interroger pour comprendre la gestion des sentiments au
Moyen Age qui amenérent a des comportements politiques

irrationnels®, Cette approche qui s'intégrait dans le contexte de la
psychohistoire, et que I'on pourrait aujourd’hui associer a celui de la

régulation émotionnelle’, s’est enrichie comme I'on sait par la suite
d’interprétations plus holistiques qui ont voulu voir dans '’émotion un
sens culturel, dépendant de systémes sociaux et de jugements moraux,

esthétiques et juridiques'®. D’autres ont également insisté sur la

dimension politique des affects liée a 'usage stratégique des émotions

par des autorités dirigeantes'!

. De maniere générale, on aurait
tendance a voir dans ces analyses une interrogation qui traite de
I'historicité des émotions et du vécu et de la disposition permanente

de sentiments dans le contexte de la communauté civique.

Ceci étant, le monde antique, reste plutdt discret sur '« expérience »
collective des émotions. C’est un probleme essentiellement lié au



manque de sources directes relatives aux sensibilités collectives'?. A
I'évidence, I'étude des sensibilités dans laquelle s’intégre 1'étude des
émotions prend dans le cas de I’Antiquité une allure différente en
posant des questions nouvelles a I'histoire Ancienne. Elle donne place
a l'individu comme étre socialisé et contextualisé, souvent vu comme
un catalyseur des inquiétudes civiques : approche qui favorise par une
méthode holistique, I'étude de ce que certains historiens, dans la

mouvance de I Ecole des Annales, ont qualifié d’« homme sentiment »13,

Parmi les antiquisants, J.-P. Vernant, dans son étude sur « la fabrique

14 mettait I'accent sur 'importance de I'étude des sensibilités

de soi »
pour la compréhension de 'homme Grec. 11 attirait, de ce fait, notre
attention sur I'approche comparatiste et les complexités engendrées
par une interprétation unilatérale d'un objet d’étude polyvalent : I'étre
humain. « Comportements humains [écrivait-il] faits de civilisation,

contenus spirituels, il y a la trois aspects d'une méme réalité

concréte »'°, De surcroit, 'intérét des antiquisants pour 1'étude des
sensibilités individuelles et collectives n’est percu que comme un
prolongement du développement de nouveaux chantiers de
recherche. Sans vouloir insister sur le déterminisme social, depuis un

certain temps, la recherche s’oriente vers les mécanismes des

structures qui conditionnent les individus et leurs affects'®. Dans ce
contexte, I’étre humain acquiert une nouvelle dimension devenant

désormais un objet d’histoire, situé dans le temps et dans ’espace.

La curiosité des antiquisants pour '« homme sentiment » tire
également ses origines de la problématique des « preuves » déductives
avancée par le questionnement philosophique : un intérét 1égué peut-
étre par Aristote qui nous initia a I’étude des pathé humains a partir
d’une interrogation qui implique des questions plus amples sur
I'impact persuasif et performatif des émotions dans le contexte

judiciaire et oratoire'”. En effet tant dans I’Ethique a Nicomaque que
dans la Rhétorique, les deux traités qui fournissent une liste et une
définition des passions, le philosophe montre la spécificité des
passions en fonction de leur qualité et de leurs effets sur les autres, un
mouvement qui fait de surcroit varier le jugement de l'auditeur : la
passion n’étant pas uniquement une maniere d’étre, elle est aussi une
« émotion », c’est-a-dire un mouvement en soi et envers les autres.
Dans ce mouvement interactif, un rapport s’établit entre le
destinateur et le récepteur de 'émotion ; mouvement qui trouve en
I'occasion expression dans la parole persuasive de l'orateur censé
émouvoir 'dme de ses auditeurs. Plus encore, c’est un contexte

dynamique ou la passion en tant qu'émotion transitoire est divisée en



plusieurs parties déterminantes dont I'une se réfere a I” habitus, c’est-

a-dire 3 la disposition durable dans laquelle elle peut étre ressentie'®,

De maniere intéressante, cet habitus ( hexis) est également présent

comme partie déterminante des « caractéres »'°. En effet, ces
caractéres qui sont décrits selon les passions (nata ta ndfn) c’est-a-
dire selon la prédisposition a éprouver telle ou telle passion sont,
d’apres Aristote, dépendants de I” habitus, des ages, des conditions de
fortune : autant de dispositifs qui entrainent des modifications de I
ethos humain, l'inscrivant ainsi dans la mouvance d’une histoire
personnelle dépendant du collectif et du social : une logique des

passions qui sous-tendrait le profil polyvalent de la persona éthique.

Aux origines de I’émotion socialisée : le pathos

aristotélicien

Limportance du code social dans I'expression des émotions, finement
élaborée dans l'ceuvre d’Aristote, est clairement manifeste, dans la
composition des pathé que le philosophe établit dans le livre deux de la
Rhétorique. C'est essentiellement dans ce traité qu’Aristote développe
I'importance de la sociabilité dans la dynamique émotionnelle et la

formation des caractéres :

Les développements relatifs aux passions doivent se diviser
en trois parties ; voici ce que je veux dire : pour la colére par
exemple, en quel habitus y est-on porté ; contre quelles
personnes se met-on habituellement en colére et a quels
sujets (... T@¢ te drameipevor dpyilot loi, nai tiowv eldBaoty
0pyilecbat, nal €ni moioig). Si, en effet, nous ne possédions
qu'une ou deux de ces notions, sans les posséder toutes

trois, il nous serait impossible d’inspirer la colére ; et il en
20

est pareillement des autres passions*”.
Tout d’abord, il est évident que I” habitus a une part déterminante dans
la qualification de la prédisposition d'un individu envers les autres. La
réflexion du philosophe s’étend par la suite au domaine des facteurs
sociaux précis qui forment I” ethos humain, a savoir la noble naissance,
la richesse, le pouvoir et la chance : conditions de fortune qui peuvent

modifier les caractéres.

Traitons apres cela des caracteres selon les prédispositions
aux passions, les habitus (natd ta nddn nai tag £€e1c) les

ages et les conditions de fortune. J’entends par passions



(1abn) la colére, le désir et les émotions de ce genre, dont
nous avons parlé précédemment ; par habitus (£€c1g), les
vertus et les vices (dpetdag nai naniag) ; il en a été parlé
auparavant : quelles sortes de choses préférent chaque
groupe, quelles sortes d’actions il est porté a accomplir. Les
dges sont la jeunesse, la maturité et la vieillesse. Par
condition de fortune, j'entends la noblesse, la richesse, les

variétés du pouvoir, ainsi que leurs contraires, et, en
21

général, la bonne et la mauvaise chance”".
Une logique des émotions est ici avancée, traitant du caractére comme
un penchant intérieur conditionné par des états sociaux. En effet,
'origine des classes d’age, l'aspect du pouvoir, la prédominance
physique et politique servent de filtres d’interprétation des
comportements humains : cette appréciation devient d’autant plus
intéressante quand il s’agit de comportements de multitude ou de
figures d’autorité, tels ceux de personnages politiques, figures
hégémoniques par excellence a qui un ethos est reconnu. C’est a cet
ethos socialisé que se reconnaissent des éléments d’exaltation ou de
dégénérescence du pouvoir hégémonique, par exemple. Interrogeant
les groupes et le pouvoir des élites, Aristote met 'accent sur les gené et
les comportements qui nuerent a leur autorité, a savoir la mania ou la
lourdeur (il est question de dBeAtepiav nai vwbpdtnta) : « Les familles
bien douées dégénerent en des caracteres plus exaltés, tels, par
exemple, les descendants d’Alcibiade et ceux de Denys I’Ancien ; celles

qui sont d’un caractére posé dégéneérent en sottise et en lourdeur, par

exemple les descendants de Cimon...2% »

La lecture aristotélicienne des caractéres kata pathé socialement

conditionnés ouvre la réflexion sur I'autorité, le pouvoir politique et la

différenciation sociale?®>. Cette approche se retrouve chez les
sociologues contemporains qui ont dans maints cas voulu associer les
actions collectives a des états comportementaux alors que des modéles

de dirigeants politiques se sont vus interprétés par le biais d'une

4 . cette sensibilité classe

moralité fondée sur des valeurs émotives®
I'’émotion et ses agents dans la mouvance historique, culturelle et
sociale. Cette perspective ethico-sociale de 1'’émotion valorise I'idée
des dépendances affectives en fonction d'une série d’attitudes

comportementales qui scellent les liens de subordination.

Si I'on reste dans la problématique du philosophe, on peut remarquer
que l'analyse relative aux émotions est souvent structurée selon des
modeles de hiérarchies classiques qui impliquent des relations de
dépendance institutionnellement bien établies, telles celles de maitre

a esclave?’. L'idée de la subordination est ainsi significativement
présente dans I'analyse du désir alors que I"émotivité de I'esclave en
tant que destinataire de 1’ orgé, la colere, sert dexemple

d’insignifiance : « Aussi faut-il faire précéder le chatiment d’une



réprimande verbale ; ainsi, les esclaves mémes s’indignent moins

d’étre chitiés » (810 del t® Adyw mponoAdlewv dyavantodov y&p

fttov moAaléusvor nai oif dodAo)?’. La dimension méme de
'esclavage est déterminante du fait qu'elle est liée a des actes qui

impliquent la honte et 'impudence (aiox0vn).

Tirer profit de choses mesquines ou honteuses, ou de
morts ; d’ol le proverbe : prendre a un mort ; car de tels
actes proviennent de la Iésine et de la ladrerie (Kai 10
nepdaively amd ump@v f tebvewtwy, 80ev nal 1| maporpia
0 amd venpod @éperv. amd aioxpomepdeiag yap nai
&vehevBepiag)?’.

Cette analyse prend en compte les idéaux civiques relatifs,

notamment, a laspect négatif du gain?®,

En ces termes, le
comportement de la honte est censé étre considéré comme un état
conditionné par une éthique civique qui reconnait aux plus faibles le
droit de ne pas étre exploités par les plus forts. Le cas contraire n’est
qu'un signe de « non-liberté » : mavta yap dvelevBepiag tadta onpeia
29

La méme condition de « non-liberté » relative a la soumission au gain
est mise en question dans le contexte de traitement des classes d’age

pour désigner les contraintes de la vieillesse, conditionnée par la

mauvaise influence du gain superflu et excessif>’. Le kerdos, source de
tant de maux les améne a un état de dépendance affective, remplacent
ainsi le « désir », relaché, lui, par la force de I'dge (af te yap émbupian
aveinaot nai SovAevovot T® népdet). Lensemble de la réflexion se lie a
la fagon dont Aristote fait usage de la dialectique du gain et de la force,
de la S6vapig résultant de la richesse (mAottog)>™.

Allant un peu plus loin dans ses analyses, Aristote, examine le rdle
social des enthymémes, facteur aussi déterminant dans la formation des
caracteres. Dans le cheminement de sa pensée, 'exemple des maximes
offre matiére a une critique dont I'objet répond a un questionnement
social sur le mécanisme a la fois affectif et performatif de I enthyméme.
Ainsi réunissant des maximes exemplaires, Aristote exalte le sens des
enthymémes qui souvent rajoutent, nous dit-il, une dimension
déterminante a I'idée exprimée :

Il n’y a point d’homme qui soit heureux en tout, de méme
qu'« il n’y a point d’homme qui soit libre » (o0n &otiv
avdpdv 8¢ Tic £oT’éAevbepog). Mais ces deux maximes
peuvent étre suivies d'une autre que l'on doit qualifier

comme un enthyméme : « car il est esclave ou de 'argent ou

de la fortune » (§ xpnudtwv ydp 500A4g éotiv f Toxng)>2.



La réflexion développée ici est de premiere importance en tant qu’elle
sous-tend les arguments généraux du philosophe sur la définition des
caracteres et des passions. Ce qui nous fait réfléchir a I'intérét que les
dépendances sociales présentent pour l'auteur par rapport a la
performativité thymique, condition qui se met habituellement en
action par I éleos, la pitié : émotion qui évoque la théatralisation des
sentiments dans le contexte précis de la tragédie ; problématique que
le philosophe développe dans la Poétique et qu’il reprend dans la
Rhétorique pour désigner I” eleos comme une « peine consécutive au
spectacle d'un mal destructif ou pénible... (... émi Qaivouévy nan®

@BapTINg) »>>. Paroles, gestes, ton de la voix et apparences du
personnage contribuent a la « représentation » des émotions.

Sociabilité et théatralité des émotions : 'exemple
de I’ eleos

De fait, I'individu demeure au centre de I'interprétation de I’ eleos,
condition affective ol se joue la dimension performative des
émotions. Plus encore, son rdle est contextualisé voire historicisé : une
facon de placer I'affect non seulement dans I'espace mais aussi dans le
temps. Dans la Rhétorique, par exemple, le philosophe concentre son
analyse relative a 1’ eleos, sur le cas d’Amasis, figure hégémonique
d’importance dans les Histoires d’Hérodote. Le comportement
thymique de ce personnage a la suite de la mort de son fils sert
d’exemple concret a Aristote pour décrire les subtilités d'une passion
comme |’ eleos en dehors des données de la scéne tragique. Or, le récit
en question met en avant la problématique de la sociabilité dans
I'expression des pathé, donnant ainsi de I'importance aux rapports
d’échange, de dépendance et de hiérarchie. Mais il souligne également

I'intensité des rapports et des effets sensibles par la théatralité des
34

émotions activée par la force du « spectaculaire »** :
Ce sont donc ces choses-la et les semblables que I'on prend
en pitié ; les personnes sont les gens de notre connaissance,
si les liens qui nous unissent a eux ne sont pas tres étroits ;
car dans ce dernier cas, notre disposition est la méme que si
nous devions patir nous-méme ; c’est pourquoi Amasis, dit-
on, ne pleura pas sur son fils qu'on conduisait a la mort,
mais sur son ami qui lui demandait I'aumoéne ; le cas de
I'ami était pitoyable ; celui du fils, horrible ; il exclut méme
la pitié et sert souvent a émouvoir le sentiment opposé>>.
Lensemble de I'interprétation de ce pathos particulier est précisément
fondé sur I'exposition visible du mal. Ainsi elle se définit comme une
phénoménologie de malheurs, qui « paraissant proches émeuvent la

pitié ». (Emel &¢yydg @arvéueva td mddn élestvd éotiv..)’®. La



gestualité et I'apparence, le regard, en un mot la « mimique » que la
scéne théatrale produit offrent a I’ eleos une consistance concréte,
rendant ainsi cette émotion « visible » et palpable : « il s’en suit
nécessairement, lisons-nous, que ceux qui complétent I'effet de leurs
paroles par les gestes, la voix, les vétements, et, en général, la
mimique, excitent davantage notre pitié (Omonpicer €éAesvotépoug
givat) ; car, en nous mettant les choses sous les yeux (td nandv mpd
duudtwv), ils nous les font paraitre proches ou dans I'avenir ou dans le

passé »>7. Ce qui structure 'émotivité est une relation au mal, 2 la
peine, plus précisément, qui est de I'ordre non pas du ponos mais de la
AOmn et duwnondv. 1l s’agit d’'une appréciation d’ordre éthique
résultant de 'argumentaire déja avancé par le philosophe sur la « non-

action » de 1 eleos tragique®®, mais elle avance aussi un

questionnement plus ample qui prend en considération l'effet de I
0

opsis (T0 namdv Tpd duudtwy motodvreg) 32 dans les émotions*C.
Pour aller plus loin, les effets de I eleos nous invitent a réfléchir sur la
dimension performative de I'’émotion de maniére générale. A cet
égard, il serait important de noter que l'idée de la dépendance
affective résultant par exemple de la perception du mal entre celui,

qui regarde et celui, souffrant, est regardé pose une série de

problémes relatifs 3 la dynamique interactive des émotions*!,

Autour du visage : marqueur identitaire et lieu
d’affect

Lensemble de ces interrogations nous amene a réfléchir a la réception
des états affectifs dans le contexte pragmatique de la scene théatrale
ou I’ opsis a sa propre place. En effet, plusieurs lectures visent a
localiser les « lieux » de production des affects « exposés » aux yeux de
spectateurs. F. L. Shisler, dans un article des années quarante qui n’a
rien perdu de sa fraicheur, mettait I'accent sur la représentation des
émotions sur sceéne. Il parlait de cette mise en portrait des émotions
localisées notamment dans les gestes : la peur, la honte, la perplexité,
I'angoisse ou la haine deviennent actives ou s’attestent par une
gestuelle précise. A ce titre, les gestes de supplication sont, selon son
interprétation, des gestes expressifs d'un état émotionnel mis en acte

42 alors que les vétements et toute sorte d’apparences entrent dans un
jeu d’expression physique du mal et de la souffrance.

Si I'on reste dans le contexte de I'expression visible de 1'’émotion, on
est invité a examiner ce qui, de maniere représentative, peut étre
reconnu comme un lieu privilégié d’expression des émotions, a savoir

le visage. A cet égard, un débat supplémentaire pourrait s’engager sur

I’expression faciale des émotions*? et sur ce qui se met devant les yeux

du destinataire, portant d’abord sur I'idée ambigué de 'uniformité des



gestes faciaux. Une problématique sur I'expression phylogénétique

des émotions viendraient 3 'appui de cette théorie**. Or, les écarts
produits entre la systématisation de I'expressivité émotionnelle et la
spontanéité ou la diversité de sentiments émis dénotent de maniere

non négligeable des écarts plus complexes.

Dans ce cas, il serait légitime d’approuver limportance que
I'expression faciale joue dans la localisation physique des émotions et
reconnaitre en l'occasion la complexité que toute tentative
d’uniformisation de leur extériorisation présente. En effet, c’est dans
la polyvalence des gestes expressifs et le statut social du porteur que
I'on doit révéler la pertinence de 'expression faciale des sentiments :

cette lecture interroge I'implication du social et du culturel dans la

°, Cest une problématique particuliérement

gestuelle physique®
pertinente, car elle fait avancer le questionnement sur les lieux
d’expression des sentiments et les différences sociales qui les

accompagnent, faisant éclater I'univers intime et uniforme des

émotions®. Peut-on parler par exemple du visage comme entité
unique et inaltérable quand on a affaire a un systéme de hiérarchies
qui fixe socialement la posture, les gestes et le discours des individus ?
Il est évident que la scéne tragique a laquelle Aristote prétait une
attention particuliére, reflétait une réalité ethico-sociale qui ne
négligeait pas les schémas de dépendances et des hiérarchies sociales
de la cité classique . Ces schémas conféraient la variété nécessaire dans
I'expression de sentiments, respectant la diversité et la dynamique
interne de catégories sociales distinctes. A cet égard il est significatif
de noter l'attention que le philosophe portait sur ceux qui n’étaient
pas dignes de telle ou telle émotion. C’est le cas de I'indignation par
exemple a propos de laquelle on apprend que « les caracteéres serviles,

by

bas et sans ambition ne sont pas sujets a lindignation (o0
47

vepeontnoi) ; car il n’est rien dont ils se croient dignes »*’.
Ignace Meyerson, sensible a la spécificité du visage, réunissait une
série de textes révélateurs sur les rapports entre visage comme

marqueur identitaire et comme expression primordiale de la

personnalité juridique®®. Son examen, portant sur la « migration
sémantique » que le terme latin persona subissait, mettait en valeur le
passage du sens de l'individualité a l'universalité du visage-masque

exprimé en grec par le terme prosépon 49| Lauteur expliquait que la
« migration sémantique continue » de prosdpon, c’est a dire du visage
au masque et vice-versa, fut riche de signification car elle remettait en
question I'idée généralement admise de la « personne » comme simple
entité juridique. Mais il y a plus. Pour désigner sa singularité

polysémique, Meyerson, s’arréte entre autres sur trois textes qui sont



de premiere importance pour notre propos. Ces textes traitent de
I'identité de I'esclave et de son maitre. Lauteur précise dans son étude

que pour comprendre le sens de ces textes « une étude juridique ne

suffit pas »°°. En effet, leur singularité repose sur la facon dont
'existence de la personne se définit en matiere d’autonomie
identitaire. De maniere intéressante, 'auteur analyse trois passages de

Théophile qui présentent la dépendance servile en termes d’absence

51

de prosépon ‘O yap oinétng dmpdowmog OV én toD oineiov

xapantnpiletonr deomdétov (« lesclave domestique, étant sans
identité/sans visage se donne une identité par son maitre »)°%. Plus
loin on lit une appréciation équivalente : Ot oinéton dnpdowmnor Gvteg
&N TOV TPooWTwV TV oinelwv deomotdv xapantnpilovtar nal
eneibev €€ovot TV natdAnPiv ndtepov énepwtdv dvvatal i dvvavtat

(« les esclaves domestiques étant sans identité se caractérisent par

leur propres maitres »)°>. En cela s’ajoute une derniére phrase ol
I'esclave ( doulos) est qualifié comme étant sans visage devant la loi

(&mpdowmog 8¢ mapd Toig véuoig 6 SovAog)>*.

\

Meyerson chercha a élucider le glissement continu de l'identité
juridique a I'identité personnelle. Or, hormis les questions qu’il avance
par rapport a la problématique de I'identité, de sa formation et de son
expression, 'intérét de la lecture de Meyerson porte surtout sur la
complexité de la valeur de prosdpon en raison des empreintes sociales
dont elle est porteuse. Le visage, lieu que 'on reconnait par ailleurs
comme siege possible, des affects, est conditionné, selon lui, par les
hiérarchies sociales qui orientent son expression, ses mouvements et

son rdle comme marqueur identitaire.

Limage du serviteur domestique qui n’existe que dans la continuité
avec son maitre est presque un lieu commun. Le passage de Théophile
ne fait que retransmettre une réalité bien établie a I'époque classique
quant a I'absence du visage servile : les traits fusionnels sont déja
présents dans 1" épopée homérique alors qu'’ils apparaissent de manieére
finement élaborée dans la tragédie. Etant marquée par I'absence de
personnalité indépendante, la figure du serviteur tragique est par
exemple dépourvue de toute opacité et de toute « conduite

volontaire »°°. Plus encore, elle manifeste une différence majeure
quant a la gestuelle et l'expression de manifestations thymiques
véhiculées par le visage. Enjeu visuel par excellence, le visage,
prosdpon, a la fois masque et face dans le contexte du théatre, semble
introduire des différences et des contraintes attachées aux différences
sociales et culturelles qui séparent les personnages libres des esclaves.
Comme tel, il est facilement lié a I'altérité produite par la fonction du
masque. Mais il est aussi lié par son premier sens a I'idée de la surface
et, par 13, a I'ildée méme de la « présentification ». Le prosdpon est de ce

fait le lieu ol sont censés s’exposer les émotions du personnage.



Peut-étre pourrait-on rappeler I'arrivé a ce point de la démonstration

du cas d’Electre, une figure tragique qui propose un code d’apparence

précis, un questionnement social sur la souffrance®. Dans le contexte
de ce code, I’héroine reconnait a la fonction du prosépon une présence
qui peut lui procurer joie et plaisir. Il s’agit du prosdpon de son frere.
Largument avancé laisse entendre un visage humanisé, porteur de vie

et marqueur d’identité : « Ne me prive pas de la joie ol ton visage me

plonge et ne me force pas a y renoncer »°’, lui dit-elle. En réponse
Oreste reconnait la valeur représentative du visage : « Prends garde

aussi que notre meére ne saisisse la vérité sur ton visage radieux

(pa1dp® mpoowmw), quand nous entrerons au palais »°%. Le visage est a
la fois un réceptacle et un émetteur d’émotions. Un lieu d’affect
interactif qui se laisse lire comme un signe qu’on déchiffre la ou la
parole fait défaut. Le chceur dans I’ Oreste d’Euripide reprend de
maniére significative la méme idée pour le cas d’Electre

« Malheureuse fille | Quel visage assombri tu penches vers la terre

(Evvnpegég/mpdowmov)? . »

Fonctionnant comme un signe, un indice apparent qui permet de
conclure a une vérité souvent cachée, le visage devient un agent de
dévoilement ou de dissimulation, une preuve d’existence qui signifie,
qui laisse apparaitre des traces de vie et qui promeut la réciprocité
nécessaire qui assure l'interactivité émotionnelle. A la fois objet et
sujet de regard, le visage est susceptible de recevoir et d’émettre des
messages que 'expression verbale cache souvent soigneusement. Or,
I'importance du visage-signe repose sur le fait qu’il indique et dévoile
essentiellement un code thymique. Dans la tragédie, il devient siege
déterminant d’émotivité, apparaissant comme une entité qui active I
eleos et qui met en avant une problématique plus ample sur 'autorité
sociale du personnage. Ses spécificités laissent apparaitre chaque fois
des états douloureux qui souvent tracent les marges de I'héroique
mettant en avant des traits d’exclusion incarnés par les héros déchus.
Ce faisant, le visage-signalétique trace les frontiéres entre les affects
du héros et ceux de personnages auxiliaires, non indépendants, une
discrimination qui rejoint le questionnement sur la dynamique sociale

de I'interactivité des émotions.

En effet, la relation de dépendance qui unit les deux entités nous fait
remarquer par des exemples précis que le code social peut aisément
s’étendre au domaine de l'affect. On parle d’'une différenciation des
émotions dans le contexte de laquelle le visage d’un esclave servira de
médiateur et celui du héros de lieu daffectivité. La différence
d’expression émotionnelle sera de la sorte filtrée par la différence des
statuts sociaux. Le visage du héros, personnage libre et autoritaire,
sera a ce niveau différemment marqué que celui du serviteur, simple

porteur des émotions de ses maitres. C’est sur ce dernier que je



voudrais m’arréter pour insister sur limpact du social dans

I'expression performative des émotions.

Expression faciale et gestion de sentiments

Apparaissant, surtout dans le cas des rnessagers60

, comme un « visage
qui indique », le prosépon des héros déchus ou des humbles serviteurs
s'associe aux fonctions médiatrices des esclaves : il apparait, d’abord,
comme un agent démonstratif dont le fonctionnement souvent
précede I'énonciation verbale. Plus encore, allant de pair avec la
fonction d’'un regard, a son tour indicateur, il est essentiellement sans
profondeur : porteur uniquement de messages, ignorant I'expression
émotive, fonctionnant ainsi comme un simple opérateur démonstratif.
Affirmant son entité par des qualités extérieures a soi, le visage d’'un
esclave ou d'un personnage servile en général, ne fait que refléter
'autre, un monde qui n’est pas le sien et qui fait appel a I'univers
affectif des personnages libres, ses maitres. Les mots du vieillard dans
Ion, sont significatifs a ce sujet quand il songe a son acte de « remplir »
(éuniumAapat) sa propre figure de pitié en regardant un visage bien
aimé, celui de Créuse : « O ma fille, ta vue me remplit de pitié. Mais tu

61

m’as fait vraiment sortir de ma raison®'. ». Figure creuse, vide

d’émotion et de vitalité personnelles, le vieillard attribue a son visage
I'émotivité de ses maitres. « Pourquoi voilant ta téte, 6 vieillard,
pleures-tu ? lisons-nous. « Hélas, répond-il, ton pere et toi, je vous vois

x 192 ». A I'évidence, dépendant de son maitre la figure d'un

malheureu
esclave doit étre exempte de toute autonomie émotive. Le visage que
I'on observe et qui devrait refléter I'univers affectif du personnage
n’est qu'un récepteur des sentiments et des raisonnements venant des
maitres. Le visage a toute son importance car le visage assure par ce
role la communication avec les maitres dans un contexte

d’interactivité émotive. D’ou les sentiments de solidarité que ce vieux

pédagogue éprouve envers ses maitres, en 'occurrence Créuse ©, qu’il

assimile a une amie. « Parle ; pour mes amis, je sais gémir de maniére

noble », dira-t-il®*,

A cet égard, le comportement du serviteur n’est pas autre chose
qu'une expression de compassion propre a I'éthique servile qui exige
fidélité et obdissance aux maltres suite a cette fonction ; elle est
I'expression d'un habitus ol gestes, regard et expressivité faciale
s’accordent pour favoriser la médiation nécessaire entre maitres et
personnes extérieurs au palais a la maisonnée. Dans ce contexte
d’échange mutuel, la réciprocité affective entre maitre et esclave est
présente de maniere active, mais l'expression faciale n’est pas
opérationnelle pour les deux parties. Le réle du prosdpon, contraint
trées probablement par le contexte scénique et la dynamique

dramatique de l'apparence, perd son sens humanisé pour acquérir



celui du code. Le visage renvoie de ce fait au signe informateur et
ordonne le réajustement des sentiments selon les conventions
scéniques et les normes statutaires. Le serviteur, personnage
secondaire et socialement subalterne, manque d’opacité et, de ce fait,
d’autorité affective. Limportance de cette condition est indéniable :
elle met en avant une logique émotionnelle qui dévoile les raisons de
la souffrance des maitres, et enregistre le code des catastrophes

internes a la maisonnée.

Cela étant, on peut remarquer que la puissance émotionnelle, inscrite
sur le visage d'un personnage servile, émane de 'extérieur, nous
rappelant que de toute maniére le corps entier de I'esclave est dans le
contexte tragique un simple objet de représentation et un signe.

Ignorant les peines émotionnelles et les qualités de la psyche, ce souffle

de vie qui réside dans le corps mais qui est « I'autre du corps »%,

source par laquelle émanent les désirs, les sentiments, la perception,
ou encore |'action de se mouvoir, de grandir et d’évoluer, le corps de
I'esclave est une instance physique, sans fonctions affectives
autonomes. A ceci s’ajoute la fonctionnalité de son visage, entité
creuse, vide d’émotion et de tout sentiment positif ou négatif en soi.
Un processus d’objectivation est ainsi mis en marche transformant son

entité en support lisible et interprétable.

De maniére significative, Electre, dans I'ceuvre ne reconnaissant pas le
i d t « signifi 1 1les®®, insist |
visage du messager venant « signifier » les nouvelles®®, insiste sur la

difficulté qu'elle éprouva a « lire » (Svoyvwoiav #xwv) son visage®’.
Revétant la forme d'un signe graphique, I'expression du visage du

messager appelle a la lecture ainsi que le désigne un verbe a double

sens, 2 la fois « reconnaitre » et « lire »°%, C’est précisément par cette

écriture fictive que les contours du visage lui conférent le réle d’'un

support direct pour la voix®. Tracant la face du messager comme un
objet de lecture, Euripide attribue au visage servile une apparence qui
se forme comme un signe graphique. A cet égard, il revét le sens
premier du prosépon, a savoir ce qui s’« offre a la vue » (tpdg SYv) sans
pour autant assurer les effets de 1’ eleos. Un peu comme une surface
écrite, le visage s’offre a l'oeil de l'interlocuteur comme un simple

objet de lecture.

Cette entité « lisible » qu’est le visage signifiant des serviteurs ne fait
que renforcer le caractére opérationnel de leur existence et les
opposer aux personnages héroiques, porteurs des joies et des
malheurs personnels. Assurant le réle du médiateur, le visage
« servile » n'est pas le siege de 'extériorisation des sentiments omis, il
est la source d’informations étrangeres a sa propre destinée, car il
apporte en signifiant ce qui fut accompli loin des yeux du maitre dans
un temps, un espace et un contexte relationnel étranger a la vie
personnelle du serviteur. Dans 'ceil sombre et le visage triste du

messager dans Les Phéniciennes, par exemple, on ne peut voir que les



preuves d’un indice annonciateur : un signe de catastrophe qui n’a pas
d’affinité avec la sensibilité propre du personnage. Dénudé de son

entité vivante, le visage et I'ceil du messager, deviennent les supports

du « signe » (onueiov elcop®)’?. A ce titre, nous pouvons nous référer
au triste (onvBpwndv)’! visage du serviteur, dans I’ Alceste d’Euripide,
qui comme un émissaire de deuils étrangers, devient le porteur de
peines et des malheurs extérieurs a soi (Bupaiov muatog). C’est ainsi
du moins qu'Héracles caractérise lair triste du serviteur qui
I'accueille : « Oh la ! que signifie cet ceil grave et plein de soucis ? Le
serviteur ne doit pas étre sombre devant les hdtes, mais les recevoir
d’un ceeur affable. Toi qui vois ici un ami de ton maitre, c’est la face

maussade et renfrognée que tu l'accueilles, parce que tu prends a

coeur un deuil étranger’? ».

Que peut-on dire de cette manifestation figurale et objectivée des
maux ? La question touche a la nature méme de I'identité servile mais
aussi a la problématique plus générale de I’ habitus comme disposition
durable et performative des émotions. Les questions posées par
I'aspect polysémique du prosdpon touchent a l'identité, a la nature
sociale, affective et culturelle du personnage : cette optique met en
avant la problématique du moi servile, opposé en l'occurrence a
l'autonomie et a l'autorité du moi héroique. Mais il y a plus.
Lindividualité qui est propre aux personnages héroiques est mise en
débat dans un contexte de réflexion plus générale sur les émotions et
la facon dont elles sont véhiculées et objectivées. A cet égard, le
prosdpon comme marqueur identitaire est aussi un instrument de
médiation par lequel se véhiculent des sentiments et se construit
I'identité. Mais il faut dire que la fagon dont les Tragiques s’en sont
servi alimente une interrogation plus ample sur les catégories
affectives et la fonction sociale du sensible, annongant ainsi la
problématique affinée par Aristote sur les conditions sociales et les
dépendances émanant de valeurs interactives des affects. Ce qui nous
met en garde sur I'étroite relation qu’il peut y avoir entre les logiques
sociales de différenciation affective, I'expression sensorielle des

émotions et 1’ habitus comme trait culturel du processus
3

d’individuation’>.
Lensemble de cette approche propose un questionnement plus
approfondi sur la maniére dont on peut réfléchir a I'historicité du
sujet en tant qu'étre a la fois affectif et socialisé a une période,
I'époque classique, ou I'idée du prosdpon contrairement a ce qui allait
suivre, n’était pas clairement dissociée de la théatralité du visage-
masque. Cette dissociation, on le sait, se fit lentement pour former
graduellement dans la modernité, passant par l'idée romaine de la
persona, I'instance d’individualité voire méme de la personnalité’*, De
maniere notoire, dans ce parcours d’individuation ou se définissent les

rapports de 'homme a I'autre et a soi-méme, l'instrumentalisation du



visage sert de clé de déchiffrement de la gestion culturelle des

sentiments. Une problématique qui n’est certainement pas close.

Notes

1. Une premiére version de cette étude fut présentée lors du colloque
Emotions over Time : Ancient pathé-moderne sentiments. A comparative
approach a I'Université de Créte, Nov. 2004 et a la Journée d’Etudes sur les
Emotions au National Centre of Competence in Research (NCCR) for the
Affective Sciences de |” Université de Genéve dans le cadre du programme
Myths and Rites as Cultural Expression of Emotion .

2. Lhistorien critiquait les chercheurs qui considéraient que I'étude
des sensibilités n’était qu'« un sujet pour amateurs distingués » qui
négligeait « la véritable histoire », voir LucienFebvre, « La sensibilité et
I'histoire », Combats pour I'Histoire, Paris, 1992 (1941), p. 221-238.

3 .Ces derniéres années nous voyons les historiens se tourner
facilement vers 'individu, ses attitudes et ses désirs. Les historiens du
sensible, comme AlainCorbin ont vu en cet univers 'expression de
« I'étre intime », tel qu'il se présente souvent dans le contexte des

journaux intimes, ou des biographies. Ce tournant historiographique

qui va de pair avec la construction du sujet, apparu ainsi auXIX ©
siecle, est évidemment une révolution moins radicale que 'on peut le
croire : 'avénement de I'introspection de soi peut étre repoussé a des
époques plus lointaines. Voir sur cette problématique les
interrogations de Alain Corbin, dans A. Corbin Entretiens avec Gilles
Heuré, Historien du Sensible, Paris, 2000 p. 142 et suiv. Il faut signaler
aussi que lintrospection de soi donna naissance a 1'étude
contextualisée des affects. Au prisme de cette perspective les
émotions s’introduisirent derniérement dans le domaine du politique,
voir les études repertoriées par Daniel Wickberg, « What is the history
of sensibilities? On cultural histories, old and new », American Historical
Review 112, 2007, p. 662-683. RamseyMacmullen ( Feelings in History,
Ancient and Modern, Claremont, CA, 2003) réfléchit aussi sur 'utilité de
la compréhension des sentiments au fil du temps, promue par I" Ecole
des Annales et insiste sur 'importance d’une lecture de la procédure de
leur mise en discours. Ces manifestations émotives nécessitent un
retour a l'origine de leur production étant donné qu'elles sont
transmises « de seconde main a travers un langage et des gestes

conventionnels » (cf. Barbara H.Rosenwein, « Pouvoir et passion.

Communautés émotionnelles en Francie auVIl € siécle », Annales,
Histoire et Sciences Sociales 6, 2003, p. 1277, sur cette conception
performative des émotions, voir I'étude de William M.Reddy, The
Navigation of Feelings. A Framework for the History of Emotions , Cambridge,
2001).

4. Sur les « dangers » du « psychologisme » liés a la marginalisation du



culturel et du social, notamment dans le domaine du politique, voir
PhilippeBraud, L'émotion en Politique, Paris, 1996, p. 57 sq. Sur les
émotions comme instances socialement et culturellement travaillées,
voir RomanoHarré (ed.), The Social Construction of Emotions, Oxford,
1986.

5.Les questions posées allaient au-dela de celles avancées par la
rupture entre émotion et raison. Cette distance soulignait I'impossible
cohabitation de ces deux instances : appréciation qui tirait ses origines
dans les doctrines philosophiques qui exaltaient la raison et voyaient
dans I’émotion un état pathogene. Association sur laquelle se focalisa,
dans la premiére moitié duxX € siecle, la psychologie
comportementale. Voir sur ce sujet le développement de Donald
O.Hebb, The organisation of behavior, New York, 1949, Sur cette
disjonction et l'évolution qu'elle subit avec l'apparition de la
psychologie cognitive et ses répercutions dans la réception sociale des
affects voir Nico H.Frijda, Antony S.R.Manstead, SachaBern, «The
influence of emotions on beliefs», in Id. (ed.) Emotions and Beliefs, How
Feelings Influence Thoughts, Cambridge, 2000, p. 1-10. Pour le « nouveau

sentimentalisme » produit a partir du 18° siecle, voir Janet Todd,
Sensibility : An Introduction, Londres, 1986.

6. LucienFebvre, op. cit. (n. 2), p. 224.

7. Ibid.

8. MarcBloch, La société féodale :la formation des liens de dépendance,
Paris, 1939.

9 .Sur la régulation émotionnelle renvoyant aux acteurs sociaux
autorisés a leur intervention dans les luttes idéologiques et les débats
politiques, voir PhilippeBraud, L'émotion, op. cit. (n. 4), p. 101-108.

10. Voir ErrolBedford, «Emotions», Aristotelian Society Proceedings 57,
1957, p. 304; Carol Z.Stearns and Peter N.Stearns, Emotion and Social
Change : Toward a New Psychohistory, New York, 1988 ; PaulRousset ,
« Recherches sur I'émotivité a I'’époque romane », Cahiers de civilisation
médievale 2, 1959, p. 53-67 et PeterHaidu, The Subject of Violence : the
Song of Roland and the State, Bloomington, 1993, p. 69-83.

11. Voir Theodor W. Adorno, Else Frenkel-Brunswik, Daniel J. Levinson
and R. N. Sanford, The authoritarian personality, New York, 1950.

12. Plusieurs méthodologies pourraient corroborer les mécanismes de
production des sentiments collectifs, essentiellement percus comme
prompts a lhistoricisation. Dans cette voie s’ajoutent les
interrogations posées sur la maitrise des affects collectifs. Le pouvoir
hégémonique, étant en liaison directe avec le contrdle des états
émotionnels, demeure un agent de régulation des émotions qui rend
leur présence opérationnelle dans la mouvance historique. Pour cette
problématique, voir William M. Reddy, « Against Constructionism The
Historical Ethnography of Emotions », Current Anthropology 38, 1997,
p. 335. Dans cette optique l'on pourrait également évoquer ce qui
pourrait contredire 'autorité, 'ordre organisationnel des émotions ou
de leur rationalité. Quelques périodes historiques seraient-elles plus
dans la spontanéité émotionnelle que d’autres ? Voir les



interrogations de Barbara H. Rosenwein, « Worrying about Emotions
in History », American Historical Review 107/3, 2002, p. 821-845. La
division entre '’émotionnel et le relationnel fut un sujet déterminant :
un héritage, selon certains, du cartésianisme. Voir Denis Kamboucher,
Lhomme des passions. Commentaires sur Descartes, Paris, 1990. Les
émotions sont censées entrer dans un contexte culturel, comme des
états d’ame susceptibles d’étre contrélés. Ce qui va aussi a 'encontre
de la coupure illusoire entre le rationnel et I"émotionnel opérée sur le
plan anatomique et fonctionnel par la faculté de raisonnement et par
la perception des émotions. Voir sur cette dimension les questions
posées par Antonio Damasio, L'erreur de Descartes. La raison des émotions,
Paris, 1995. Son questionnement s’approfondit dans des travaux
ultérieurs ou I'identité personnelle, dépourvue de son impact culturel
devient le support d’'un moi biologisé. Voir Antonio R.Damasio, Le
sentiment méme de soi, Paris, 1999,

13. Pour les origines méthodologiques de cette approche il faudra se
reporter a I'article fondateur de Lucien Febvre, « La sensibilité », op. cit.
(n. 2).

14. Jean-Pierre Vernant, Entre mythe et politique, Paris, 1996, p. 71.

15. Ibid., p. 164.

16.Sur la facon dont les émotions peuvent conditionner les
convictions sociales et politiques d’un individu et se tourner en
sentiments stables, voir la théorie avancée par Nico H.Frijda and
BatjaMesquita, «Beliefs through emotions», in Nico H.Frijda et alii,
Emotions, op. cit. (n. 5), p. 45-73.

17.Lle questionnement, mis en avant par Aristote a propos des
techniques persuasives dans la Rhétorique, avait été forgé dans les
doctrines des philosophes qui précéderent les arguments
aristotéliciens sur l'importance de « preuves » (paradeigmata ou
enthymémata) en rapport avec limpact de I’émotion. Pour une
synthese de cette approche, voir FriedrichSolmsen, Die Entwicklung der
aristotelischen Logik und Rhetorik, Berlin, 1929. la rationalisation de la
preuve dans le contexte du récit historique et son inspiration du
contexte de la rhétorique judiciaire, voir CarloGinzburg, Rapports de
force, histoire rhétorique, preuve, Paris, 2000, p. 43-56.

18. Aristote, Rhétorique 11, 1378 a-1388 b.

19. Ibid., 11, 1388 b 5-30.

20.Ibid,, 11, 1378 a 19-25.

21. 1bid,, 11, 1388 b 31-38.

22, 1bid,, 11,1390 b 27-31.

23. Aristote développe une théorie spécifique sur la formation des
caractéres en fonction du pouvoir assuré par la richesse. « Les
caracteres consécutifs a la richesse sautent a tous les yeux : ils sont
enclins a la démesure (0Pprotai) et a I'orgueil (Onepripavor), ayant été
dans une certaine mesure altérés par I'acquisition de la richesse... les
caractéres different chez les nouveaux riches et les anciens... »
(Aristote, ibid., 1391a).

24. Voir MaxWeber, «The Nature of Charismatic Authority and its



Routinization», Theory of Social and Economic Organization, Glencoe, IL,
1947, p. 358-386. HannahArendt (« Qu’'est-ce que I'autorité », dansLa
crise de la culture, Paris, 1972, p. 156-158) allait plus loin en mettant en
relation la théorie aristotélicienne de I'autorité politique avec la force
de T'éducation des enfants et la formation de la personnalité
développées par le philosophe. Sur ces aspects de la paideia
aristotélicienne, voir D.B.Nagle, The Household as the Foundation of
Aristotle’s Polis, Cambridge, 2006, p. 246-296. Dans ce registre ethico-
social de lautorité politique, se reconnaissent aussi les racines
affectives du pouvoir auxquelles se lie I'idée du symbolique
association minutieusement exploitée par les anthropologues,
ClifordGeertz ( Savoir global, savoir local, Paris, 1985) et MarcelMauss,
Sociologie et Anthropologie, Paris, 1991.

25 .Sur lassociation de lesclavage et de la violence, voir
HannahArendt, The Human Condition, Chicago , 1958, p. 31 et les
commentaires de M.P.Nichols , « The Good Life, and Acquisition :
Aristotle’s Introduction to Politics », Interpretation: A Journal of Political
Philosophy 2, 1983, p. 171-176.

26. Aristote, Rhétorique 11, 1380 b 16-19.

27.1bid,, 11, 1383 b 24-25.

28.1bid., 11, 1383 a 25.

29. Ibid., 11, 1383 b 25-30.

30. 1bid., 11, 1389 b 25-30 : « Ils (les vieillards) manquent de liberté (nai
aveAevBepor) car la propriété est une de ces nécessités et, en méme
temps, ils savent par expérience, combien il est difficile d’acquérir,
facile de perdre ».

31.1Ibid., 11, 1391 a 5-15.

32.1bid,, 11, 1394 b 5-10. La question de 1" enthyméme et de I'exemple
(mapdderypa) étant en relation directe avec la problématique de
« preuves », pose le probléme sur leur efficacité persuasive dans le
contexte du discours historique. La parabole et la fable offrent cette
performativité nécessaire de preuves narratives qui rend la
description d’un événement ou d’un fait crédible ( ibid., 1393 b). La
problématique de I enthyméme est également développée dans la
Rhétorique a Alexandre de Ps-Aristote (10, 1-11, 2), la preuve étant ici
désignée comme sémeion. Le questionnement tourne autour de la
crédibilité du témoignage (10, 15-2), exprimée entre autres dans le
contexte judiciaire de la basanos (10, 16, 1-3).

33. Aristote, Rhétorique 11, 1385 b 11-15.

34.Rappelant ce qui dans la Poétique constitue 'enjeu méme de la
représentation tragique, a savoir « 'imitation d’une action... suscitant
pitié et crainte » ( Poétique, 1449 b), I’ eleos dans la Rhétorique est défini
comme une « peine consécutive au spectacle d’'un mal destructeur ou
pénible... » ("Eotw 31 #Aeog AOTN T1g €Ml @atvOuéve nan® @OapTn f
Aortnp@...) ( ibid., 1385 b 10-15)

35. Rhétorique, 11, 1386 a 13-24.

36. Ibid.

37.1bid.



38.Voir les réflexions de W.W. Fortenbaugh, Aristotle on Emotion,
Londres, 2002, p. 83 et R.Hursthouse, «Acting and Feeling in Character:
Nicomachean Ethics 3.1», Phronesis 29, 1981, p. 252-267. David Konstan
insiste sur la dynamique relationnelle de la pitié et son impact sur la
rhétorique judiciaire. Le phthonos accompagne de maniére
déterminante cette dynamique. Voir DavidKonstan, Pity Transformed,
Londres, 2001, p. 44-48.

39. Aristote, Rhétorique 11, 1386 a.

40. Voir la reflexion de DouglasCairns, «Bullish looks and sidelong
glances: social interaction and the eyes in ancient Greek culture», in
DouglasCairns, Body Language in the Greek and Roman Worlds, Wales,
2005, p. 123-155.

41. Pour Aristote, Rhétorique 11, 1377 b 20-25 : « Les passions sont les
causes qui font varier les hommes dans leurs jugements et ont pour
conséquences la peine et le plaisir, comme la coleére, la pitié, la crainte,
et toutes les autres émotions de ce genre, ainsi que leurs contraintes ».
42. Famee L.Shisler, «The Use of stage business to portray emotion in
Greek Tragedy», American Journal of Philology 66, 1945, p. 377-397 ; Id.,
«The Technique of the Portrayal of Joy in Greek Tragedy», Transactions
of the American Philological Association 33, 1942, p. 277-292.

43. Voir le débat notamment avancé par PaulEkman et E.Rosenberg,
What the Face Reveals. Basic and Applied Studies of Spontaneous Expression
Using the Facial Action Coding System, Oxford, 1997. Les auteurs
soulignent I'ambiguité de I’émotivité faciale qui dépend a la fois du
domaine neurologique mais aussi cognitif et spontané. JamesRussel et
Jose M.Fernandez-Dolz réunissent dans leur ouvrage une série
d’études qui traitent des expressions faciales spontanées et
préméditées, voir The Psychology of Facial expressions, Cambridge, 1998 .
Voir les commentaires de DavidKonstan , The Emotions of Ancient Greeks ,
Toronto, 2006, p. 11-15.

44. DouglasCairns, op. cit. (n. 40), p. 124.

45.Sur la communication non verbale, notamment assurée par les
gestes et les mouvements corporels au détriment parfois des
expressions faciales, voir Alain L.Boegehold, When a gesture was
expected, Princeton, 1999, p. 6 et 12-28 ; M. L.Catoni, Schemata:
comunicazione non verbale nella Grecia antica, Pisa, 2005.

46. DouglasCairns, nous présente ici 'importance des yeux comme lieu
physique d’émotivité dans les pratiques amoureuses et leur influence
sur la codification des perceptions visuelles. Voir supra, «Looks of Love
and Loathing: Cultural Models of Vision and Emotion in Ancient Greek
Culture».

47. Aristote, Rhétorique 11, 1387 b 13-15.

48.Voir « la notion de personne », Les fonctions psychologiques et les
eeuvres, Paris, 1948, p. 151-185.

49. Sur les complexités identitaires du visage dans son rapport au
masque dans la culture grecque voir 'étude de FrangoiseFrontisi-
Ducroux, Du masque au visage. Aspects de l'identité en Gréce ancienne,
Paris, 1995.



50. IgnaceMeyerson, Les fonctions psychologiques et les ceuvres, Paris,
1948, p. 163.

51.Theophile, Institutionum Graeca Paraphrasis 11, 14, 2, Berlin (C.
Ferrini), 1984.

52. Ibid.

53.Ibid. 111, 17.

54, Ibid. 111, 29, 3.

55.Je reprends ici la formule de Jean-Pierre Vernant, « Ebauches de la
volonté dans la tragédie grecque », Mythe et tragédie en Gréce Ancienne,
Paris, 1986, p. 41-74.

56. AnastasiaSerghidou, « Electre #mowog : aliénation domestique et
réintégration dans I’ Electre de Sophocle », Quaderni di Storia 38, 1993,
p. 85-111 (remanié dans ead., Servitude tragique. Esclaves et héros déchus
dans la tragédie grecque, Besangon, 2010).

57. Sophocle, Electre, 1277-1278.

58. Sophocle, Electre, 1296-1300.

59. Euripide, Oreste, 956-968. Ce dernier passage d’Euripide a aussi un
autre intérét. Sagissant d’une interpolation, il favorise des
interprétations multiples, stimulant la curiosité tant des Anciens que
des Modernes sur la fonction du visage comme lieu d’affectivité. Les
vers en question ne figurent pas dans tous les manuscrits.
LouisMéridier (Euripide, Oreste, Belles Lettres, Paris, 1973, p. 70 n. 1)
souligne qu’ils furent ou condamnés ou ajoutés aprés coup.
Indépendamment des critiques de scholiastes anciens et modernes, le
contenu du passage suggere selon le traducteur, « le jeu de
physionomie de l'acteur » ( ibid.).Denys Page a son tour ( Actor’s
Interpolations in Greek Tragedy, Oxford, 1934, p. 34) opte pour
I'interpolation et avance 'idée que par celle-ci les scribes ont voulu
introduire dans le texte une touche « mélodramatique »
correspondant au triste univers du personnage présenté. Lidée
démontre I'efficacité signifiante du visage comme lieu d’émotion dans
le contexte ancien et la place que ceci a pu acquérir dans la
transmission du texte.

60. Voir sur ce sujet les commentaires de Frangoise Frontisi-Ducroux,
op. cit. (n. 49), p. 57-63.

61. Euripide, Ion, 925-926.

62. Ibid., 967-968.

63. Ibid., 734.

64. Ibid., 935.

65. Aristote, De Anima 412, 7 ; id., Génération des animaux, 731b. Sur le
corps comme simulacre de I'dme et 'dme humaine comme simulacre
du divin, voir Jean-PierreVernant (éd.), « Psyche: Simulacre del corpo
o immagine del divino? », dans La maschera, il doppio e il ritratto.
Strategie dell’'identita, Sienne, 1991, p. 3-10.

66. Euripide, Electre 765.

67. Euripide, Electre 767-768.

68.Le verbe implique la reconnaissance de caractéres puis leur
déchiffrage. Cf. Danielle J.Allan, «&vayryvoonw and some cognate



wordsy, Classical Quarterly 30, 1980, p. 244-251 ; PierreChantraine, « Les
verbes grecs signifiant “lire” », dans Mélanges Grégoire, t. 11, Bruxelles,
1950, p. 126.

69. C’est du moins le statut que I'écriture occupe avant I'invention de
la lecture silencieuse. Sur ce sujet, voir 'ouvrage de JesperSvenbro,
Phrasikleia, anthropologie la lecture en Gréce ancienne , Paris 1988, p. 178-
238.

70. Euripide, Les Phéniciennes 1332-1334.

71. Associé au visage de I'esclave, le terme onvBpwndg met 'accent sur
le caractére anormal d’une tristesse excessive. Le terme en question
est repris par Pollux (4, 138) pour désigner I'expression du regard de
I'un des serviteurs.

72. Euripide, Alceste 773-778.

73. Pour la notion historicisée de I'individuation, voir Marcel Mauss,
« Une catégorie de I'esprit humain : la notion de personne celle de
“moi” », dans M.Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris, 1950
(réédition, 1985),p. 331-361 ; GilbertSimondon ( L’individualisation
psychique et collective, Paris, 2007, réédition) innove cette perspective
par un regard philosophique qui reconnait I'impact du collectif dans le
processus de lindividuation. 11 développe wun systéeme de
reconnaissance d’individuation dite intérieure, psychique, et
d’individuation « extérieure », collective. Cette approche corrobore
I'étude de laffectivité et de I'émotivité comme résonance de I'étre
(p. 21-22).

74. Voir sur ce sujet RaymondMartin et JohnBarresi, The Rise and Fall
Soul of and Self, an Intellectual History of Personal Identity, New York, 2006,
p. 29-38. RichardSorabji ( Self, Ancient and Modern Insights about
Individuality, Life, and Death, Oxford, 2006, p. 157-171) suggere par son
analyse un modele de persona éthique, précédant l'individualité
moderne. Ce modele puise ses origines dans les doctrines stoiciennes.
Pour un apercu diachronique de la construction de I'individualité, voir
JarroldSeigel, The Idea of the Self, Thought and Experience in Western
Europe since the Seventeenth Century, New York, 2005, p. 45-83.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE |
cmges  naSte

SOCIALES t des croyances




PDN

que méthodes et outils
LALN pour édition structurée

F & 0 8 Ty
Maksn de Ls Retherchs en Soena B
CHER UNIVIRRITE BF

b MU enssilgg’

s t P 0 5 b D U P g école natlonale supérieure

e sciences de mlarmation
et des biblothégues

AniniA
WS o B,

=PrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisy sciers ot ces technicpas
LIRAR Bt EHESS-CHRIT MBBN

CRbifEL
FTUbESE
L ]

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	L’apport de l’historicité du sensible
	Aux origines de l’émotion socialisée : le pathos aristotélicien
	Sociabilité et théâtralité des émotions : l’exemple de l’eleos
	Autour du visage : marqueur identitaire et lieu d’affect
	Expression faciale et gestion de sentiments
	Nos partenaires

