
Des papyri grecs enDes papyri grecs en
contexte funérairecontexte funéraire
L’exemple de « L’Empédocle de Strasbourg »L’exemple de « L’Empédocle de Strasbourg »11

MètisMètis, , Dossier : NormativitéDossier : Normativité , , Hors sérieHors série, , 20102010, , p. 167-187p. 167-187

Abstract
The presence, in a speci
c funeral context, of a papyrus
containing a text of the philosopher Empedocles raises a number
of intriguing questions. This papyrus, called «The Strasbourg
Empedocles», was copied in the late 
rst century A. D. in Upper
Egypt. Taking into account both the archaeological and cultural
context of the 
nding and the content of the legible parts of the
papyrus, we will address a question that still remains open: was
the papyrus chosen because of the particular connection of its
content to the funeral rite? The Derveni papyrus, which contains
the commentary of an Orphic poem discovered carbonized near a
tomb, will serve as a parallel.

En guise d’introduction
L’expression « L’Empédocle de Strasbourg » renvoie depuis quelques
années au papyrus contenant des vers du philosophe-poète
présocratique Empédocle d’Agrigente (V e siècle av. J.-C. ) conservé à la
Bibliothèque Nationale et Universitaire de Strasbourg. De fait, c’est
ainsi que s’intitule l’édition du papyrus, accompagnée d’une
introduction et d’un commentaire, par le papyrologue Alain Martin et
le philologue Oliver Primavesi 2 : un travail d’une grande qualité,
comme l’admettent presque toujours a priori et indépendamment de
leurs critiques, les chercheurs qui se sont intéressés à cette
publication de « L’Empédocle de Strasbourg »3.

Nous nous e;orcerons dans les pages qui suivent de récapituler les

Pénélope Skarsouli

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=260


principales conclusions de la partie introductive du travail de Martin
e t Primavesi, en mettant l’accent dans un premier temps sur les
paramètres « pratiques » de la découverte du papyrus et sur sa
description matérielle, autant d’aspects qui ne concernent
qu’indirectement son contenu. Ensuite, nous en viendrons à ce que les
vers ainsi sauvés peuvent indiquer.

Le manuscrit en question, dont l’écriture invite à penser qu’il a été
copié vers la 
n du I er siècle ap. J.-C., a été acheté en novembre 1904
par l’archéologue allemand Otto Rubensohn chez l’antiquaire Ginti
Faltas qui tenait boutique à Achmîm, l’antique Panopolis en
Haute-Égypte. Selon le journal de Rubensohn, lors de cet achat, le
papyrus ne constituait pas un objet autonome : il était le support d’une
couronne, qui de plus était presque assurément, comme on va le voir,
une couronne funéraire. De grands morceaux avaient été découpés
dans un manuscrit portant un texte d’Empédocle. Ils avaient été
ensuite pliés, a
n de former une bande, sur laquelle des feuilles de
cuivre, sans doute dorées, avaient été collées. Otto Rubensohn a
extrait de l’objet les bribes de papyrus et les a emportées en Europe.
E n 1905, la bibliothèque de Strasbourg se porta acquéreur de ce
manuscrit. Depuis, presque un siècle s’est écoulé avant que quelqu’un,
en l’occurrence Alain Martin, ne s’intéresse au papyrus. Son
identi
cation a été rendue publique en 1994 et sa publication a eu
finalement lieu quelques années plus tard, en 1999.

La transformation du papyrus en support de couronne, par découpage
et pliage, son séjour dans une tombe pendant des siècles et le
démontage de la couronne dans laquelle il était inclus l’ont gravement
endommagé. Cinquante-deux pièces, toutes de dimensions réduites,
ont été dénombrées lors de l’ouverture des cadres où le papyrus était
enfermé. Des ensembles, plus ou moins étendus, allant des traces
d’une unique lettre jusqu’à quelques mots, se sont ainsi constitués,
désignés à l’aide des lettres de l’alphabet latin, de a à k. Tous les
ensembles pourraient être attribués à un rouleau unique qui portait
un texte suivi d’Empédocle. De cette façon, on dispose, pour la
première fois, d’un témoin direct dans la tradition du poète, fait
extrêmement rare pour les philosophes présocratiques en général.

L’addition des lignes préservées s’établit à 74. Ces 74 (+ ?) lignes du
papyrus représentent autant d’hexamètres dactyliques ; 54 d’entre eux
étaient précédemment inconnus, ce qui constitue un complément non
négligeable aux 476 vers, complets ou lacunaires, réunis en 1901 par
Hermann Diels 4. En
n, selon toujours les éditeurs, ces vers doivent
provenir des livres I et II du poème empédocléen Peri phuseos, « De la
nature ».

La publication de « L’Empédocle de Strasbourg » a été accueillie avec
beaucoup d’enthousiasme5, bien que plusieurs réserves aient été vite
formulées6. Ce qui reste néanmoins sûr, c’est que le papyrus apporte



autant de questions que de réponses7. L’introduction qui précède
montre déjà clairement les contours spéculatifs et conjecturaux que
présentent plusieurs des renseignements concernant le manuscrit
acheté à Achmîm. Or, tout en acceptant l’existence et les conséquences
de ce préalable, nous nous e;orcerons de prendre position par rapport
à une des questions les plus délicates, souvent éludée ou posée trop
rapidement, à savoir les raisons pour lesquelles le papyrus
d’Empédocle se trouvait intégré à une couronne funéraire. L’analyse
et, dans la mesure du possible, l’évaluation du contexte archéologique
et culturel auquel appartient la couronne en question s’avèrent dès
lors indispensables ; c’est dans ce cadre en particulier que le papyrus
d e Strasbourg pourrait contribuer à la discussion concernant la
fonction rituelle de l’écriture.

Notre objectif sera donc d’exposer une série d’arguments qui
concourent à soutenir l’hypothèse selon laquelle ce n’était pas un
hasard si le papyrus a servi à monter une couronne funéraire ; dans
cette hypothèse, les vers empédocléens ont pu être destinés à être
communiqués dans le cadre d’un culte funéraire8. Les éditeurs
pourtant refusent une telle hypothèse : « nous avons vu les raisons qui
invitent à ne pas céder à une telle tentation »9. Or, à notre avis, ces
raisons ne semblent pas être déterminantes.

Une couronne dans une tombe
Ce qu’il importe de souligner tout d’abord, c’est que les circonstances
archéologiques de la découverte du papyrus suggèrent un contexte
funéraire. Comme on vient de le dire, avant son démontage, le papyrus
se présentait sous la forme d’une bande sur laquelle étaient collées des
feuilles de cuivre ; ce type d’objet renvoie presque assurément au
mobilier d’une tombe. Les éditeurs du papyrus consacrent une partie
de leur introduction aux éléments qui pointent dans cette direction, à
savoir au fait qu’il s’agit bien d’une couronne funéraire10. Parmi ces
éléments, l’existence d’une autre couronne mise au jour par
Rubensohn lui-même dans la nécropole d’Abousir el-Meleq (en
Moyenne-Égypte) tient lieu de parallèle le plus proche. Selon le
journal de fouilles de Rubensohn, la couronne en question a été
trouvée dans un sarcophage, sur une momie, et était constituée d’une
lamelle de bois, courbée, sur laquelle avait été collée une bande de
papyrus ; sur cette dernière ont été ensuite collées des feuilles et des
Qeurs de cuivre léger. En examinant le papyrus, sur lequel seulement
quelques bribes de mots étaient visibles, Rubensohn a reconnu un



texte documentaire, plus précisément les traces du contrat de vente
d’une maison. De nos jours, la couronne d’Abousir el-Meleq semble
malheureusement perdue.

Des stricts parallèles aux couronnes d’Achmîm et d’Abousir el-Meleq
n’existent pas ; on dispose néanmoins d’autres couronnes analogues,
provenant d’Égypte ou d’ailleurs, naturelles ou arti
cielles, qui
éclairent le mode de fabrication, ainsi que l’usage des deux couronnes
comportant des morceaux de papyrus. Plusieurs proviennent d’une
tombe ; quelques-unes concernent, de plus, la Haute-Égypte et
l’époque gréco-romaine. À ces exemples s’ajoutent les représentations
de couronnes que livrent en grand nombre les portraits dits « du
Fayoum », les masques de momies et les sarcophages. La couronne se
présente, en fait, comme un élément régulier du mobilier funéraire
dans l’Égypte gréco-romaine. De manière plus générale, il convient de
mentionner ici la présence bien attestée des couronnes, faisant
souvent partie des o;randes Qorales dans un contexte funéraire ; cette
pratique est répandue en Grèce ancienne, où l’on déposait des
couronnes de fleurs dans les tombes, aussi bien qu’en Égypte 11.

En ce qui concerne la civilisation égyptienne, l’usage de la couronne
renvoie, au moins à partir du Nouvel Empire, à la tradition de la
« couronne de la justification » dont parle le chapitre 19, plus tardif, du
Livre des Morts ; cette couronne relève en fait de la doctrine du
jugement du mort et de sa « justi
cation » qui lui donne accès à la
« deuxième vie ». Le mort doit comparaître devant un tribunal divin,
présidé par Osiris, à qui il est censé adresser la déclaration d’innocence
ou « confession négative » ; la couronne de justi
cation symbolise dès
lors la nouvelle qualité de celui qui a subi victorieusement l’épreuve
du jugement, une étape décisive avant son voyage dans l’autre monde
après la mort12. Ainsi, Gaetano Messina, dans son travail sur le papyrus
d e Strasbourg, décrit de la manière suivante la couronne à laquelle
appartenait le texte d’Empédocle : « Il manufatto, proveniente da una
delle tre necropoli di Achmîm, era riconducibile alla tipologia dei
simboli funerari connessi alla ritualità della “giusti
cazione”, tipica
dell’escatologia egiziana », sans néanmoins donner d’autres précisions
13.

Une remarque de Philippe Derchain dans son travail de description de
« la couronne de justi
cation » a en particulier attiré notre attention,
vu que la couronne d’Achmîm qui nous préoccupe comportait des
feuilles de cuivre. « Les couronnes végétales qu’on trouve d’autre part
sur les momies et qui sont représentées sur certains monuments
privés expriment un espoir de vie […] »14. De même, dans un contexte
grec cette fois-ci, la couronne pourrait témoigner d’un mode
d’existence spéci
que après la mort, en aXrmant le bonheur à venir
dans l’au-delà15. À titre d’exemple, citons un passage de Pindare qui
évoque les guirlandes et les couronnes faites de Qeurs d’or dans l’île



des Bienheureux16 : « là resplendissent des Qeurs d’or […] ; ils en
tressent des guirlandes pour leurs bras ; ils en tressent des
couronnes ».

Les éléments présentés jusqu’ici démontrent à notre avis que l’usage
de la couronne fait partie des pratiques funéraires autant en Grèce
qu’en Égypte et que, de plus, il s’insère aisément dans le cadre des
inQuences mutuelles entre les civilisations égyptienne et grecque qui
ont marqué l’époque gréco-romaine, surtout en ce qui concerne le
domaine religieux et, plus particulièrement, les cultes funéraires17. La
couronne achetée à Achmîm et décrite dans le journal de Rubensohn
devait donc ceindre la tête d’une momie ou, peut-être même, son
masque ou son sarcophage.

Un deuxième point important à souligner, après la description de
l’usage très probablement funéraire de la couronne, concerne son lieu
de provenance. Puisque le papyrus a été acheté à Achmîm, la question
se pose d’en chercher la provenance dans l’une des nécropoles de
l’époque gréco-romaine aux environs de la ville18. La couronne
funéraire pouvait en e;et provenir d’une tombe de cette région. On a
de fortes raisons de croire que dans le cas du papyrus d’Empédocle,
lieu d’achat et provenance se confondent : Achmîm paraît un candidat
bien probable, dans la mesure où il dispose de plusieurs nécropoles
avec des tombes d’époque gréco-romaine.

Martin et Primavesi énumèrent trois raisons pour lesquelles cette
provenance est à envisager de manière prioritaire : « Tout d’abord, la
vraisemblance invite à penser que Ginti Faltas et les autres antiquaires
d’Achmîm écoulaient aussi, sinon majoritairement, du matériel pillé
dans les environs de la ville ; ensuite, une partie du matériel mis en
vente dans sa boutique provient sans équivoque d’un contexte
funéraire ; en
n, la date d’acquisition de la couronne se situe dans les
années où les nécropoles d’Achmîm se sont trouvées soumises à un
pillage en règle »19. Les éditeurs de « L’Empédocle de Strasbourg »
formulent même l’hypothèse20 que la couronne provient d’un secteur
précis des nécropoles d’Achmîm, la nécropole de El-Salamuni 21,
caractérisée par des tombes richement peintes appartenant à un
groupe social aisé, peut-être rallié à la culture gréco-romaine, 
dèle
néanmoins aux traditions locales, surtout en matière funéraire.

Un texte dans une tombe



Cette hypothèse sur le milieu où vivait la personne dont la momie
portait la couronne de cuivre confectionnée à l’aide du papyrus
empédocléen met à notre avis l’accent sur la fonction que l’écrit jouait
au sein de la civilisation égyptienne depuis fort longtemps dans un
contexte funéraire. En d’autres termes, il est signi
catif que l’on parle
d’une région où a lieu une propagation particulière de la culture
égyptienne traditionnelle pendant l’époque gréco-romaine 22. À ce
propos il convient de rappeler la coutume égyptienne fort ancienne
d’accompagner les morts de textes. Pour ne parler que des périodes les
plus récentes, à partir du Nouvel Empire, on connaît les Livres des
Morts, destinés à aider les morts dans leur « deuxième vie », qui sont
déposés dans la tombe soit directement sur la momie tel un viatique
soit dans une petite boîte ; ces livres sont inlassablement copiés
jusqu’à l’époque romaine 23.

Outre les Livres des Morts, nous voudrions mentionner les Livres des
Respirations qui étaient aussi déposés auprès de la momie dans les
sarcophages, soit près de la tête soit à proximité des pieds du cadavre
24. Il est intéressant de noter que ces Livres font partie d’une nouvelle
littérature funéraire − toujours inspirée des antiques formules, mais
dans le but d’en renouveler le contenu et la portée — qui s’est
développée en Haute-Égypte et, plus particulièrement, dans son grand
centre, Thèbes. De plus, la presque totalité des documents connus est
située entre la 
n du Ier et le début duII e siècle de notre ère. En
n, à
basse époque — de nouveau en Haute-Égypte notamment — s’est
répandu l’usage des hypocéphales, « des disques historiés, faits de toile,
de papyrus, pour être posés sous la nuque des momies ou bien, parfois,
simplement dessinés sur le crâne du masque »25.

En ce qui concerne la place de l’écrit en contexte funéraire grec, on se
contentera — pour le propos de cet article et a
n de rester le plus près
possible du papyrus d’Empédocle — de mentionner l’exemple qui est
probablement le plus représentatif, à savoir les lamelles d’or dites
« orphiques »26, pour passer aux autres cas de papyri littéraires
provenant des tombes, et, plus précisément, des tombes égyptiennes.

Il faut dire d’emblée que, parmi les papyri dont le contexte
archéologique funéraire paraît suXsamment établi, aucun n’est doté
d’une portée eschatologique manifeste27. Nous nous attarderons un
peu plus sur un rouleau de papyrus contenant deux vers du chant i et
l’essentiel du chant ii de l’ Iliade, qui a été trouvé à Hawara en 1888 et
qui date du II e siècle ap. J.-C. Il avait été placé sous la tête de la momie
d’une femme28. Le cas de ce rouleau homérique renvoie indirectement
à un passage de la Bibliothèque de Photios où il est question de
l’inhumation de livres avec un corps humain, très probablement leurs
possesseurs : «  Après la mort de Démétrius de Scepsis, on trouva près
de sa tête le livre de Tellis et les Plongeuses d’Alcman furent trouvées,
dit-on, près de la tête de Tyronichos de Chalcis ; les Violateurs de Justice



d’Eupolis près de la tête d’Éphialte et les Eunides de Cratinus près de
celle d’Alexandre, roi de Macédoine, et les Travaux et les Jours  d’Hésiode
près de celle de Séleucus Nicator. Et le législateur d’Arcadie, Cercidas,

aurait ordonné qu’on enterrât avec lui les livres I et II de l’ Iliade »29.

Les papyri pouvaient se trouver dans la tombe, quand ils constituaient
une possession précieuse du défunt, que ce soit matériellement ou (et)
spirituellement30. Cette remarque renvoie à deux autres cas de papyri
en contexte funéraire, cette fois-ci sans rapport direct avec l’Égypte,
qui pourraient compléter le tableau que nous sommes en train de
dresser : 1) le papyrus de Derveni, le plus ancien des papyri grecs
connus, qui a été découvert en 1962 dans le nord de la Grèce parmi les
cendres d’un feu funéraire et contient le commentaire allégorique
d’une théogonie en vers attribuée à Orphée. On reviendra sur ce
papyrus, particulièrement important pour notre propos, dans la
dernière partie de cet article ; 2) le papyrus qui a été trouvé en 1959
dans une tombe à Callatis, aux bords de la mer Noire en Roumanie,
dans la main droite du défunt, et dans des conditions qui permettent
de l’attribuer à la même période que celle à laquelle appartient le
papyrus de Derveni, c’est-à-dire à la 
n du IV e siècle av. J.-C . Le
rouleau a été malheureusement détruit avant d’avoir pu être déchi;ré
31.

Eric Gardner Turner, en examinant la raison de la présence du rouleau
homérique de Hawara que nous venons de mentionner — et plus
généralement des papyri littéraires — dans une tombe, se réfère
explicitement à une autre hypothèse, celle de l’imitation de l’usage
égyptien concernant le Livre des Morts 32 ; indépendamment, paraît-il,
de leur contenu.

Un papyrus de qualité
Un autre élément qu’il conviendrait de souligner est le fait que le
papyrus de Strasbourg est d’une bonne qualité. Tout d’abord, il dispose
d’une indication stichométrique, à savoir la lettre Γ, en marge de la
colonne a, ce qui signi
e que le copiste a déjà écrit 300 lignes. Cette
indication pourrait témoigner de la production du manuscrit dans un
centre de copie professionnel33.

De plus, des modi
cations ont été apportées au texte en une douzaine
d’endroits. Outre le copiste, deux mains au moins ont introduit des
interventions de nature critique dans le papyrus. Plusieurs parmi ces
dernières dépassent le niveau de la simple correction ; elles semblent
toutes résulter d’une collation avec un témoin indépendant du texte ;
elles pourraient donc être dues à l’initiative d’un utilisateur érudit.



La conclusion des éditeurs est signi
cative : « même s’il [le papyrus
d’Empédocle] ne procède pas d’une édition scienti
que et commentée
[…], notre manuscrit se distingue de la masse des papyrus littéraires :
par le milieu professionnel dont il est issu, dont témoignent son
écriture soignée et la notation stichométrique ; par les interventions
variées qu’il porte, y compris un certain nombre de variantes et de
corrections. Le papyrus d’Empédocle conserve les restes d’un livre
antique de qualité »34, dont le prix devait en conséquence être élevé.

Ces remarques nous semblent a;aiblir les arguments des éditeurs
selon lesquels ce papyrus a été utilisé en tant que papier recyclé pour
la fabrication de la couronne, selon le procédé bien connu qui consiste
à transformer le papyrus en une sorte de carton, de papier mâché,
comme celui qui servait largement à la réalisation des cartonnages de
momies. Même si l’on connaît encore d’autres exemples de remploi
des papyri 35, on ne peut pas exclure l’existence de certains préalables,
d’autant plus que le papyrus lui-même représentait probablement un
matériel onéreux36.

Être couronné d’un texte d’Empédocle pour
l’éternité ?

L’argument principal des éditeurs contre l’hypothèse d’une
réutilisation délibérée du papyrus d’Empédocle liée à son contenu se
fonde principalement sur le parallèle de la couronne funéraire
d’Abousir el Meleq. Cette dernière passe pour avoir comporté, comme
on l’a vu, un texte documentaire, bien que son déchi;rement soit plus
qu’incertain37. Or, cet argument paraît insuXsant à nos yeux, surtout
après que nous avons mis le papyrus en contexte.

Parmi les chercheurs peu nombreux sont ceux qui ont voulu
interroger d’un peu plus près les conclusions des éditeurs sur ce sujet ;
parmi eux, Catherine Osborne, dans son article discutant certains
aspects de la publication de « L’Empédocle de Strasbourg », pose une
série de questions pertinentes et exprime à juste titre certains doutes :
« What, for exemple, do we know about the choice of papyrus strips
for the death coronet ? The two main alternatives are : (1) that they
were waste paper from a source unconnected with burial rites or the
beliefs of the deceased ; or (2) that they were chosen deliberately from
texts that he or she had loved and believed, or that had belonged to a
community to which the deceased was ritually committed »38.
Concernant cette deuxième hypothèse, et puisqu’on a vu que le
papyrus d’Empédocle pourrait bien provenir de l’endroit même où il a
été acquis, il est important de se souvenir de l’éclat que les études
littéraires et philosophiques paraissent avoir connu à Achmîm,
l’antique Panopolis 39, aux premiers siècles de notre ère.



A
n de pouvoir prendre une position, plus ou moins sûre, sur le
chemin indiqué par Osborne, il faudrait maintenant se pencher sur le
texte lui-même.

Nombreuses sont à nouveau les questions qui émergent40 : comment
les morceaux de papyrus ont-ils été regroupés ? Proviennent-ils tous
du même contexte ? En d’autres termes, s’agit-il d’un texte continu (et,
dans ce cas, provenant d’un seul ou de plusieurs livres ?) ou peut-être
d’une collection d’extraits de l’œuvre empédocléenne, d’un Qorilège ?
Chacune de ces questions a sa propre importance et représente une
piste de recherche en soi, probablement prometteuse. Or, il nous est
impossible de les examiner toutes dans le cadre de cet article. On se
contentera donc de suivre la reconstruction du rouleau par les
éditeurs, en soulignant tout de même les réserves émises en
particulier concernant leur hypothèse selon laquelle le même rouleau
comportait le texte des livres I et II du poème physique empédocléen.
En e;et, des rouleaux de papyrus contenant plus d’un livre d’un texte
constituent des cas exceptionnels : c’est pour cette raison aussi qu’on
pourrait ne pas exclure que les vers du philosophe d’Agrigente écrits
sur le papyrus de Strasbourg proviennent tous d’une seule partie du
rouleau et d’un seul livre41. De cette façon, la question de la relation
des quatre ensembles principaux du texte (a, b, c, d), à savoir les
ensembles les moins lacunaires, apparaît sous une autre lumière.

De notre côté, nous mettrons l’accent sur les éléments qui pourraient
justi
er l’usage du texte d’Empédocle dans un rite funéraire en lui
conférant ou même en révélant sa portée eschatologique. En e;et, ce
qui est tout d’abord frappant dans les fragments du texte conservé,
c’est la persistance du thème de la vie et de la mort.

Plus précisément et pour avancer dans l’ordre, l’ensemble a — le plus
consistant de tous, divisé en deux colonnes — commence avec une
série de 5 vers qui recoupent la 
n du fr. 17 D-K42, d’une grande
importance parmi les fragments, car il constitue le fondement même
du cycle cosmique chez Empédocle : il explicite la façon selon laquelle
l’Un et le Multiple alternent, sous l’inQuence de deux forces
cosmiques, l’Amour et la Haine.

En e;et, les 11 premiers vers du papyrus reprennent l’idée principale
de cette alternance qui, par la réunion et la séparation des quatre
éléments (le feu, l’eau, la terre et l’air) donne naissance à toute chose :
« Mais alors qu’au temps de l’Amour nous nous réunissons en un tout
ordonné unique, au temps de la Haine, au contraire, de nouveau il (
scil. le tout ordonné) se divisa, en telle manière qu’à partir de l’Un
existait le Multiple, d’où provient tout ce qui était, tout ce qui est et
tout ce qui sera à l’avenir : les arbres ont germé, ainsi que les hommes
et les femmes, les bêtes, les oiseaux, les poissons qui vivent dans l’eau
et les dieux qui jouissent d’une longue vie […] »43.



L’identité de la première personne du pluriel, au début du passage,
constitue une question épineuse et a suscité des réactions diverses

chez les spécialistes d’Empédocle 44. Les éditeurs du papyrus
proposent d’y reconnaître la communauté des démons à laquelle
Empédocle appartient également45, démontrant de cette façon
également l’entrelacement entre les deux aspects de la doctrine
empédocléenne : la théorie physique et la démonologie
traditionnellement liée à son autre poème, intitulé Katharmoi,
« Puri
cations ». Cependant, l’appel aux « démons » ne s’avère pas
nécessaire et nous nous rangeons plutôt à l’avis de ceux qui
soutiennent que « nous », si on admet qu’il s’agit de la bonne leçon,
c’est « nous les hommes » qui relevons, comme tout le reste — même
les dieux —, des mêmes processus cosmiques46. Comme tout le reste,
nous sommes des assemblages des éléments qui vont un jour se
séparer.

Selon Brad Inwood, Empédocle semble ici souligner « in the most
dramatic way possible that there are no exceptions whatsoever to the
iron law of mortality »47. Or à nos yeux et, d’un autre point de vue, le
philosophe souligne en même temps la relativité de cette loi, comme il
le fait ailleurs expressément en s’adressant à son élève Pausanias et en
montrant clairement qu’il ne croit pas à la mort qui achève tout :

Je veux encore te dire une autre chose : il n’existe de
création pour rien de ce
Qui est périssable, pas plus de disparition dans la funeste
mort,
Mais seulement un mélange et une modi
cation de ce qui a
été mélangé
Existe : mais création, au sujet de ceci, n’est qu’une
appellation forgée par les hommes48.

Un autre point important concerne le moment où se situe la
production des êtres vivants dont fait état le passage du papyrus de
l’ensemble a qu’on vient de citer. Selon les éditeurs, il s’agirait bien du
règne de la Haine croissante, ce qu’ils appellent le « monde B »
caractérisé, à l’inverse du « monde A » dominé par l’Amour, par un
mouvement progressif de di;érenciation et de séparation49. La
présence en a (ii) 3 du démonstratif [ e] n têi de , « sous celle-ci », juste
après la liste des créatures vivantes, signi
erait ainsi « sous la Haine ».
Quelques vers plus loin, en a (ii) 18-20, il serait question de
l’augmentation progressive du pouvoir de l’Amour juste après le
triomphe de la Haine. C’est à ce moment-là qu’Empédocle se tourne à
nouveau vers son disciple pour lui promettre de lui montrer comment
les éléments donnent forme « à un corps assez grand », en prenant



l’exemple d’animaux, des hommes et de plantes50. Pour conclure :
« Tires-en pour ton esprit des indices sûrs à l’appui de mon récit ; car
tu verras la réunion et le déploiement des créatures »51.

Il faudrait préciser ici, vu le nombre des interprétations di;érentes du
cycle cosmique empédocléen, que les éditeurs adoptent la théorie
nommée « traditionnelle »52, selon laquelle il y a formation de deux
mondes séparés, peuplés chacun de créatures mortelles, entre deux
phases a-cosmiques opposées, caractérisées l’une par la domination
absolue de l’Amour, l’autre par la domination absolue de la Haine. Plus
précisément, au règne de l’Amour qui équivaut à l’unité totale des
quatre éléments (appelée Sphairos) succède une montée de la Haine
qui agit en séparant de plus en plus les éléments jusqu’à une
séparation totale. Juste après, le monde de l’Amour commence à se
recréer. L’Un et le Multiple alternent alors à l’in
ni. Cette alternance
constitue un cycle, et chaque cycle est caractérisé par deux zoogonies.

Ce qu’il importe de retenir pour notre propos est que, très
probablement, le papyrus commence avec la description d’un univers
dramatique, désagrégé par la Haine. Cette ambiance resurgit avec
l’ensemble d du papyrus qui, comportant les restes de 18 vers, est le
second en importance après l’ensemble a. Placé sous l’enseigne des
Harpyes, cet ensemble fournit quelques vers sur l’apparition de la
mort — le point culminant de la dissolution des éléments — parmi les
créatures vivantes53.

En voici le début : « qu’ils (  scil. les membres) tombent les uns à l’écart
des autres et accomplissent leur destin, quand subissant de
nombreuses contraintes, ils pourrissent, sous le coup d’une sinistre
nécessité. Et bien que maintenant nous ayons l’Amour et la
Bienveillance, les Harpyes s’approcheront de nous avec des verdicts de
mort »54.

Les Harpyes, ces 
gures mythiques monstrueuses au corps d’oiseau et
à la tête de femme, dont la mention se restitue avec assurance en d 4,
sont clairement envisagées ici dans leur rôle de dispensatrices de la
mort déjà attesté chez Homère 55 ; elles s’intègrent facilement dans ce
monde sans Amour. D’autres indices sont aussi signi
catifs, comme
par exemple l’adjectif lugros, « sinistre, funeste » en d 2, qui caractérise
la nécessité. Chez Homère il est associé, en même position métrique, à
la mort violente56. Empédocle lui-même l’utilise encore deux fois,
toujours en relation avec la Haine, dans les fr. 22, 8 et 109, 3 D-K ( neikei
lugrôi, « par la Haine funeste »). Le participe [  sê] po [ m] enois, en d 3,
décrivant les membres qui pourrissent, relève également de la



thématique de la destruction et de la mort. On se souvient que le
fragment empédocléen 121 D-K cite, parmi d’autres manifestations de
la Haine, le substantif sêpsis, « la putréfaction ».

Le passage décrit alors le scénario qui préside à la dispersion des
membres et à leur dissolution, sur un ton nettement prophétique. Il
s’agit, selon les éditeurs, de la 
n « du monde B », ce monde sous
l’emprise de la Haine57. Le distique qui suit juste après, en d 5-6,
exprime le regret pour une faute commise dans le passé : cette faute
concerne le meurtre d’animaux (par la passion meurtrière des
chasseurs et des sacri
cateurs) et la consommation de leur viande. Le
narrateur interrompt son récit pour se lamenter à la première
personne : « Malheur à moi ! Car un jour funeste ne m’a pas fait périr
avant qu’avec mes gri;es je n’eusse machiné de cruelles actions pour
me nourrir »58. Or, ce qui constitue l’une des plus grandes surprises du
papyrus de Strasbourg, ce distique est pratiquement identique à celui
qui constitue le fr. 139 D-K attribué aux Catharmes 59 ; cependant, on se
souvient que le papyrus conserve une partie du poème empédocléen
Sur la nature 60. Au sein donc du poème physique, « le passage est
visiblement destiné à jeter une lumière juste, à cet endroit, sur la
condition mortelle et sur le fait de la mortalité »61.

Étant donné que la deuxième moitié de l’ensemble d, dont il a été
question jusqu’ici, à savoir les vers d 10-18, évoque une autre étape de
la vie dans le cadre de la doctrine empédocléenne telle qu’elle est
reconstituée par les éditeurs, c’est-à-dire les circonstances dans
lesquelles sont apparues des formes de vie avant la 
n du « monde B »,
nous retrouvons le principe de vie à côté de celui de la mort, l’un étant
profondément lié à l’autre. C’est là que se trouve, à notre avis, la
marque distinctive de notre philosophe en ce qui concerne la
mortalité, dont il laisse entrevoir la vraie nature, les causes mais aussi
les limites ; et c’est cette marque qui pourrait avant tout justi
er la
présence du papyrus d’Empédocle dans un contexte funéraire, par
l’intermédiaire d’une couronne qui, comme on l’a vu, symbolisait
l’espoir, et plus précisément l’espoir de vie, autant dans les coutumes
grecques que dans les coutumes égyptiennes.

Pour toutes ces raisons, on pourrait supposer qu’un adepte de la
philosophie empédocléenne, en Haute-Égypte au I er siècle ap. J-C, a
pu souhaiter être enterré avec un morceau de l’œuvre d’un philosophe
à qui il est arrivé en outre d’écrire :

Un homme sage ne tirerait jamais du fond de son âme
l’oracle suivant,
À savoir qu’aussi longtemps qu’ils vivent ce qu’ils nomment
leur vie,
Qu’aussi longtemps seulement ils existent et sou;rent
malheur et bonheur,



Tandis qu’avant que les mortels n’aient été formés et après

leur dissolution, ils ne seraient absolument rien62.

Le parallèle du papyrus de Derveni
Au terme de notre parcours concernant « L’Empédocle de
Strasbourg », qui nous a permis de présenter des aspects du contexte
archéologique et du contenu laissant ouverte la question de la raison
de sa présence dans une couronne funéraire, nous sommes en mesure
de constater que le point central de cette problématique consiste en
l’analyse et l’évaluation des implications eschatologiques d’un
discours philosophique relatant une doctrine cosmologique précise.

De ce point de vue, il conviendrait de présenter ici un parallèle
important, en quittant l’Égypte et en se tournant vers la Grèce
continentale. Il s’agit du papyrus de Derveni auquel nous avons déjà
fait allusion en parlant des papyri grecs littéraires provenant des
tombes. Ce papyrus, le plus ancien des papyri grecs connus, contient,
en 26 colonnes, le commentaire allégorique d’une cosmo-théogonie en
vers explicitement attribuée à Orphée. Il contient donc à son tour un
discours philosophique. Le rouleau, trouvé carbonisé auprès d’une
tombe parmi des o;randes enfouies, pourrait être daté du milieu duIV
e siècle av. J.-C. , une date exceptionnellement haute. Son importance
pour la philosophie et la religion grecques, notamment du point de
vue de leur rapport étroit, est bien établie depuis sa découverte63.

Il ne sera pas ici question de l’analyse du texte — très proche du
courant qu’on pourrait appeler la philosophie présocratique — et des
nombreuses questions complexes liées à son contenu64. Nous nous
contenterons de rappeler que la question relative aux circonstances
de la découverte et à la raison pour laquelle ce papyrus était destiné à
être brûlé au bûcher funéraire se pose également.

Comme dans le cas du papyrus d’Empédocle, la signification éventuelle
de la présence d’un papyrus auprès d’une tombe est en général
ignorée ou rapidement écartée. Richard Janko, par exemple, est
catégorique : le papyrus a été tout simplement utilisé comme matière
combustible pour allumer le feu : « Let us 
rst dismiss from our minds
the fact that the papyrus was preserved by being burned on a funeral
pyre. This does not necessarily prove anything about its content ; its
combustion could have been accidental, in that it might have been
used as waste paper to help ignite the blaze, much as we use discarded
newspapers […] »65.



Son argument principal se fonde sur la coutume romaine de garnir les
bûchers funéraires de papyri pour en accélérer la combustion. Or, les
preuves de cette coutume ne consistent qu’en deux passages

provenant des Épigrammes du poète Martial (I er siècle ap. J.-C.)66, ce
que Gábor Betegh ne manque pas de souligner, en démontrant, avec
succès à notre avis, la valeur relative de cette argumentation67. En
e;et, dans le cas de la tombe de Derveni, on n’a trouvé les traces que
d’un seul papyrus qui ne suXrait pas à alimenter un feu ; de plus, le
rouleau a été brûlé entier, sans être mis en morceaux, et, en outre,
nous savons qu’il faisait partie d’autres objets de valeur appartenant
très probablement à la personne incinérée.

Dans cet esprit, Gábor Betegh développe une série d’arguments
intéressants en faveur de l’hypothèse selon laquelle la découverte du
rouleau parmi les cendres d’un feu funéraire n’était pas accidentelle et
pourrait témoigner du rapport entre son contenu, où le feu détient un
rôle spécial, et le rituel68.

Un rapprochement entre le papyrus de Strasbourg et celui de Derveni,
malgré leurs di;érences multiples, nous paraît justi
é et enrichissant
dans une discussion sur le rôle des papyri littéraires en contexte
funéraire. Ce rapprochement a par ailleurs déjà été fait, dans le cadre
du même raisonnement, par d’autres chercheurs, comme par exemple
Glenn Most qui, dans un article intéressant, montre de quelle façon
des textes divers, tous liés à un usage funéraire, comme le papyrus de
Derveni, le papyrus de Strasbourg et les lamelles d’or « orphiques »,
peuvent s’éclairer mutuellement69.

Un extrait de son article pourrait justement nous servir de conclusion,
car il récapitule de manière claire l’essentiel de notre argumentation :
« In the context of the Derveni papyrus, a special importance accrues
to another remarquable papyrus, the Strasburg Empedocles papyrus
[…]. This papyrus is of interest here not only because it places one
fragment on the prohibition against killing and eating animals, which
scholars had always assigned to the Katharmoi, squarely into a context
of the Physika, but above all because the papyrus itself was used to
help make a copper crown which presumably came from a tomb and if
so would have been placed upon a corpse in order to help secure its
owner’s happiness after his death. Although the papyrus was folded
and pasted in such a way as to be illegible (at least in this world) and
although another papyrus used for a comparable funeral crown
contains a contract for the sale of a house, it seems to me virtually
impossible to resist the notion that, in this case, the presence of
Empedocles’poem on nature in this funeral context could hardly have
been due to the workings of blind chance »70.



Notes

1. Le texte qui suit provient de mon intervention aux journées d’étude
« Écriture rituelle » qui ont eu lieu à Paris en novembre 2006. Je tiens à
remercier chaleureusement les organisateurs, Renée Koch Piettre et
Christophe Batsch, de m’avoir donné l’occasion de participer à ces
journées si enrichissantes. Je remercie également Jean-Claude Picot de
sa lecture attentive et de ses remarques.
2 . Martin-Primavesi 1999. Pour un panorama rapide des comptes
rendus et des études relatifs à la publication du papyrus, voir La k s
2001, p. 118, n. 3 et Santaniello 2004, p. 64, n. 78.
3. Voir, à titre indicatif, les comptes rendus de G emelli Marciano 2000,
p. 400, Laks 2001, p. 117, et Van der Ben 1999, p. 525.
4. Diels 1901.
5. Burnyeat 1999, p. 7, par exemple, dit que « for ancient philosophy,
this is the find of the century ».
6 . Voir notamment Kingsley 2002, p. 334 sq. et Osborne 2000, p. 353-
356.
7. Voir Curd 2001, p. 28.
8. Rosenfeld-Loeder 2006, p. 186 et n. 45.
9. Martin-Primavesi 1999, p. 38.
10. Ibid. p. 27-36.
11. Dunand 1995, p. 3291-2 et Kutz-Boardman 1971, notamment p. 144.
12. Pour plus de détails sur le rite de la justi
cation, voir D unand-
Lichtenberg 1998, p. 78-81. Pour la couronne de justi
cation, voir le
travail de référence de Derchain 1955, qui se concentre sur la période
ptolémaïque. Voir aussi Jankuhn 1980, col. 764, s. v.  Kranz der
Rechtfertigung. [Je tiens à remercier Sylvie Donnat et Emmanuel
Jambon de m’avoir aidée à constituer et à enrichir « la partie
égyptologique » de mon article].
13. Messina 2007, p. 101.
14. Derchain 1955, p. 229-230.
15. Blech 1982, p. 100 sq., qui analyse la couronne comme faisant partie
d’un « eudaimonistische Motiv » dans l’au-delà.
16. Pindare, Olympiques II, 79-82. Trad. A. Puech, CUF, 1970.
17. Voir, à titre d’exemple, Bagnall-Rathbone 2004, p. 31-35 et Dunand-
Lichtenberg 1998, p. 97 sq., qui parlent même d’une « acculturation
funéraire » des Grecs ; ces derniers adoptent en fait de plus en plus les
coutumes égyptiennes dans ce domaine (p. 122).
1 8 . Voir la remarque récapitulative concernant Achmîm, l’antique
Panopolis, de Bagnall 2002, p. 1 : « The most abundant and distinctive
element of Panopolite documentation has been the funerary material,
above all mummy labels, from the Panopolitan cemeteries […] ».
19. Martin-Primavesi 1999, p. 39.
20. Ibid., p. 42-43.
21. Cf. Bagnall-Rathbone 2004, p. 172.
22. Voir, à ce sujet, les remarques intéressantes de Smith 1997, p. 70.
2 3 . Il convient de se référer ici à une tradition du  Livre des Morts



particulière à Achmîm ; elle consiste en une série de six Livres des Morts
produits dans cette région à l’époque tardive. Voir Mosher 2002, p.
201 : « these six documents provide evidence for a highly unique
tradition of the Book of the Dead at Akhmim ».
24. Goyon 1972, p. 189-211
25. Yoyotte 1977, p. 195. Cf. Goyon 1972, p. 276-277.
26. Pour ces lamelles trouvées dans plusieurs sites de la Grèce et de la
Grande Grèce dans des tombes des époques classique, hellénistique ou
romaine, voir, à titre indicatif, l’édition de Pugliese Carratelli 2001 et,
en dernier lieu, Graf-Johnston 2007.
27. Voir la liste des  papyri en question, comportant entre autres le
Parthénée d’Alcman, fr. 1 Page et les  Perses de Timothée de Milet,
établie par Martin-Primavesi 1999, p. 37-38.
28. P. Bodl. Ms. Gr. class. a. 1 (P) = Pack 2616 [R.A. Pack, The Greek and
Latin Literary Texts from Greco-Roman Egypt, 2e édition, Ann Arbor, 1965].
29. Photios, Bibliothèque, 151a. Trad. R. Henry, CUF, 1962.
30. Voir Turner 1968, p. 25, 32, 39-40. Nous aimerions mentionner, à ce
propos, un autre cas révélateur bien que di;érent à plusieurs égards,
celui des livres sacrés de Numa, le roi légendaire de Rome après
Romulus. Numa aurait voulu faire ensevelir ces livres avec son corps
pour en dérober la doctrine à la curiosité des profanes. Pour une
version de cette histoire, voir Plutarque, Numa, 22, 2-5. Selon la
tradition, une bonne partie des livres contenait des doctrines
philosophiques pythagoriciennes exposées en langue grecque. Pour
plus de précisions, voir Delatte 1936 et Willi 1998.
31. Sur le papyrus de Callatis, voir Pippidi 1967, p. 209-210 et Pippidi
1984, p. 125-126.
32. Turner 1968, p. 76-77. Cf. Preisendanz 1933, p. 130-131.
33. Turner, 1968, p. 95, commente ainsi ce genre d’indications : « If
they are present in a text, we may be sure the copy was professionally
made and paid for ». En fait, le prix à payer pour un livre dans un
atelier antique dépendait de la quantité de texte copié.
34. Martin-Primavesi, 1999, p. 25.
35. Lewis, 1974, p. 95-97.
36. Caminos, 1986, p. 47 et n. 23.
37. Martin-Primavesi 1999, p. 28 et n. 5, p. 38. Sur l’usage inattendu
d’un texte documentaire, voir le cas exceptionnel d’une momie de
l’époque gréco-romaine provenant de la nécropole de Douch (dans
l’oasis de Khargha en Égypte) qui portait, collé sur son thorax, un
grand morceau de papyrus grec : il s’agissait d’une liste de
contributions en nature versées par les habitants du village de Douch
au début duIII e siècle ap. J.-C. Voir Dunand-Lichtenberg 1998, p. 111.
38. Osborne 2000, p. 332.
3 9 . Voir le panorama, comme toujours très instructif, dressé par
Martin-Primavesi 1999, p. 43-51. Cf. Bowersock 1990, p. 55-69. Nous
mentionnons, à titre d’exemple, les noms bien connus du poète
Nonnos de Panopolis (V e siècle), auteur des Dionysiaques, ainsi que de



l’alchimiste Zosime de Panopolis (III e -IV e siècle).
40. Pour un aperçu des « points d’interrogation », voir Osborne 2000,
p. 332-335.
41. Voir Janko 2004, p. 2-4 et Osborne 2000, 335-336.
42. Pour les fragments d’Empédocle, l’édition de base est celle de Hans
Diels, Walther Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker , Berlin, 19516, à
laquelle nous nous référons sous la forme abrégée D-K.
43. Papyrus de Strasbourg, a (i) 1 – a (ii) 2. Trad. Martin-Primavesi
1999.
44. La première personne du pluriel de l’indicatif présent en a (i) 6, [
sunercho] meth’, « nous nous réunissons », conservée par les éditeurs,
est corrigée sur le papyrus par une deuxième main en sunerchomen’, à
savoir le neutre pluriel du participe présent, tel qui est connu par la
tradition indirecte, voir le fr. 26, 5 D-K. Sur cette question textuelle,
qui concerne également trois autres passages – a (ii) 17, c 3 et d 8 – et
ses implications importantes, voir, à titre indicatif, Curd 2001, p. 44-48,
ainsi que l’aperçu des di;érentes prises de position qu’elle a suscitées,
par Nucci 2005, p. 383-401.
4 5 . Voir notamment le fr. 115 D-K. Sur le statut du démon
empédocléen, voir en dernier lieu Gain 2007. En ce qui concerne la
position des éditeurs par rapport à la première personne du pluriel,
voir p. 90-95 de leur introduction.
46. Voir, par exemple, le point de vue de L aks 2001, p. 124-125 et de
Inwood 2001, p. 76-77.
47. Inwood 2001, p. 77.
48. Fr. 8 D-K. Trad. Za
ropulo 1953.
49. Voir Martin-Primavesi 1999, p. 186-189. En ce qui concerne plus
généralement leur position sur la théorie physique d’Empédocle, voir
p. 95-97.
50. Il s’agit des vers a (ii) 23-28.
51. a (ii) 29-30, trad. Martin-Primavesi.
52. Dans la lignée notamment de O’Brien 1969.
53. Voir l’analyse de Bollack 2001, p. 173.
54. d 1-4, trad. Martin-Primavesi.
55. Odyssée I, 241 = XIV, 371. Voir le commentaire  ad loc. de Martin-
Primavesi 1999, p. 287-288 et de Messina 2007, p. 156-157.
56. Iliade XXIII, 86.
57. Voir leur analyse à ce sujet : Martin-Primavesi 1999, p. 283-284.
58. Trad. Martin-Primavesi. Pour toute la discussion concernant ces
deux vers, voir p. 291-295.
59. Voir la présentation du fragment par Bollack 2003, p. 104-105.
60. Laks 2001, p. 120-121 fait une brève présentation du problème, par
rapport à la question de savoir s’il s’agit du même distique dont une
version serait la corruption de l’autre (c’est l’avis des éditeurs, cf.
l’opinion de Trépanier 2004, p. 3-5) ou s’il s’agit de deux textes dans
des contextes différents (voir Bollack 2001, p. 174-175).
61. Bollack 2001, p. 175.
62. Empédocle, De la nature, fr. 15 D-K. Trad. Za
ropulo 1953.



63. En ce qui concerne la situation éditoriale complexe qui caractérise
le texte du papyrus, ainsi que le contexte archéologique dont fait
partie sa découverte, presque miraculeuse, voir Betegh 2004, dont le
premier chapitre (intitulé « The 
nd », p. 56-73) est très instructif du
point de vue des données préalables à l’étude du contenu du papyrus.
On signale l’édition récente du papyrus par une équipe de professeurs
grecs de l’université de Thessalonique ; voir Kouremenos-Parassoglou-
Tsantsanoglou 2006. Pour une traduction française du papyrus, voir
Jourdan 2003.
64. Pour certaines de ces questions, l’ouvrage collectif de Laks-Most
1997, est instructif.
65. Janko 1997, p. 62. Cf. ses remarques analogues dans son compte
rendu de l’ouvrage de Betegh 2004 : Janko 2005, p. 2, où il s’exclame
curieusement au sujet de l’usage des papyri pour allumer les bûchers
funéraires : « What better kindling did the ancients have ? ».
66. Livre X, 97, 1 et livre VIII, 44, 14.
67. Ibid., voir supra, n. 62.
68. Betegh 2004, p. 65-68. Cf. Calame 1995, p. 13 et, dernièrement,
Tortorelli-Ghidini 2006, p. 168.
69. Most 1997, p. 117-135.
70. Ibid., p. 130.

Abréviations bibliographiques

Bagnall 2002 : Roger S. Bagnall, « Public Administration and the
Documentation of Roman Panopolis », in Arthur Egberts, Brian P.
Muhs, Jacques Van Der Vliet (ed.), Perspectives on Panopolis. An
Egyptian Town from Alexander the Great to the Arab Conquest , Leiden,
2002, p. 1-12.
Bagnall-Rathbone 2004 : Roger S. Bagnall, Dominic W. Rathbone
(ed.), Egypt. From Alexander to the Early Christians  : an archaeological
and historical guide, Los Angeles, 2004.
Betegh 2004 : Gábor Betegh, The Derveni Papyrus. Cosmology, Theology
and Interpretation, Cambridge, 2004.
Blech 1982 : Michael Blech, Studien zum Kranz bei den Griechen , Berlin,
1982.
Bollack 2001 : Jean Bollack, « “Voir la Haine”. Sur les nouveaux
fragments d’Empédocle », Methodos 1, 2001, p. 173-185.
Bollack 2003 : Jean Bollack, Les puri8cations. Un projet de paix
universelle, Paris, 2003.
Bowersock 1990 : Glen Warren Bowersock, Hellenism in Late
Antiquity, Ann Arbor, 1990.
Burnyeat 1999 : Myles Burnyeat, « Of Love and Strife : Startling new
light on the pre-Socratic universe », Times Literary Supplement  5017,
May 28, 1999, p. 7-8.
Calame 1995 : Claude Calame, « Invocations et commentaires
“orphiques” : transpositions funéraires de discours religieux », in
Marie-Madeleine Mactoux, Evelyne Geny (éd.), Discours religieux dans



l’Antiquité, Paris, 1995, p. 11-30.
Caminos 1986 : Ricardo A. Caminos, « Some Comments on the Reuse
of Papyrus », in Morris L. Bierbrier (ed.), Papyrus : Structure and
Usage, London, 1986, p. 43-61.
Curd 2001 : Patricia Curd, « A New Empedocles ? Implications of the
Strasburg Fragments for Presocratic Philosophy », Proceedings of the
Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy 17, 2001, p. 27-59.
Delatte 1936 : Armand Delatte, « Les Doctrines pythagoriciennes
des livres de Numa », Bulletin de la Classe des lettres et des sciences
morales et politiques. Académie royale de Belgique 32, 1936, p. 19-40.
Derchain 1955 : Philippe Derchain, « La couronne de justi
cation.
Essai d’analyse d’un rite ptolémaïque », Chronique d’Égypte 30, 1955,
p. 225-287.
Diels 1901 : Hermann Diels, Poetarum Graecorum fragmenta.  III/1.
Poetarum philosophorum fragmenta, Berlin, 1901.
Dunand 1995 : Françoise Dunand (avec la collaboration de Roger
Lichtenberg), « Pratiques et croyances funéraires en Égypte
romaine », in Aufstieg und Niedergang der römischen Welt. II. 18.5.
Heidentum : Die religiösen Verhältnisse in den Provinzen , Berlin, 1995, p.
3216-3315.
Dunand-Lichtenberg 1998 : Françoise Dunand, Roger Lichtenberg,
Les momies et la mort en Égypte, Paris, 1998.
Gain 2007 : Frédéric Gain, « Le statut du “daimon” chez
Empédocle », Philosophie Antique 7, 2007, p. 121-150.
Gemelli Marciano 2000 : Laura Gemelli Marciano,
« Martin/Primavesi, L’Empédocle de Strasbourg », (compte rendu),
Gnomon 72, 2000, p. 389-400.
Goyon 1972 : Jean-Claude Goyon, Rituels funéraires de l’ancienne
Égypte. Le rituel de l’Embaumement, le Rituel de l’Ouverture de la Bouche,
Les Livres des Respirations, Paris, 1972.
Graf-Johnston 2007 : Fritz Graf, Sarah Iles Johnston, Ritual texts for
the afterlife. Orpheus and the Bacchic Gold tablets, London, 2007.
Inwood 2001 : Brad Inwood, The Poem of Empedocles. A text and
translation with an introduction, revised edition, Toronto, 2001.
Janko 1997 : Richard Janko, « The Physicist as Hierophant :
Aristophanes, Socrates and the Authorship of the Derveni
Papyrus », Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 118, 1997, p. 61-
94.
Janko 2004 : Richard Janko, « Empedocles, On Nature I 233-364 : A
new construction of p. Strasb. Gr. Inv. 1665-6 »,  Zeitschrift für
Papyrologie und Epigraphik 150, 2004, p. 1-16.
Janko 2005 : Richard Janko, compte rendu de l’ouvrage de G. Betegh
dans la revue électronique Bryn Mawr Classical Review 2005.01.27.
Jankuhn 1980 : Dieter Jankuhn, Lexikon der Ägyptologie III,
Wiesbaden, 1980.
Jourdan 2003 : Fabienne Jourdan, Le Papyrus de Derveni , Paris, 2003.
Kingsley 2002 : Peter Kingsley, « Empedocles for the New
Millennium », Ancient Philosophy 22 (2), 2002, p. 333-413.



Kouremenos-Parassoglou-Tsantsanoglou 2006 : Theokritos
Kouremenos Giorgos Parassoglou, Kyriakos Tsantsanoglou, The
Derveni Papyrus. Edited with Introduction and Commentary, Florence,
2006.
Kurtz-Boardman 1971 : Donna C. Kurtz, John Boardman, Greek burial
customs, London, 1971.
Laks-Most 1997 : André Laks, Glenn Most (ed.), Studies on the Derveni
Papyrus, Oxford, 1997.
Laks 2001 : André Laks, « À propos de l’édition de l’Empédocle de
Strasbourg », Méthexis 14, 2001, p. 117-125.
Lewis 1974 : Naphtali Lewis, Papyrus in Classical Antiquity, Oxford,
1974.
Martin-Primavesi 1999 : Alain Martin, Oliver Primavesi, L’Empédocle
de Strasbourg  ( P. Strasb. gr.  Inv. 1665-1666). Introduction, édition et
commentaire, Berlin/New York, 1999.
Messina 2007 : Gaetano Messina, « Empedocle “rivisitato” : testo,
traduzione e commento dei frammenti di Strasburgo », in G.
Messina, Dalla 8sica di Senofane all’Empedocle di Strasburgo. Studi di
filosofia presocratica, Bari, 2007, p. 101-165.
Mosher 2002 : Malcolm Mosher, « The Book of the Dead Tradition at
Akhmim during the Late Period », in Arthur Egberts, Brian P. M uhs,
Jacques Van Der Vliet (ed.), Perspectives on Panopolis. An Egyptian
Town from Alexander the Great to the Arab Conquest , Leiden, 2002, p.
201-209.
Most 1997 : Glenn Most, « The 
re next time. Cosmology,
allegoresis, and salvation in the Derveni Papyrus », Journal of Hellenic
Studies 117, 1997, p. 117-135.
Nucci 2005 : Matteo Nucci, « L’Empedocle di Strasburgo. La
questione delle tre theta », Elenchos 26, 2005, p. 379-401.
O’Brien 1969 : Denis O’Brien, Empedocles’Cosmic Cycle. A
Reconstruction from the Fragments and Secondary Sources, Cambridge,
1969.
Osborne 2000 : Catherine Osborne, « Rummaging in the recycling
bins of Upper Egypt », Oxford Studies in Ancient Philosophy  18, 2000, p.
329-356.
Pippidi 1967 : Dionis M. Pippidi, « In jurul papirilor de la Derveni şi
Callatis », Studii Clasice IX, 1967, p. 203-210.
Pippidi 1984 : Dionis M. Pippidi, Parerga. Écrits de philologie,
d’épigraphie et d’histoire ancienne, Bucureşti, Paris, 1984.
Preisendanz 1933 : Karl Preisendanz, Papyrusfunde und
Papyrusforschung, Leipzig, 1933.
Pugliese Carrtelli 2001 : Giovanni Pugliese Carrtelli, Le lamine d’oro
or8che. Instruzioni per il viaggio oltromondano degli iniziati greci,
Milano, 2001 [trad. française par A.-Ph. Segonds et C. Luna, Les
lamelles d’or orphiques, Paris, 2003].
Rosenfeld-Loeder 2006 : Annette Rosenfeld-Loeder, La poétique
d’Empédocle : cosmologie et métaphore, Bern, 2006.
Santaniello 2004 : Carlo Santaniello, « Empedocle : uno o due cosmi,



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

una o due zoogonie ? », in Livio Rossetti, Carlo Santaniello (ed.),
Studi sul pensiero e sulla lingua di Empedocle , Bari, 2004, p. 23-81.
Smith 1997 : Mark Smith, « Dating Anthropoid Mummy Cases from
Akhmim : The Evidence of the Demotic Inscriptions », in Morris L.
Bierbrier (ed.), Portraits and Masks. Burial Customs in Roman Egypt ,
London, 1997, p. 66-71.
Tortorelli-Ghidini 2006 : Marisa Tortorelli-Ghidini, Figli della terra e
del cielo stellato. Testi orfici con traduzione e commento , Napoli, 2006.
Trépanier 2004 : Simon Trépanier, Empedocles. An Interpretation,
London, 2004.
Turner 1968 : Eric Gardner Turner, Greek Papyri. An Introduction,
Oxford, 1968.
Van der Ben 1999 : Nicolaas van der Ben, « The Strasbourg Papyrus
of Empedocles : Some Preliminary Remarks », Mnemosyne 52, 1999,
p. 525-544.
Willi 1998 : Andreas Willi, « Numa’s Dangerous Books. The Exegetic
History of a Roman Forgery »,  Museum Helveticum 55, 1998, p. 139-
172.
Yoyotte 1977 : Jean Yoyotte, « Contribution à l’histoire du Chapitre
162 du Livre des Morts », Revue d’Égyptologie 29, 1977, p. 194-202.
Za
ropulo 1953 : Jean Za
ropulo, Empédocle d’Agrigente, Paris, 1953.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Anancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Abstract
	En guise d’introduction
	Une couronne dans une tombe
	Un texte dans une tombe
	Un papyrus de qualité
	Être couronné d’un texte d’Empédocle pour l’éternité ?
	Le parallèle du papyrus de Derveni
	Nos partenaires

