
La poésie didactique dansLa poésie didactique dans
l’Antiquité : une inventionl’Antiquité : une invention
des Modernesdes Modernes

Anabases. Traditions et réceptions de l'AntiquitéAnabases. Traditions et réceptions de l'Antiquité , , n°21n°21, , 20152015 , , p. 25-38p. 25-38

Abstract
This work proposes to analyse to what corresponds in Antiquity
the category of “didactic epos” (or “didactic poetry”), commonly
used by modern scholars with reference to works such as the
Works and Days, the De rerum natura  or the Georgics, in opposition
to the category of “narrative epos” (or sometimes only “epos”),
which includes Homer’s poems, the Aeneid, etc. An
anthropological and pragmatic inquiry reveals that the category
of “epos” or “didactic poetry” did not exist among the Ancients.
Subsequently, the author attempts to %nd in which moment the
category of “didactic poetry” begins to be used, and he veri%es
that it is a 18th century category.

La catégorie de «   poésie didactique   »est une catégorie couramment
employée à propos de poèmes tels que Les Travaux et les Jours
d’Hésiode, des poèmes présocratiques comme Sur la nature de
Parménide ou d’Empédocle, des poèmes hellénistiques comme les
Phénomènes d’Aratos ou les Thériaques de Nicandre, ou encore à propos
de poèmes latins comme le De rerum natura  de Lucrèce, les Géorgiques,
ou les Astronomiques de Manilius.

Or, comme on l’a remarqué depuis longtemps, cette catégorie
n’existait pas dans l’Antiquité 1. Elle n’existait pas non plus à la
Renaissance, ni dans la poésie de l’âge classique 2. La question que je
souhaiterais poser dans cet article est donc double : d’où vient que
nous parlons de « poésie didactique », et comment les Anciens
parlaient-ils des poèmes que nous considérons, nous, comme
« didactiques » ?

Pierre Vesperini

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=67


Un lecteur moderne aura facilement l’impression qu’il y a entre
Hésiode et Homère, ou entre le De rerum natura et l’ Énéide, une
di>érence de genre. Ce que je voudrais essayer de montrer, c’est que
cette impression est déterminée par le « sol silencieux », pour le dire
avec Foucault, à partir duquel sont produits nos discours. Elle repose
en e>et sur la distinction moderne entre « description » et
« narration ». On aurait d’un côté des poèmes qui racontent des
histoires, comme l’ Iliade ou l’ Énéide, et de l’autre des poèmes qui
décrivent : Aratos décrit les constellations, Nicandre les di>érents
types de bêtes venimeuses, etc. Cette première distinction recouvre
une autre distinction familière aux modernes : celle entre %ction et
science. Les poèmes qui racontent des histoires sont rangés du côté de
la %ction, ceux qui décrivent la nature (ou des parties de la nature)
sont rangés du côté de la science.

C’est ce partage moderne entre une poésie descriptive, scienti%que, et
une poésie narrative, fictionnelle, qui va fonder la distinction moderne
entre poésie didactique et poésie épique. Par « poésie didactique », les
savants modernes entendent en e>et un genre poétique particulier,
dans lequel la poésie sert de moyen à la communication d’un savoir.
Les exposés qu’on rencontre sur les caractéristiques du genre
didactique l’opposent souvent à la « poésie épique », qui n’aurait pas
pour %n d’enseigner mais de divertir, en communiquant non pas un
savoir, mais des histoires. On oppose ainsi couramment Homère et
Hésiode, en disant que l’un est le fondateur de l’épopée et l’autre le
fondateur de la poésie didactique. L’un raconterait des histoires, donc
serait plutôt du côté de la %ction, l’autre communiquerait des
enseignements, donc serait plutôt du côté de la sagesse, voire de la
philosophie. L’opposition entre « poésie didactique » et « poésie
épique » détermine ainsi une série d’oppositions :

poésie didactique poésie épique
description narration

instruction (et plus généralement
philosophie, science)

poésie (et plus généralement
art, littérature)

savoir, vérité, science, philosophie,
sagesse

histoires, mythes, fiction,
littérature

sérieux, sévérité séduction, plaisir
utilité jeu, donc inutilité

Hésiode Homère
Aratos ( Phénomènes), Nicandre (

Thériaques, Alexipharmakes)
Apollonius de Rhodes,
Argonautiques

Lucrèce, Géorgiques, Manilius… Virgile (comme auteur de l’
Énéide), Lucain, Stace…

Le savoir communiqué n’est pas n’importe quel savoir : il s’agit de
« vérités importantes » ou de « quelque art utile à la vie », pour citer



une des premières dé%nitions du genre3. Si Nicandre écrit un poème
sur les poisons et les serpents vénéneux, c’est parce que la mort par
empoisonnement était la première cause de mortalité dans
l’Antiquité ; si Virgile écrit les Géorgiques, c’est pour soutenir la
politique agricole d’Auguste. Il n’est pas diGcile de reconnaître,
derrière ce discours savant, une idée des Lumières : les vérités
importantes et les arts utiles doivent être communiqués aux hommes.
À la poésie de prêter à la communication de ce savoir son charme et sa
douceur4.

Outre l’absence, dans l’Antiquité, de la notion de « poésie didactique »,
ce discours moderne sur la poésie didactique antique se heurte à deux
problèmes. D’abord, la plupart des œuvres illustrant ce que les
Modernes appellent « poésie didactique » sont des poèmes épiques,
c’est-à-dire des poèmes en hexamètres. Mais ils ne sont pas considérés
comme des épopées, parce que, dans le langage moderne, une épopée
est censée être un poème narratif et %ctionnel, « racontant les exploits
des dieux ou des héros de façon grandiose ». Nous avons vu que
l’opposition entre « didactique » et « épique » recouvrait une
opposition entre « enseigner » et « raconter ». Or cette dernière
opposition n’est pas pertinente pour l’Antiquité. Personne n’y
opposait Homère et Hésiode comme nous le faisons. En e>et, pour la
plupart des Anciens, et jusqu’à la %n de l’Antiquité, Homère est le père
de tout savoir et de toute sagesse. Si Hésiode lui est parfois associé
dans ce rôle, il n’est jamais question de lui contester la primauté :
Homère est l’éducateur de la Grèce, dès l’origine, comme le dit
Xénophane 5. C’est à ce titre que d’autres sages compositeurs de
poèmes épiques, comme Parménide ou Empédocle, rivaliseront avec
lui. Et c’est à ce titre qu’il sera attaqué par Pythagore ou Héraclite, et
bien sûr par Platon.

Aucun, cependant, ne réussira à le détrôner, comme le montre le relief
hellénistique du sculpteur Archélaos de Priène, au bas duquel les
personni%cations de muthos, d’ historia, de poiesis, de tragodia, de
komodia, mais aussi de phusis, d’ arètè, de mnèmè, de pistis et en%n de
sophia, viennent sacri%er un taureau à Homère, assis sur un trône
(comme Zeus en haut du relief), devant Chronos et Oikoumenè 6.

Cette idée réapparaîtra en Europe avec les humanistes : pour
Melanchthon, « Homère enseigne ce qui est juste et utile, mieux que
Chrysippe et Crantor ». Après plusieurs exemples, il ajoute qu’il a
voulu montrer que la connaissance des bons auteurs ne forme pas
seulement la langue, mais aussi le cœur7. Elle est encore défendue au
début du xviii e siècle par un philosophe libre penseur, Thomas Collins 



8.

En dehors des poèmes d’Homère, les « mythes » en général sont
source d’enseignement et de savoir : directement, par leur valeur
« sapientielle » et, dirions-nous aujourd’hui, « scienti%que » et
« philosophique », par leur exemplarité éthique et esthétique ;
indirectement, par les explications (scholies, gloses, allégories)
auxquels il donnent lieu : à partir de poèmes comme les Argonautiques
d’Apollonius de Rhodes ou la Thébaïde de Stace, on pouvait faire le tour
encyclopédique de toutes les connaissances. C’est la raison pour
laquelle la Bibliothèque d’Apollodore, immense encyclopédie
mythographique, s’ouvrait par cette épigramme au lecteur9 :

Αἰῶνος σπείρημα ἀφυσσάμενος ἀπ' ἐμεῖο
παιδείης, μύθους γνῶθι παλαιγενέας
εἰς ἐμὲ δ'ἀθρῶν
εὑρησεις ἐν ἐμοὶ πάνθ' ὅσα κοσμος ἔχει.

De moi tu tires la semence de l’éternel savoir : la
connaissance des légendes antiques. 
[…] Regarde-moi, en moi tu trouveras tout ce que contient
l’univers.

Pour un Moderne, il peut sembler étonnant qu’un recueil
mythographique prétende o>rir à son lecteur non pas du plaisir, mais
du savoir, et qui plus est le principe même (σπείρημα) de « l’éternel
savoir » ainsi que la connaissance de « tout ce que contient l’univers ».
Mais c’est que cette culture ignorait les oppositions qui nous sont
familières – du « mythe » et de la science, de l’imaginaire et du
rationnel, du plaisir et de l’instruction. Les mythes étaient des savoirs :
à ce titre, ils enseignaient, exactement comme les savoirs antiques
auxquels, contrairement aux mythes, nous reconnaissons encore le
titre de savoir : agriculture (nous avons des écoles d’agriculture),
astronomie, médecine, philosophie. De ce point de vue, un poème
ayant une matière mythique, comme l’ Iliade ou les Argonautiques, l’
Énéide ou les Métamorphoses, est tout autant « didactique » que Les
Travaux et les Jours ou les Phénomènes d’Aratos.



Au moins en ce qui concerne la poésie grecque préclassique, il serait
diGcile de trouver des exemples de poètes qui ne soient pas en même
temps des sages, des « maîtres de vérité » : Sappho, Archiloque,
Alcman (fragment cosmogonique), Tyrtée, Pindare, Simonide, sans
parler des poèmes à chanter dans les banquets de Solon ou de
Théognis, qui sont eux aussi destinés indissociablement à charmer
qu’à enseigner. C’est une autre opposition paradigmatique moderne,
celle des lettres et des sciences, qui empêche d’apercevoir ce fait
massif qu’en général, les poètes enseignent. Mais ils enseignent des
savoirs que les Modernes ne reconnaissent pas comme savoirs : outre
les mythes, ils enseignent les savoirs de l’amour, du banquet et du vin,
les savoirs éthiques du guerrier, les chants et les danses des chœurs.

Ainsi, l’opposition entre une poésie didactique et une poésie épique,
c’est-à-dire entre une poésie qui enseigne et une poésie qui raconte,
n’est pas tenable, car elle repose sur une conception du savoir dont les

Figure 1. Figure 1 : Le bas relief hellénistique d'Archélaos
de Priène, British Museum



dé%nitions, les classements, les hiérarchies, sont étrangers à
l’Antiquité, mais aussi au Moyen Âge.

La deuxième diGculté à laquelle se heurte le discours moderne sur la
poésie didactique, c’est que l’association du savoir et de l’utilité,
évidente pour des Modernes, ne l’était pas pour les Anciens, et encore
moins lorsqu’il s’agissait de poésie. On lit couramment, nous l’avons
dit, que les « poèmes didactiques » hellénistiques cherchaient à
faciliter la communication de tel ou tel savoir (astronomie,
médecine…) en le rendant plus attrayant, grâce à la poésie.

En réalité, les traités en prose suGsaient amplement. On apprenait
l’astronomie dans Eudoxe de Cnide. Pourquoi alors le roi Antigone le
Borgne a-t-il commandé son poème à Aratos ? La réponse se trouve
dans la Vie d’Aratos 10 :

ὃς παρὰ τῷ βασιλεῖ γενόμενος καὶ εὐδοκιμήσας ἔν τε ἄλλῃ
πολυμαθείᾳ καὶ τῇ ποιητικῇ προετράπη ὑπ' αὐτοῦ τὰ
Φαινόμενα γράψαι, τοῦ βασιλέως Εὐδόξου ἐπιγραφόμενον
βιβλίον Κατόπτρον δόντος αὐτῷ καὶ ἀξιώσαντος τὰ ἐν αὐτῷ
καταλογάδην λεχθέντα περὶ τῶν φαινοένων μέτρῳ
ἐντεῖναι καὶ ἅμα εἰπόντος ὡς εὐδοξότερον ποιεῖς τὸν
Εὔδοξον ἐντείνας τὰ παρ ' αὐτῷ κείμενα μέτρῳ.

[Aratos], parvenu auprès du roi, se %t connaître par son
savoir, mais en particulier par son savoir en matière de
poétique. Le roi l’exhorta à écrire les Phénomènes en lui
donnant le livre d’Eudoxe. Il jugeait bon que ce qui y était
dit en manière de catalogue sur les phénomènes soit mis en
vers, ajoutant ceci : « En mettant ses mots en vers, tu
rendras Eudoxe plus illustre. »

Il s’agissait donc, non pas de mettre la poésie au service de la prose, la
littérature au service de la science, la %ction au service du vrai, mais
de prendre une certaine matière, en l’occurrence « Eudoxe », et de la
travailler de façon à en faire une œuvre d’art. Travailler à en faire une
œuvre d’art, c’est lui donner de l’ enargeia, et lui donner de l’ enargeia,
c’est rivaliser avec Homère, le maître de l’ enargeia 11 . C’est pourquoi
l e s Phénomènes se présentent comme une série d’ecphraseis
mythologiques des constellations12. Comme le dit Manilius, le ciel
d’Aratos est une longue fabula. Rien n’empêche qu’on se serve de ce
poème pour enseigner l’astronomie, par exemple en corrigeant ses
erreurs13. Mais Aratos n’a pas composé son poème pour enseigner. Il a
voulu faire une œuvre d’art. C’est aussi pourquoi Aratos n’a pas à être
lui-même un astronome, pas plus que Nicandre ne devait être
agriculteur et médecin pour composer ses Géorgiques et ses Thériaques.

Le fonctionnement des Phénomènes est donc exactement l’inverse de ce
qu’en disent les tenants de la catégorie de « poésie didactique » : il ne



vise pas à enseigner à partir de la poésie ou grâce à la poésie ; il vise à
faire une œuvre d’art à partir d’un champ du savoir, d’être par son art,
en tant que poète, à la hauteur de sa matière. C’est là-dessus que
portent tous les jugements sur l’œuvre d’Aratos : il s’agit de savoir s’il
réussit ou non à faire une œuvre d’art qui s’élève à la même hauteur
que sa matière14.

De la même façon, si à RomeCicéron, Varron d’Atax, Helvius Cinna,
Ovide, Germanicus, Aviénus, le père de Stace 15, l’empereur Gordien 16,
sans oublier le poète anonyme de l’ Aratus Latinus et de « nombreux
autres », selon saint Jérôme, font chacun à leur tour des
« traductions » d’Aratos, ce n’est pas pour « communiquer » le savoir
d’Aratos, ce n’est pas dans le but de corriger une traduction
précédente pour la rendre plus exacte, mais dans le but de rivaliser
avec d’autres poèmes latins dans l’entreprise esthétique consistant à
faire une œuvre plus belle que la précédente, et qui soit à Rome une
œuvre d’art équivalente aux Phénomènes 17.

Il en va de même pour Nicandre de Colophon, dont nous avons perdu
les Métamorphoses et les Géorgiques, mais dont nous avons encore deux
poèmes étonnants : les Thériaques, qui portent sur les serpents
venimeux, et les Alexipharmakes, qui portent sur les remèdes aux
poisons. Nicandre n’a pas composé ces deux poèmes parce que la mort
par poison était la cause de mort la plus fréquente dans l’Antiquité 18.
Comme Aratos avec la matière astronomique, Nicandre a fabriqué une
œuvre d’art en prenant pour matière le savoir médical. Ici aussi, faire
une œuvre d’art, c’est faire un poème animé par l’ enargeia et bourré
d’érudition. Ici aussi, c’est devenir un émule d’Homère, comme en
témoigne la sphragis des Thériaques :

καί κεν Ὁμηρείοιο καὶ εἰσέτι Νικάνδροιο 
μνῆστιν ἔχοις, τὸν ἔθρεψε Κλάρου νιφόεσσα πολίχνη.

Et de Nicandre l’homérique tu pourras à jamais te souvenir,
qui grandit dans la blanche bourgade de Claros.

La pragmatique est donc là encore esthétique : c’est pourquoi, loin de
faciliter la communication scienti%que, le poème au contraire la
suspend. Le texte de Nicandre, conformément à l’esthétique de
l’épopée alexandrine, est extrêmement obscur. Dès lors, comme l’ont
bien vu les éditeurs anglais de Nicandre, «  The victim of snake-bite or
poison who turned to Nicander for 0rst-aid would be in sorry plight 19  ». Les
poèmes de Nicandre ne sont donc pas des manuels toxicologiques
versi%és, pour être mieux mémorisés20. Ils ne sont pas destinés à
communiquer (les traités des médecins suGsaient) mais à proposer à
l’admiration du public une œuvre d’art exceptionnelle.

Dès lors, comme pour l’opposition Homère-Hésiode, il n’y a pas non
plus d’opposition entre Aratos et Nicandre et les autres poètes épiques



hellénistiques. Aratos et Nicandre sont désignés comme des poètes

épiques, au même titre qu’Apollonius de Rhodes 21. Il y a une
distinction de « matière » : l’un chante les constellations, l’autre les
poisons, l’autre l’expédition des Argonautes. Mais ils font la même
chose : cette distinction de matière ne correspond pas à une
distinction pragmatique. C’est pourquoi un même poète pouvait écrire
un poème à matière mythologique et un poème à matière
agronomique. C’est pourquoi ils n’ont aucun mal à insérer dans leurs
poèmes des séquences venues d’une matière di>érente, pour montrer
qu’ils sont capables de composer des poèmes sur des matières
différentes22.

Il n’y a rien de plus étonnant pour les lecteurs modernes que le succès
remporté dans l’Antiquité par ces poèmes hellénistiques à matière
« scienti%que ». Comment pouvait-on se passionner pour les
Phénomènes d’Aratos ou les Alexipharmakes de Nicandre ? Pourquoi les
Romains rivalisaient-ils de traductions d’Aratos ou de vers sur les
éruptions de l’Etna ? Lucilius, le destinataire de Sénèque, ne pourra
pas s’abstenir de chanter l’Etna, « ce lieu de tous les poètes » (Lucrèce,
Virgile, Ovide…) : Quid tibi do ne Aetnam describas in tuo carmine, ne hunc
sollemnem omnibus poetis locum adtingas ?

C’est notre culture esthétique qui nous empêche d’accepter qu’on ait
pu trouver « beau » un poème chantant les serpents venimeux et les
remèdes contre les poisons, qu’on puisse prendre plaisir et s’amuser
au savoir sans chercher à en faire son pro%t. Le savoir pour les
Modernes n’a pas de valeur esthétique en tant que savoir. Et la poésie
didactique, en tant que catégorie moderne, repose justement sur l’idée
qu’il faudrait « l’habilller » poétiquement pour le rendre attractif.
Dans l’Antiquité classique et hellénistique, le savoir en tant que tel est
beau, objet d’émerveillement et de plaisir : c’est pour nous un monde
étrange où un volcan fait venir l’eau à la bouche ( Aut ego te non novi
aut Aetna tibi salivam movet, dit Sénèque à Lucilius), où un roi, pour
complaire à ses amis, leur o>re des herbes comestibles infectées de
sucs vénéneux23 ; où les Indiens peuvent o>rir à Auguste un jeune
homme sans bras, mais capable de tirer à l’arc avec ses pieds24 ; un
monde où l’on est prêt à mourir pour posséder le cheval de Diomède,
bien qu’il porte la mort à ses possesseurs l’un après l’autre25. Les
mirabilia ne sont pas une partie du savoir. Ils sont le savoir.

La valeur du savoir réside pour les Modernes moins dans sa beauté que
dans son utilité. C’est pourquoi les commentateurs qui veulent
« sauver » les poèmes de Nicandre parlent de son utilité. C’était
l’inverse dans l’Antiquité. Les savoirs encyclopédiques de la παιδεία
sont des savoirs inutiles, au sens où ils fonctionnent dans un espace



voué au loisir et à la détente, au jeu et à la beauté. L’idée qu’il faut
privilégier l’utilité pratique des savoirs n’était pas absente dans
l’Antiquité, mais minoritaire.

C’est cette pragmatique esthétique que nous retrouvons à Rome avec
les poèmes dits « didactiques » de Lucrèce, Virgile ou Manilius. Il s’agit
à la fois non pas de communiquer un savoir mais, pour répondre à une
commande (car on ne se lance pas tout seul dans la composition d’un
poème épique de cette ampleur), de faire une œuvre d’art ( illustrare)
avec une certaine matière relevant des savoirs lettrés (les écrits
d’Épicure, les Travaux et les Jours , l’astronomie, l’astrologie …). Il
s’agissait de poètes professionnels : Lucrèce n’était pas plus
philosophe que Virgile agronome. D’après une petite épopée, la Ciris,
dans laquelle un poète invite le noble Valerius Messalla à lui passer
commande d’une grande épopée philosophique, il est possible que les
poètes aient o>ert à de riches Romains de petits poèmes pour montrer
leur talent et obtenir une commande importante. C’est ainsi que
Lucrèce composa son De rerum natura  pour C. Memmius, un sénateur
qui voulait associer à son nom le prestige d’Épicure ( auctoritas Epicuri),
ou encore que Virgile composa ses Géorgiques pour Mécène. Le
prologue du livre III illustre bien la nécessité, pour le poète épique, de
trouver une matière à mettre en lumière26 :

Cetera quae vacuas tenuissent carmine mentes,
omnia iam volgata : quis aut Eurysthea durum
aut inlaudati nescit Busiridis aras ?
[…] Temptanda via est qua me quoque possim
tollere humo victorque virum volitare per ora.

Toutes les matières capables de capter les esprits ont déjà
été enseignées. Qui ignore le terrible Eurysthée ou les
autels de Busiris ? […] Je dois donc tenter une route par
laquelle moi aussi je puisse me hisser du sol et, victorieux,
voler dans les airs.

On voit bien ici que le choix de la matière « géorgique » ne correspond
pas à une nécessité intérieure ou à un projet intellectuel, scienti%que,
politique. Il s’agit de trouver une matière qui permette à l’artiste de
montrer ce dont il est capable. Or comme tout a déjà été dit, comme les
autres poètes ont déjà chanté la mythologie, il lui faut trouver une
matière nouvelle. Il ne s’agit pas de prendre au pied de la lettre ce que
dit ici Virgile – il n’était pas le premier à chanter la matière des
Géorgiques – mais de repérer et de retrouver ici la pragmatique
esthétique de la poésie hellénistique. Le témoignage de Sénèque vient
encore le confirmer27 :

Vergilius noster […] non quid verissime sed quid decentissime
diceretur aspexit, nec agricolas docere voluit sed legentes
delectare.



Notre Virgile ne visait pas la stricte vérité, et il n’a pas
voulu instruire les paysans, mais donner du plaisir à ceux
qui lisent.

On retrouve ce même dispositif esthétique, où le poème doit se hisser à
la hauteur de sa matière, chez Manilius 28 :

Hunc mihi tu, Caesar, […]
das animum viresque facis ad tanta canenda. […].
Bina mihi positis lucent altaria flammis,
ad duo templa precor duplici circumdatus aestu
carminis et rerum. Certa cum lege canentem
mundus et immenso vatem circumstrepit orbe
vixque soluta suis immittit verba figuris.

Ce courage, c’est toi qui me le donnes, César, et les forces
qu’il faut pour chanter des choses si grandes. […] Devant
moi les �ammes éclairent deux autels, j’adresse mes prières
à deux temples, entouré par la double e>ervescence du
poème et de l’univers. Autour du prophète qui chante un
chant réglé, l’orbe du cosmos immense résonne, qui même
à la prose permet à peine de formuler ses figures.

Cette pragmatique esthétique réapparaît à la Renaissance, avec des
poèmes chantant les constellations, l’élevage des vers à soie, le jeu
d’échecs, ou encore la syphilis. Le poème que lui consacre Fracastor a
un immense succès : là encore, nous avons a>aire à une culture très
di>érente de la nôtre ; à la %n du xviii e siècle, le passage le plus aimé
de Lucrèce est la description de la peste à Athènes 29.

De même, on retrouve à la Renaissance le même système de
commande que nous avons vu plus haut avec la Ciris, avec le passage
du petit poème au grand poème : Léon X, ayant approuvé le poème de
Vida sur les vers à soie, commande la Christiade.

Personne ne parle encore de poésie didactique : ni Du Bellay ni
Ronsard ni Le Tasse ni, plus tard, Boileau. Il y a des épopées, qui
portent sur la nature ou sur les hauts faits des héros, mais cette
distinction de matière, comme dans l’Antiquité, n’est pas une
distinction générique, pragmatique : ce sont, avec des matières
différentes, les mêmes types d’objets.

Il faut cependant distinguer à la Renaissance entre les poèmes qui
renouent avec la tradition esthétique des poèmes antiques et ceux qui
prétendent agir sur la conscience des lecteurs, et qui se rattachent à la
tradition médiévale du poème sacré. C’est là aussi un signe de ce que la
catégorie de « poésie didactique » est ancrée dans la culture
intellectuelle moderne : jamais ne sont donnés comme exemples tous
les poèmes médiévaux qui pourtant voulaient enseigner (Alain de
Lille, Bernard Silvestre, Dante, etc.), parce qu’il s’agit d’un savoir



religieux, et donc pas d’un savoir véritablement considéré comme tel
par les Modernes.

Il faut attendre l’époque des Lumières pour que naisse véritablement
l’idée que la poésie peut communiquer le savoir plus facilement et plus
agréablement. Il n’est alors plus question de pragmatique esthétique.
Si le cardinal de Polignac fait un anti-Lucrèce, c’est parce que, dit-il, en
discutant avec Pierre Bayle, il s’est rendu compte du danger que
l’épicurisme faisait courir aux hommes de son temps30. On n’imagine
pas aujourd’hui le succès de poèmes comme l’ Essay on man de Pope, les
discours en vers de Voltaire (« discours » en vers justement, et non
poèmes), ou encore les poèmes de l’abbé Delille 31. Mais la tradition de
la « poésie didactique », c’est-à-dire, pourrait-on dire en paraphrasant
Péguy, de la poésie « de propositions » (philosophiques ou
théologiques)32 reçut probablement un coup fatal avec le romantisme
et l’idéalisme allemand, autonomisant la poésie comme forme de
savoir à part entière, et non pas comme véhicule ou moyen d’un savoir
aussi prosaïque que l’art des jardins, le fonctionnement du baromètre,
les vertus du cidre ou de l’eau, la circulation du sang, « l’art de
préserver sa santé ». Hegel, qui déteste la poésie didactique, cite
souvent Schiller ou Goethe. Il est signi%catif que Flaubert, dans ses
notes sur l’ Esthétique, relève l’arbitraire qu’il y a à classer ensemble
Lucrèce, Virgile et l’abbé Delille : « Il aurait fallu montrer pourquoi les
deux premiers sont si au-dessus du troisième33 ! » Désormais, la poésie
n’était plus la servante de la science : elle redevenait, en un sens, une
part du savoir.

Notes

1. J. Warton, Re<ections on Didactic Poetry, Londres, 1753, p. 291 : «  The
ancients have left us no rules or observations concerning this species of
poetry ». On lit parfois qu’Aristote, en disant que le poème d’Empédocle
était un « discours versi%é », aurait reconnu dans ce poème de la
poésie didactique. Cf.  Sur les poètes, fr. 1 Ross = Diogène Laërce, VIII,
57 : Ἀριστοτέλης δ'ἐν τῷ περὶ ποιητῶν φησὶν ὅτι καὶ Ὁμηρικὸς ὁ
Ἐμπεδοκλὴς καὶ δεινὸς περὶ τὴν φράσιν γέγονε, « Aristote, dans son
écrit sur les poètes, dit qu’Empédocle est également homérique et s’est
avéré un maître du verbe ». Or, d’une part, cette façon de décrire le
poème d’Empédocle est très tendancieuse, caractéristique de l’attitude
d’Aristote, qui, comme il l’a fait pour les tragédies, essaie souvent de
dégager des œuvres qu’il lit tout ce qui peut rappeler leurs conditions
d’énonciation, pour en extraire un contenu : dans les tragédies, c’était
l’intrigue, le muthos ; dans le poème d’Empédocle, c’est le logos. Et,
d’autre part, Aristote, loin d’appliquer la notion de « poésie
didactique », exclut au contraire Empédocle de la poésie, pour le



rattacher au discours philosophique. L’idée d’Aristote est d’ailleurs
assez isolée dans l’Antiquité, mais on la retrouve chez Plutarque, de
audiendis poetis, 16  c :  τὰ δ' Ἐμπεδοκλέους ἔπη καὶ Παρμενίδου καὶ
θηριακὰ Νικάνδρου καὶ γνωμολογίαι Θεόγνιδος λόγοι εἰσὶ κεχρήμενοι
παρὰ ποιητικῆς ὥσπερ ὄχημα τὸ μέτρον καὶ τὸν ὄγκον, ἵνα τὸ πεζὸν
διαφύγωσιν, « Les vers épiques d’Empédocle, de Parménide, les
Thériaques de Nicandre et les discours gnomiques de Théognis sont des
discours qui ont en quelque sorte emprunté le char de la poésie, c’est-
à-dire son mètre et sa grandeur, a%n d’éviter la prose. » On retrouve la
même attitude à la Renaissance chez Castelvetro, éditeur et
commentateur de la Poétique d’Aristote, estimant que, si Virgile n’avait
écrit que les Géorgiques, il ne devrait pas être compté au nombre des
poètes. On cite également pour justi%er l’emploi de la catégorie de
« poésie didactique » deux grammairiens tardifs, Diomède et Servius.
Servius, dans son prologue du commentaire aux Géorgiques : Et hi libri
didascalici sunt, unde necesse est, ut ad aliquem scribantur. Nam praeceptum
et doctoris et discipuli personam requirit : unde ad Maecenatem scribit sicut
Hesiodus ad Persen, Lucretius ad Memmium. Mais Servius ne dit pas pour
autant que la poésie didascalique est un genre à part, c’est-à-dire que
le caractère didactique détermine une poétique di>érente de la
poétique de l’ Énéide : tout Virgile est « plein de science » (scientia
plenus), comme il le dit au début de son commentaire du livre VI de l’
Énéide, en faisant remonter la tradition de cette poésie sapientielle à
Homère  : Totus quidem Vergilius scientia plenus est, in qua hic liber possidet
principatum, cuius ex Homero pars maior est. et dicuntur aliqua simpliciter,
multa de historia, multa per altam scientiam philosophorum, theologorum,
Aegyptiorum, adeo ut plerique de his singulis huius libri integras scripserint
pragmatias. « Dans tout Virgile, on trouve de la science, et dans ce
domaine ce livre tient le premier rang, dont la plus grande partie vient
d’Homère. Pour le reste, certaines choses sont dites simplement,
beaucoup sont tirées de l’Histoire, beaucoup sont tirées de la science
sublime des philosophes, des théologiens, des Égyptiens, au point que
de nombreux auteurs ont consacré des commentaires entiers sur
chacun de ces di>érents éléments. » Chez Diomède, le quali%catif
didascalice est également une étiquette, à l’intérieur d’une taxinomie
complexe, véritable « système à tiroirs » pour le dire avec E.R. Curtius
( La Littérature européenne et le Moyen Âge latin , tr. fr., Paris, 1991 [19532],
p. 688-692), qui montre bien comment le classement n’a rien à voir
avec les classements qui nous sont familiers. Mais on ne peut en tirer
que les Anciens distinguaient une poétique didactique d’une poétique
«   narrative   », comme le fait K. Volk ( The Poetics of Latin Didactic :
Lucretius, Vergil, Ovid, Manilius, Oxford, 2002), qui fait un grave
contresens sur l’expression «  genus enarratiuum  », lequel ne signi%e
pas « genre narratif », mais « genre explicatif, herméneutique ».
2 . Elle n’apparaît par exemple ni chez Du Bellay ni chez Ronsard ni
chez Boileau.
3 . D. de Mairan, Éloge du cardinal de Polignac , Paris, 1747 : « L’ Anti-
Lucrèce est un poème latin du nombre de ceux qu’on appelle



didactiques, parce qu’ils ont pour but d’enseigner des vérités
importantes ou quelque art utile à la vie. »
4. J. Warton, Reflections, p. 292 : « To render instruction amiable, to soften
the severity of science, and to give virtue and knowledge a captivating and
engaging air, is the great privilege of the didactic muse. »
5 . Xénophane, fr. 10 Diels-Kranz : ἐξ ἀρχῆς καθ' Ὅμηρον ἐπεὶ
μεμαθήκασι πάντες, « Depuis le commencement, tout le monde
apprend d’après Homère… ».
6 . P. Zanker, Die Maske des Sokrates : Das Bild des Intellektuellen in der
antiken Kunst, Munich, 1995, p. 154-157.
7 . Melanchthon, Declamationes, III, Eloquentiae encomium, p. 36-37
(cité par E.R. Curtius, La littérature, p. 332) : Nec dubitarim ad0rmare,
quod Horatius censuit, Homerum, quid rectum, quid utile sit, melius Chrysippo
et Crantore docere. […] Neque enim plures Homeri locos his attingere visum
est. Tantum hos indicaui, ut studiosis adulescentibus 0dem facerem bonorum
scriptorum cognitione non os tantum ac linguam, sed pectus etiam formari.
8. R. Bentley, Remarks upon a Late Discourse of Free-Thinking , Cambridge,
1713 : Homer’s Iliad he admires, as the epitome of all arts and sciences. […]
Be it so. […]. And yet I am apt to fancy, if our author had no better an
artist than the old poet for his shoes, he would be as sorry a free-walker
as he is now a free-thinker. To prove Homer’s universal knowledge a
priori, our author says, He designed his poem for eternity, to please and
instruct mankind. Admirable again : eternity and mankind : nothing less
than all ages and nations were in the poet’s foresight . Take my word
for it, poor Homer, in those circumstances and early times, had never
such aspiring thoughts. He wrote a sequel of songs and rhapsodies, to
be sung by himself for small earnings and good cheer, at festivals and
other days of merriment. [C’est plus de 500 ans après que Pisistrate %t
réunir « the loose songs »]. He no more thought, at that time, that his
poems would be immortal, than our free-thinkers now believe their souls
will.
9. Photius, Bibliothèque, cod. 186, 142  a-b.
10. Arati Vita I, 38-43 Martin.
11. Nicandre de Colophon, Thériaques, 957-958.
12. Cf. encore H.-I. Marrou, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité , Paris,
1948, t.  I, p.  275) : « L’essentiel est la description, minutieuse et
“réaliste” [ i.e. l’ἔκφρασις des %gures traditionnellement prêtées aux
constellations : [Aratos] nous montre Persée (248-253), soutenant sur
ses épaules son épouse Andromède, tendant la main droite vers la
couche de sa belle-mère (Cassiopée), s’élançant d’un pas rapide en
soulevant un nuage de poussière (il s’agit en fait d’un amas d’étoiles
que présente cette région du ciel) […] Même anthropomorphisme dans
la description des levers et des couchers des constellations (559-732),
qui fait suite à une brève évocation des planètes et de la sphère céleste
(454-558). » Pour une étude plus développée des Phénomènes comme « 
astronomical ecphrasis », cf. M. Semano>, « Undermining Authority :
Pedagogy in Aratus’ Phaenomena », in M.A. Harder, R.F. Retguit,
G.C. Wakker (éd.), Beyond the Canon, Leuven, 2006, p. 313-318.



13. De fait, bien que les erreurs contenues dans son poème fussent
connues (cf.  e.g. Hipparque, in Arati et Eudoxi Phaenomena , I, 2-
8 Manitius ; Posidonius, fr. 48 Edelstein-Kidd), il était commenté par
des mathématiciens et des astronomes comme Attale de Rhodes et
Hipparque lui-même, et servait de manuel d’astronomie (cf . le manuel
du Stoïcien Géminos de Rhodes). Cf . H.-I. Marrou, Histoire de l’éducation,
t. I, p.275 : « Tel qu’il se présente, le poème d’Aratos n’a rien de
mathématique ; pas de chi>res, quelques indications bien sommaires
concernant la sphère céleste, son axe, les pôles (v. 19-27) […] [Le]
commentaire [d’Aratos] se bornait à une introduction très sommaire à
la sphère [mais] était avant tout littéraire et s’étendait
complaisamment sur les étymologies et surtout sur les légendes
mythologiques suggérées par la description d’Aratos. » Ce qui
comptait n’était pas la « vérité » (au sens scienti%que, moderne, du
mot), mais la beauté du savoir.
14. Cic., De or. I, 69 ; Quintilien X, 1, 55 : Arati materia motu caret, ut in qua
nulla varietas, nullus aDectus, nulla persona, nulla cuiusquam sit oratio ;
suFcit tamen operi cui se parem credidit. « En ce qui concerne Aratos, sa
matière manque d’animation : on n’y trouve aucun chatoiement,
aucun a>ect, aucun personnage, aucun discours ; et pourtant, il arrive
à se hisser à la hauteur de son sujet. »
15. Silv. 5, 3, 19-23.
16. SHA, Gord., III, 2.
17. M. Pierre, « Rome dans la balance. La poésie augustéenne imite-t-
elle la poésie grecque ? », in F. Dupont, E. Valette-Cagnac (éd.), Façons
de parler grec à Rome, Paris, 2005, p. 229-254.
18. J.-M. Jacques, auteur d’une remarquable édition des deux épopées
de Nicandre de Colophon sur les poisons ( Thériaques et
Alexipharmaques), explique que la composition du poème par le fait que
la mort par poison était la plus grande cause de mortalité dans le
monde antique (p. 31).
1 9 . A. L. F. Gow & A. F. Sho%eld, Nicander. The Poems and Poetical
Fragments, 1953, p. 18.
2 0 . La plupart des recettes médicales métriques (Galien en cite
beaucoup) destinées à la mémorisation ne sont pas en vers épiques,
mais souvent en trimètres iambiques, le mètre le plus proche, selon
Aristote, du langage parlé ( Poet. 1449a24). Cf. C. Fabricius, Galens
Exzepte aus älteren Pharmakologen, Berlin-New York, 1972, p. 54. Les
recettes en hexamètres semblent souvent des poèmes diGciles à
interpréter, donc des jeux savants, où nous avons a>aire à une
pragmatique ludique et/ou esthétique et non médicale. Cf.  e. g. la
recette du thériaque d’Andromaque.
2 1 . Dans Quintilien (X, 1, 55), Aratos est cité parmi les epici. Chez
Athénée (126 b = fr. 68 des Géorgiques), Nicandre est désigné comme
« faiseur d’épopées » (ἐποποιός) riches en mots antiques et d’un savoir
encyclopédique : λάρχαιον καὶ πολυμαθῆ.
22. Cf.  e. g. le long passage sur la crue du Nil dans Lucain.
23. Justin 36, 4, 3 s. ; Plut., Démétr. 20, 3 (voir Nicandre, dans Budé II,



n. 24). Son zèle pour la pharmacologie à base de plantes : Galien 12,
251, 3 s. K.
24. Dion Cassius, 54, 9.
25. Aulu-Gelle, III, 9.
26. Virgile, Géorgiques III, 3-9.
27. Sénèque, Lettres à Lucilius 86, 15.
28. Manilius, Astronomiques I, 7-24.
29. J. Warton, Reflections, p. 420 : «  The plague with which the whole poem
concludes being more known and perhaps more read than any other part of it,
I shall not point out any other particular passages. »
30. Mairan, Éloge.
31. Le chant VI de Delille sur les trois règnes est commenté par Cuvier.
32. C. Péguy, « L’Ève de Péguy », in Œuvres complètes, Bibliothèque de la
Pléiade, III, Paris, 1941, p.  1235 : « Il a été assez heureux pour
transporter dans ses vers cette intègre probité qui paraissait ne pas
pouvoir quitter la prose. […] L’auteur […] a fait des vers de poètes avec
une sorte de marbre de prose. Aussi avons-nous dans ce poème jusqu’à
des propositions de philosophie et de théologie réduites en des vers
d’une telle justesse technique qu’il faudrait peut-être remonter
jusqu’au De natura rerum  pour en trouver d’une telle sévérité. » Et en
note : « Il ne faudrait pas, si l’on veut être juste, oublier les très beaux
vers philosophiques de Sully-Prudhomme, notamment dans La Justice,
qui sont eux aussi des vers de propositions ».
33. Flaubert, « Notes sur l’ Esthétique de Hegel ». Voici le texte complet :
« Hegel pense que la poésie didactique ne doit pas être comptée parmi
les formes propres à l’art. En%n le fond et la forme sont ici
complètement isolés. – La forme artistique ne peut être rattachée au
fond que par un rapport tout extérieur parce que l’idée,
l’enseignement, s’adresse avant tout à la raison et à la ré�exion et que
dès lors sa condition essentiellement prosaïque ne peut être
poétiquement développée mais simplement revêtue d’une forme
poétique, malgré l’habileté de détails. Lucrèce, Virgile – Delille ! Il
aurait fallu montrer pourquoi les deux premiers sont si au-dessus du
3e ! » Ces notes de Flaubert ont été publiées dans Dix ans de critique.
Notes inédites de Flaubert sur L’Esthétique de Hegel, textes réunis et présentés
par Gisèle Séginger, Paris, Lettres Modernes Minard, « Gustave Flaubert,
5 », 2005, p. 247-330.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
%nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré,exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Nos partenaires

