“Sur le chemin d’Apurimaqg”

Essai sur la représentation géographique du
territoire dans la culture inca

L'Homme. Revue francgaise d'anthropologie, n°205, 2013, p. 7-33

Thibault Saintenoy

Abstract

“On the Apurimaq Road”

At the juncture between geography, archeology and ethno-
history, this article on the « geographicity » of Incan culture in
the pre-Hispanic Andes focuses on the section of the main road,
which crossed the Apurimaq valley, not far from Cuzco in the
central Andes. The area around the bridge that crosses the river
was associated with a mythical Incan figure. The myth specifies
the perception of the landscape experienced by travelers on this
road in an environment that was « territorialized » in its double
dimension, material and ideal. The story about the wak’a of the
Apurimaq River sheds light on the symbolic and practical
dimensions of Incan territoriality. In a civilization endowed with
a premodern science of geography without cartography, myths,
landscape architecture and ritual movements were the pillars of
systems of representation and of a geographical « structuration »
of the territory.

Dans la culture inca des Andes préhispaniques, l'organisation
sociopolitique, la religion, le calendrier et lhistoire avaient en
commun d’étre congus et organisés suivant une trame spatiale
sophistiquée. Comme le signalait déja le chroniqueur métis Garcilaso
de la Vega en 1609, les Incas avaient en effet développé une véritable
« science géographique » (Claval 2007). Cette géographie prémoderne
disposait d’'un systeme d’orientation basé sur 'astronomie de position
et se fondait sur une connaissance structurée de la grande diversité
des milieux andins mise au service de sa gestion et de son exploitation.
Cette science a notamment permis I'aménagement d'un territoire
multiculturel étendu a I'échelle de la cordillére des Andes : I'Empire


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=109

inca nommé Tawantinsuyu.

Bien documentée dans les sources ethnohistoriques et par ses vestiges
archéologiques, la région de Cuzco au coeur de I'Empire fournit un
exemple fondamental de la « configuration socio-spatiale » du
territoire inca (Di Méo & Buléon 2005). Lespace géographique
cuzquénien, dans ses dimensions écologiques, sociopolitiques,
religieuses et temporelles, était structuré au sein d'un systéme
territorial de nature holistique (Bauer 2000 ; Zuidema 2010). La
territorialité inca était inscrite dans les paysages andins de Cuzco et
ses environs, avec plus de trois cents lieux sacrés organisés en

quarante et une lignes imaginaires (dénomméessiq’i )! irradiant
depuis le temple du soleil de Cuzco qui formait ainsi le centre du
monde inca. De méme, la spatialité quadripartite du Tawantinsuyu était
congue en termes de franges dont quatre grandes routes [Fig. 1], au
départ de Cuzco, déterminaient la projection (Hyslop 1992).

Mais en l'absence, dans la culture inca, d'un art cartographique
« topographique » (comparable a celui développé a la méme époque en
Europe ou dans les mondes arabe et asiatique, et, plus tét, durant
I’Antiquité grecque et romaine), se pose la question des systemes de
représentation du territoire et d’information de la territorialité. Parmi
les vestiges de la culture matérielle inca, on trouve - dans lart textile,
dans le systéme de quipous et dans la sculpture (sur bois et sur roche)
- des exemples de représentation du territoire, mais celui-ci n’y est
figuré que de fagon hautement stylisée et conceptuelle (Gartner 1998).
En revanche, les sources ethnohistoriques relatent nombre de mythes
faisant référence, parfois de fagon assez détaillée, a I'espace
géographique, comme dans les cas de Huarochiri (Taylor 1980) et de
Pagaritampu (Bauer 1991), par exemple. Le systeme de représentation
inca du territoire reposait en effet sans doute beaucoup sur la culture
orale. Or, pour étre effective, cette mytho-géographie devait étre
associée a des pratiques rituelles.

Les cérémonies incas donnaient souvent lieu a des processions : a des
dates précises du calendrier, certains groupes sociaux convergeaient
vers des sanctuaires spécifiques, souvent situés en dehors de leur
espace de vie, pour des raisons politico-religieuses (Rostworowski de
Diez Canseco 2008). Dans les Andes, les pélerinages sont, encore
aujourd’hui, une tradition bien vivante s’exprimant dans les fétes
chrétiennes qui, pour la plupart, conservent des héritages
précoloniaux (Sallnow 1987 ; Abercrombie 2006 ; Molinié 2003 ;
Bellenger 2005 ; Ricard Lanata 2007). N'oublions pas que, d’une
maniere générale, les voyages interrégionaux - religieux ou non - ont
toujours constitué une expérience culturelle bénéfique pour ceux qui
les entreprenaient. Par exemple, les ethnographies montrent bien que,
outre leur dimension économique, les caravanes de lamas
participaient a la réaffirmation du cosmos et de l'identité de la
communauté (Flores Ochoa 1977 ; Tomoeda 1985 ; Lecoq 1987). C’est



I'une des raisons pour lesquelles les caravanes étaient aussi une

composante importante dans '’éducation et la socialisation des jeunes.

Faconnés par les mythes et larchitecture (qui construisent
idéellement et matériellement des lieux dans les contrées andines), les
territoires parcourus sont chargés, par la sémantisation des paysages
qu’ils donnent a voir, d’'une riche symbolique. Les figures du paysage
(montagnes et rochers, lacs et riviéres, arbres) évoquent histoire et
I'ordre du monde, et donc l'identité de ses habitants, faisant du
parcours une expérience géographique essentielle (Raffestin 1989).
Tout porte a croire que du temps des Incas, le voyage a travers I'espace
territorialisé contribuait fortement a la diffusion de la culture inca.
Cela faisait du grand réseau routier inca, le fameux ghapaq fian, non
seulement une infrastructure territoriale fondamentale mais aussi le
principal média de la culture inca qui donnait son identité et sa

légitimité au territoire.

Pour illustrer cette idée sur la géographicité de la culture inca, nous
étudions ici le cas d’'un mythe qui posséde une relation étroite avec
'espace géographique et son expérimentation par le voyage : celui
d’une figure sacrée du paysage qui était associée au pont sur la riviere
Apurimac.

e

i,
ety

T o iy
i Apurimac iy
\‘-\‘_P‘u‘\\nmm@;m\\“ g, eSS
Mollepata ”flfa
Y Y
,

s
% ; P
"’?\ D
iz "y

i
|- Mlirg O,
L

Cuzco,
au centre des
4 quartiers du
Tawantinsuyu

i o8
hacin Andahayios

{d aprésD'Altioy 2003 & Covey 2008}
ME: SRIMA - Systéme giodésique: WGSE4

Figure 1. Figure 1. La vallée de I’Apurimac au cceur des
Andes incas

A trois jours de marche (80km) au sortir de Cuzco, dans la frange
territoriale dénommée Chinchaysuyu, le ghapagq fian traversait 'une des
plus profondes vallées des Andes centrales ot coulent les eaux de la
plus grande riviere du sud duPérou, a la source de I’Amazone.
Aujourd’hui, cette riviére est appelée Apurimac. Pour la traverser, un
pont de fibres végétales était suspendu aux parois rocheuses d’'un
canyon a une trentaine de metres au-dessus des eaux, entre les
régions de Mollepata et Curahuasi, a l'interface des départements de
Cuzco et d’Apurimac. D’apres les études ethnohistoriques (Zuidema



1979 ; Farrington 1992), le pont sur I'’Apurimac était la limite

occidentale du territoire cuzquénien.

Le wak’a Apurimaq dans les sources écrites du xvi ©

siecle

Du temps des Incas, « Apurimac » n’était pas seulement le nom d’'une
riviere. Selon les sources ethnohistoriques et comme I'indique aussi
sans doute son étymologie, il s’agissait surtout du nom d’une figure
sacrée du paysage, un wak'a 2. En quechua, rimaq signifie « celui qui
parle », or parler était le propre deswak’a dont les plus importants
étaient consultés par les Incas pour leurs pouvoirs oraculaires
(Curatola Petrocchi 2008). Quant au termeapu, il qualifiait
généralement les grands hommes et marquait leur autorité (Santo
Tomds 1951 [1560] : 109 et 165 ; Holguin 1989 [1608] : 31 et 317).

Comme nous allons le voir, Apurimaq > était vraisemblablement la

figure centrale d’'un mythe inca dont font brievement écho certains

récits espagnols du xvi  siecle.

La plus ancienne mention connue du wak’a Apurimagq se trouve dans la
chronique du conquistador Pedro Pizarro (1978 [1571]). Au cours de
son récit de la marche des troupes espagnoles sur Cuzco en 1533, il fait

une digression au sujet d’un certain « Aporima, par 'intermédiaire

duquel le démon parlait aux Indiens »*. Sa description du wak'a est la

plus étayée qui nous soit parvenue. D’apres lui :

« [..] dans cet Aporima se trouvait un édifice abondamment peint
abritant un gros tronc. Plus gros qu’un obese, celui-ci était aspergé de
sang de sacrifices. 1l était paré d’une ceinture d’or sur laquelle étaient
soudés deux gros seins en or qui lui donnaient I'apparence d'une
femme. Ce tronc était aussi revétu de fines tuniques féminines ornées
de nombreuses fibules d’or. Sur sa téte, large et plane, pendaient des
grelots. De part et d’autres du dit gros tronc, s’en trouvaient alignés
d’autres, plus petits, qui étaient également aspergés de sang et revétus
de tuniques, comme s'il s’agissait de femmes. 1l se disait que le démon,
dénommé Aporima, parlait dans le gros tronc ».( Ibid. : 81-82)

Pizarro relate aussi quen 1536, le premier encomendero
(« administrateur colonial ») de la région, Diego Nufiez de Mercado,
s’empara du tronc sacré, au grand dam des Indiens. Une prétresse inca

au service du sanctuaire, dénommée Azarpay5, de désespoir, se serait
jetée dans la riviere depuis le sommet d’une falaise, non loin du pont.

Dans sa présentation des provinces du Pérou, le chroniqueur Pedro
Cieza de Léon fait également mention du fameux wak’a de la riviere

Apurimac. D’apres lui, un sanctuaire était localisé sur la rive droite ou



« des demeures incas abritaient un oracle et ou le démon répondait
aux questions des Indiens a travers un tronc d’arbre au pied duquel
ceux-ci enterraient de l'or et faisaient des sacrifices » (Cieza de Léon
1946 [1553] : 423). Mais il convient de se demander comment Cieza, qui
se rendit pour la premiere fois dans la région en 1543, put voir le tronc
sacré qui aurait été dérobé (puis vendu) parNufiez de Mercado
plusieurs années auparavant. Faut-il en déduire que Cieza avait eu
connaissance des dires de Pizarro sur la base desquels il aurait étayé

son récit®, a 'instar de la version bien plus tardive écrite par le jésuite
Cobo (1964 [1653] : 199) qui est un pur plagiat des écrits de Pizarro ?
On peut aussi supposer qu’il ait existé une tradition orale au sujet des
troncs sacrés.

Pour Cristébal de Albornoz, ecclésiastique espagnol qui mena de
nombreuses enquétes de terrain sur lidolatrie indigéne durant les
décennies 1560 et 1570, et établit des inventaires des lieux sacrés
indigenes, « Aporimac était un rocher d’apparence anthropomorphe
faisant 1'objet de grandes superstitions » (cité in Duviols 1967 : 28).
Avec « Salcantay, une haute montagne au sommet éternellement
enneigé qui était tres vénérée » (qui le précede dans la liste publiée
par Duviols) et « Guainarimac, une longue roche qui se trouvait sur le
ghapaq fian » (qui le suit dans la liste) (Ibid.), il s’agissait de 'un des
principaux wak’a de la « province de Quichuas ». De Albornoz ne fait
donc pas référence aux célebres troncs d’arbre, peut-étre du fait que
ceux-ci n'existaient plus dansles années 1560. Car comment un
extirpateur aussi méticuleux aurait-il pu laisser passer une idole si

réputée ? Toujours est-il qu'il mentionne donc deux wak’a, incarnés

par deux rochers sacrés, localisés dans les environs du pont’ : non
seulement « Aporimac », mais aussi « Guainarimac » qui est
aujourd’hui le nom d’un ravin, situé a quelque 5 km en amont du pont,
sur la rive gauche de I’Apurimac dont nous aurons l'occasion de

reparler®,

Pour compléter cette présentation succincte des sources écrites au
sujet duwak’a associé a I'Apurimac, il faut signaler que, d’aprés
Cristébal de Molina, autre religieux espagnol (1947 [1573] : 71), la
riviere était la destination d'une importante procession rituelle
effectuée lors de la grande féte de la Citua, qui était célébrée chaque
année avant les premieres pluies et visait a expulser symboliquement
les maux de Cuzco. Tilka, la montagne localisée sur la rive gauche dans
les environs de Mollepata dominant 'ensemble de la région du pont,
était une étape majeure de cette procession qui, apres avoir parcouru
le ghapagq fian le long du 9€ siq’i du Chinchaysuyu de la géographie sacrée
cuzquénienne, terminait son parcours par des bains purificateurs dans

la riviere Apurimac.

Historicité et localisation du wak’a



En résumé, les mentions du wak’a Apurimaq dans les sources écrites
sont, somme toute, assez rares. A croire les témoignages espagnols de
I'époque coloniale, la région du pont sur I'’Apurimac comptait
plusieurs wak’a et autres lieux sacrés. Ainsi, différentes figures du
paysage auraient pu incarner Apurimaq : la riviére (a laquelle il donne
son nom), un tronc d’arbre paré d’attributs féminins (au sein d’un
sanctuaire) et/ou un rocher d’apparence anthropomorphe (bien
visible depuis le ghapagq fian).

Notons que, des trois sources qui mentionnent le tronc d’arbre, seul le
témoignage de Pizarro pourrait étre de premiére main. Or, méme si sa
description parait détaillée, rien ne dit que le conquistador ait vu de
ses propres yeux le sanctuaire abritant les troncs sacrés. Il ne livre, par
exemple, aucune donnée précise quant a sa localisation, si bien que ses
écrits pourraient tout a fait rapporter soit un mythe qui, telle une
tradition orale, était conté au moment de traverser la riviére, soit des

dires entendus a Cuzco a I'évocation du fameux pont.

A propos la symbolique du wak’a, I'ethnohistorien Tom Zuidema (1979)
pense qu’elle renvoie a un événement mytho-historique. Il I'associe a
un mythe relaté parjuan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui
Salcamayhua (de Santa Cruz 1993) au sujet de la victoire inca sur leurs
traditionnels rivaux chankas dont le territoire était situé au-dela de
I’Apurimac, dans la région d’Andahuaylas. « Sur le chemin d’Aporima
[...] au-dessus de la riviere », la dépouille d’'un général chanka
dénommé « Uillca Quire » aurait été disposée dans un tronc d’arbre de
wilka (Anadenanthera colubrina) ( Ibid. : 220). A la suite de ce sacrifice, le
tronc (qui pourrait bien se rapporter au méme mythe que celui évoqué
par Pizarro) aurait ainsi constitué une sorte de monument historique
au carrefour des territoires incas et chankas, interprétation sur

laquelle nous reviendrons.

Concernant la localisation du sanctuaire des troncs d’arbre, il existe
plusieurs hypothéses. On doit la plus argumentée a Kenneth Heffernan
(1996b) qui effectua des prospections dans la vallée de Limatambo.
D’aprés lui, les vestiges d’architecture inca du site archéologique
dénommé Markawasi au pied de la montagne Tilka, a une demi-
journée de marche du pont, pourraient étre le « tampu Apurimaq »
mentionné par Cristébal Vaca de Castro (1989 [1543]) et Felipe Guaman
Poma de Ayala (1615), et correspondre au sanctuaire oraculaire
localisé par Cieza de Léon sur la rive droite. Heffernan illustre son
propos par un témoignage assez obscur remontant aux années 1930,
époque a laquelle, d’apres José Wagner (1937 : 239), sept monolithes de
forme tronconique étaient toujours érigés et alignés au lieudit du
« Castillo de Markawasi », évoquant vaguement les fameux troncs
d’arbre décrits par Pizarro.

Cependant, d’autres chercheurs situent le sanctuaire sur l'autre rive

de I'Apurimac, dans la vallée de Curahuasi. Cest le cas de John



Hemming et Edward Ranney (2010 [1982]), suivis par César Paternosto
(1996) et John Staller (2008) pour lesquels le grand établissement inca
du site de Saywite serait le fameux sanctuaire. Ceux-ci extrapolent
méme un mythe relaté par Hernando de Santillan (1968 [1563] : 110)
suivant lequel Saywite serait 'un des « quatre fils-oracles de
Pachacamac », celui qui se trouvait dans les environs d’Andahuaylas.
Avec ses deux grandes plateformes cérémonielles, sa phaqgcha
(« fontaine ») et ses rochers finement taillés, Saywite était sans aucun
doute I'un des plus importants établissements incas de la région dont
la symbolique était étroitement liée a I'eau et a la libation de fluides
(Staller 2008). Mais rien ne dit que l'oracle cité par de Santillan est
bien Apurimaq et encore moins que Saywite, situé a plus de 15km du
pont, bien au-dela dutampu de Curahuasi, abritait le sanctuaire des
troncs d’arbre. Du reste, aucun des rochers ne possede une apparence
anthropomorphe.

Compte tenu de la nature des informations ethnohistoriques qui sont
loin d’étre aussi étayées que celles des wak’a du systeme de siq’i de
Cuzco (Bauer 2000), I'attribution d’un site archéologique spécifique au
mythe duwak’a Apurimag est un exercice épineux. Aucune des
hypotheéses présentées ci-dessus n’est vraiment fondée, d’autant plus
que leurs auteurs ne connaissaient apparemment pas le site du pont
suspendu sur 'Apurimac, ni ses environs immédiats de part et d’autre
de la riviére. Or, s'il existe une constante dans les récits des

chroniqueurs, il s’agit de 'association du wak’a au fameux pont.

Le pont sur ’Apurimac

Le pont se trouve dans la région de Conoc au niveau d'un méandre au
carrefour des quebradas (« ravins ») Honda et Mallao. Avec ses 45m de
large, le pont suspendu a quelque 40 m au-dessus des eaux
tourbillonnantes de la riviére était un ouvrage monumental, le plus

grand pont des Andes incas (Bauer 2006).



Figure 2. Figure 2. Le pont sur I’Apurimac

(in Markham 2001 [1856])

Comme l'indiquent les témoignages des voyageurs, la traversée du
pont était redoutable (Cieza de Léon 1946 [1553] ; Squier 1974 [1877] ;
Wiener 1993 [1880]). Elle se faisait de préférence le matin car, I'aprés-
midi, les vents qui s’engouffraient dans le canyon rendaient périlleux
son franchissement. Aussi était-il courant que des bétes de bat soient
perdues au moment de la traversée. Sur les pentes abruptes de la
vallée, le chemin menant au pont était parfois impraticable pendant
plusieurs semaines (Garcilaso de la Vega 1976 [1609] ; Wiener 1993
[1880]).

Tous les témoignages que 'on possede concordent sur le fait que les



environs du pont étaient percus comme une région difficile non
seulement pour son relief des plus accidentés, mais aussi pour son
climat souvent qualifié de malsain, ou « la chaleur et les nuages
d’insectes vous suffoquent [..] et ol régnaient le paludisme et le
coto », comme I'écrivait 'historien José de la Riva-Agliero y Osma
(1964 : 9), auteur d’un article inspiré sur ce paysage singulier. Il ne fait
pas de doute que, vue depuis Cuzco et Andahuaylas - les deux grands
poles de peuplement durant ’'Horizon Récent ( ca. 1400-1532) -, tous
deux situés a plus de 3000m d’altitude, la région du pont sur
I’Apurimac était congue comme un « milieu autre » : un territoire de
basse altitude pourvu d’une identité géographique propre. D’ailleurs,
les Incas y auraient établi des colons originaires des chaudes vallées du
désert de la cote Pacifique, car le climat était impropre a la vie des
populations montagnardes (Garcilaso de la Vega 1976 [1609] ; Ocampo
Conejeros 1906).

Pour les populations montagnardes du sud du Pérou qui transitaient
par cet axe de circulation principal, la traversée de la région du pont
sur I’Apurimac constituait donc une expérience humaine forte, propre
a la construction d’'une représentation géographique singuliere de ce
paysage. Ainsi, d’'un point de vue géographique, il n’est pas étonnant
que la région ait été associée a un mythe qui lui conférait son identité

et expliquait sa situation au sein du territoire inca (Guillaud 2008).

Des lors, il faut se demander si I'attribution d'un site spécifique au
wak’a de 'Apurimac est une démarche réellement pertinente. Afin de
comprendre la symbolique et de saisir les spécificités et la fonction de
cewak’a dans le monde inca, une approche régionale offre, il me
semble, une perspective de recherche mieux adaptée. En effet, tout
indique que le mythe était, rappelons-le, étroitement lié a la riviere et
au franchissement du pont suspendu. Par conséquent, sa dimension
dépassait sans doute celle d’'un sanctuaire spécifique. Aussi faut-il
croire que le mythe était incarné dans les paysages qu’offrait le
parcours du ghapagq fian dans les environs du pont. Pour cette raison, le
cheminement du ghapaq fian constitue une trame appropriée afin
d’étudier les lieux et les vestiges archéologiques potentiellement
associés au wak’a Apurimaq. Mais avant cela, il convient d’en détailler

I'itinéraire.

Le ghapagq fian

Les chroniques espagnoles des xvi € et xvii € siécles n’offrent pas de
descriptions géographiques suffisamment précises de la région pour
situer en détail le tracé dughapaq fian. Les meilleures sources

disponibles sont les récits des grands voyageurs du xix € siecle qui
relatent leur traversée du pont suspendu, avant la fin des années 1880,

époque a laquelle il fut définitivement abandonné.



Charles Wiener (1993 [1880]) et Ephraim Squier (1974 [1877]) ont
brossé chacun un tableau détaillé de leur itinéraire. Le premier, en
provenance de Curahuasi sur la rive gauche, se rendit a I’ hacienda
Jésus Maria, zone située au pied du cerro (« mont ») Qoriwayrachina,
d’ou il chemina jusquau pont en passant par un certain lieudit
Puquiura qui est appelé aujourd’hui Sietevueltas, en référence a la
descente en zigzags représentée sur le dessin du pont fait par
Clements Markham (2001 [1856]). Rendu sur la rive droite, il effectua
I'ascension de laquebrada Mallao pour se rendre a I’ hacienda
Bellavista. De 13, il se dirigea vers Mollepata en passant par la région
de basse altitude de Wamanpata, située au pied du mont Tilka. Quant a
Squier, il décrit plus ou moins le méme itinéraire (qu’il suivit en sens
inverse), mis a part qu'il emprunta, pour se rendre a I’ hacienda
Bellavista depuis Mollepata, une route au nord du Tilka, passant par le
col Markhu g’asa au pied du site inca Chugechurku (Heffernan 1996a).
Il remarque qu'il s’agit d’'un chemin tortueux qui, de prime abord,
n’aurait pas pu étre confondu avec le ghapagq fian si ne s’y trouvaient
les vestiges d’'un petit établissement inca aux édifices batis en adobe,
au bord de la voie, dans les hauteurs de la quebrada Huananchocce.

(hoamurku

Y

., 3
Bellavista Tilka

s L = ] Wi Mollepata =+
=) iton -, e T @
Sanﬁnhalplgz oy )?0( |, Wamanpf;a
Nt Inca e (
£ v ayﬂnriwayramm " g
S g (OGNS LM Ny feriga?
‘4“ g e § ; kgl Ny T Qoriwayrachina
A g Witkamugu: o L Kt

Nl Mataws
O S

Waynarimag

B o
W E’ & ”’7l¢(~
== Pont O Tampu x 2% = lindraire du réseau moutier & 7 Tablachaka "
ISag Mirador O Autre établissementinca 7 inca telquion peut fededuie | | £ 95
A Manument e Village actuel des sources historigues et archéologiques |

Figure 3. Figure 3. Le territoire inca des environs du pont

sur "Apurimac

De ces deux récits, il faut déduire qu’il existait, sur la rive droite, au
moins deux grandes voies menant au pont suspendu de Conoc. Elles
passaient de part et d’autre du Tilka : 'une tortueuse par les hauteurs,

l'autre plus rectiligne par une zone de basse altitude’. La présence de
vestiges incas le long des deux voies confirme qu’elles étaient toutes
deux empruntées a I'époque inca (Ibid.).



w== =l

Waynarimaq Raqgay ragay

g

aEls AW

Wilkamugu San Cristobal
B reovenore [ eiowe” [ Penwetbnche [ P

Figure 4. Figire 4. Echantillons de céramique de style inka

dans les environs du pont sur I’Apurimac

Mais le réseau routier inca de la région pourrait bien avoir été plus
complexe. C’est, en effet, ce que suggere |'existence des vestiges de
trois grands sites archéologiques implantés sur les promontoires de
fond de vallée de la rive gauche, aux lieudits Wilkamuqu, Sinchimuqu
et Waynarimaq. Méconnus, ces grands complexes architecturaux
(entre 3 et 5ha) recélent quelques batiments de facture inca et une
proportion trés importante de céramique inca en surface. Ils
témoignent de la forte implantation inca sur la rive gauche. Ainsi, il ne
serait pas surprenant qu'une voie joignant Waynarimaq a Markawasi
ait traversé I’Apurimac en amont du pont suspendu de Conoc. Un pont
pourrait avoir existé a I’emplacement du pont colonial Tablachaka,
non loin duquel Heffernan (1996a) releva des concentrations de
céramiques incas. En fait, I’Apurimac était franchissable et sans doute
traversé en plusieurs points par des cibles a nacelles et des radeaux.
D’ailleurs, sur sa carte de la région publiée en 1876, le géographe
Antonio Raimondi situe un autre pont, localisé en aval de Curawasi,
qui pourrait correspondre a I'actuel pont suspendu de 1" hacienda San

Francisco.

Le réseau routier inca parcourant la région de la vallée de I’Apurimac
au sortir de Cuzco était donc bien plus complexe que ne le laisse
entrevoir le cliché faisant du ghapaq fian une grande voie unilinéaire.
Lemprunt de telle ou telle route dépendait slirement de la saison, des
motifs du voyage et de I'identité des voyageurs. Cela étant dit, il ne fait
pas de doute que, du temps des Incas, le pont suspendu de Conoc était
la voie la plus noble pour franchir le fleuve. Elle traversait des
paysages et passait par des lieux, construits matériellement et
idéellement, qui possédaient une signification particuliere dans la

culture inca.



Cheminement a travers les paysages duwaka

Apurimaq

Afin de présenter les vestiges de I'aménagement territorial inca des
environs du pont sur ’Apurimac, ainsi que les lieux et les paysages
potentiellement associés au wak’a, nous allons parcourir la section du
ghapaq fian comprise entre les tampu Apurimaq et Curahuasi. Ces
derniers correspondent vraisemblablement aux sites archéologiques
des lieudits Markawasi et Ragay raqay qui se trouvent, tous deux, a
une journée de marche de part et d’autre du pont.

Outre les établissements incas, nous allons préter une attention
particuliere aux vestiges de miradors d’origine préhispanique qui se
trouvent aux abords du chemin. Ponctuant le parcours du ghapaq fian,
ces sites, aménagés pour la plupart sur des sommets, ont en commun
de donner a voir les contrées montagnardes suivant une perspective
spécifiée. 11 est donc possible de décrire, d’apres ces points de vue,
quels étaient les principaux objets du paysage que les Incas
souhaitaient mettre ainsi en valeur. Il convient, en effet, de signaler
qu’ici, notre démarche ne vise pas a dévoiler la signification de ces
paysages, mais a identifier quels en étaient les objets signifiants.
Lobjectif est d’étudier de quelle maniére les Incas ont aménagé un
parcours donnant a incorporer un paysage vraisemblablement

construit en relation avec le mythe du wak’a Apurimagq.

Juste au-dessus de Markawasi, notre point de départ, se dresse Tilka, la
montagne de Mollepata qui, nous 'avons évoqué, était une étape
importante des processions rituelles incas. De par son élévation, son
volume et son isolement physiographique, il s’agit du principal relief
de la région du pont sur I'Apurimac. 1l forme ainsi un repere
géographique visible au loin sur le ghapagq fian, depuis les hauteurs des
vallées de Limatambo et de Curahuasi. Au sommet du Tilka, a pres de
3800m, se trouvent les vestiges d'un complexe architectural de facture
inca (Heffernan 1996a). Ses pics culminants ont été aménagés pour
former deux plateformes voisines offrant un panorama exceptionnel
sur la région. De par sa morphologie escarpée et sa proximité, la
section nord-ouest de la ligne d’horizon est la plus remarquable. Elle
est formée de 'Ampay et des plus hauts glaciers de la cordillere de
Vilcabamba, parmi lesquels le 1égendaire Salqantay. A la vue de ce
paysage spectaculaire, il faut croire que le site inca était certainement
étroitement lié a la visualisation des montagnes sacrées (Saintenoy
2011). Le Salgantay incarnait en effet un puissant wak’a pagarisqa du
monde inca (Duviols 1967 ; de Santa Cruz 1993) - le wak’a qui précédait
Apurimaq dans la liste établie par Cristébal de Albornoz évoquée plus
haut.



Mirador Qoriwayrachina : vue panoramique vers I'ouest

Fernandoy

-

Mirador San Cristobal : vue panoramique vers l'est

\ Pontinka < Miradors: 1) Tilka 2) Qoriwayrachina 3) San Cristobal 4) Chogek Traw I_/Eﬂikalﬁlﬁlmﬂmmnh!ﬂu&szﬂmmnmdessusdupml

My f s - Mg 10) Piton au-dessus de R
%,/ Qapagfian Etablissements inkas: 5) C 6} Markawasi 7) Ragayraqay 8) etWilkamugu i ik b AOT

Figure 5. Figure 5. Séquence paysagere d’apres trois
miradors situés le long du chemin

Le pont sur ’Apurimac se trouve a une demi-journée de marche du
Tilka. Aujourd’hui, les vestiges de trois établissements incas se

trouvent sur les deux chemins menant au pont'®, Le plus important
est sans doute Chogechurku, qui recéle plusieurs rochers taillés, a

I'instar des autres sites cérémoniels incas se trouvant le long du 9° siq’i
d u Chinchaysuyu (Van de Guchte 1990). A notre connaissance, il
n’existe pas de vestiges de plateformes ou autres miradors potentiels
sur le trajet entre le Tilka et le pont de Conoc.

Immédiatement apres le pont suspendu, le chemin se poursuit dans un
tunnel, long d’'une trentaine de métres, creusé dans la paroi rocheuse
de la rive gauche. Comme l'avait déja noté autrefois Squier (1974
[1877]), le tunnel posséde des ouvertures dans sa partie haute, laissant
entrevoir les sommets de la rive opposée (les neiges éternelles du
mont Fernandoy et le piton rocheux de 'un des promontoires du fond
de vallée). Associée au grondement sourd de I’Apurimac, la vue sur ces
sommets fagonne un paysage singulier. Le tunnel pourrait donc avoir
été aménagé non seulement pour faciliter la circulation sur les flancs
abrupts du canyon, mais aussi comme une architecture visant a mettre
en scéne les principaux objets du paysage qui apparaissent lors du
franchissement du pont (Espinoza Cornejo 2011).



Une fois dans la vallée de Curahuasi, aprés I'ascension de la rive
gauche, le ghapaq fian passe juste au pied d'une grande butte,
aujourd’hui dénommée Qoriwayrachina, se dressant a une centaine de

meétres au-dessus du chemin. Son sommet est terrassé, formant une

plateforme de prés de 1 000m? ol quelques fragments de céramique
préhispanique jonchent le sol.

Depuis ses 2 600m d’altitude, la plateforme de Qoriwayrachina offre un
panorama saisissant. On découvre, en effet, la profondeur du canyon
de I'’Apurimac, s’écoulant 1000m en contrebas, qui contraste avec
I’élévation des pics enneigés des sommets de Vilcabamba, culminant a
prés de 6 000 m d’altitude. De plus, cet endroit rend compte de
I'ampleur de la vallée et de 'extension de la riviere dont on visualise le
cours sur plus de 20 km, tant en amont qu’en aval ou 'on repere,
méme au loin, par temps clair, I'éperon du palais inca de Chogek’iraw.
Dans un rayon plus restreint, plusieurs objets physiographiques, de
par leur proéminence topo-graphique, se distinguent dans le paysage
de la vallée : parmi eux, deux pitons rocheux du fond de vallée se
situent le long du ghapagq fian. Lun, en amont, domine la zone du pont
et en marque ainsi 'emplacement. Lautre, en aval, qui semble figurer
un profil anthropomorphe, se trouve juste au-dessus d'un

établissement inca.

Aujourd’hui, le site archéologique correspondant a cet établissement
est dénommé Raqay raqay. Il comprend les ruines d'un complexe
architectural de plus de 2 ha, en mauvais état de conservation mais ou
la céramique préhispanique abonde en surface. En raison de son
emplacement sur le ghapaq fian, de son plan au sol d’apparence
orthogonale et de la présence d’une proportion assez importante de
céramique inca, ce site pourrait étre candidat au titre de tampu de
Curahuasi (Vaca de Castro 1989 [1543] ; Cieza de Léon 1946 [1553]).

Au-dela de Raqay raqay, le ghapagq fian se prolonge dans la vallée de
Curahuasi. Nous pourrions terminer ici notre cheminement, mais
I'approche régionale serait incompléte si nous ne mentionnions pas les
vestiges préhispaniques de la créte du promontoire qui domine la
vallée. 1l ne fait, en effet, aucun doute que ceux-ci étaient liés au
paysage culturel qui nous intéresse. Situé a plus de 3 000m d’altitude,
le sommet du promontoire offre un panorama, encore plus ouvert que
celui de Qoriwayrachina, sur le canyon de I’Apurimac avec, en toile de
fond, la cordillere de Vilcabamba. Aussi donne-t-il a voir I'ensemble
des lieux et des objets physiographiques associés a la section du
ghapagq fian que nous venons de décrire.



Figure 6. Figure 6. Le grand rocher dénommé Capitan

Rumi

Lensemble de la créte exhibe des vestiges de terrassements et de
matériel céramique d’origine préhispanique (Araoz Silva 2005). Au
lieudit Capitan Rumi, un rocher aux dimensions monumentales forme
une plateforme naturelle, juste au bord du précipice. Le point
culminant du rocher correspond a une extrémité en surplomb, plus de
1 000m au-dessus des eaux de ’Apurimac. A cet endroit, la roche est
percée d’une cavité cylindrique (7 cm de diameétre pour 6 cm de
profondeur) [fig. 6]. Bien que son origine préhispanique soit
impossible a déterminer, il est tentant de penser que ce puits
miniature aurait pu étre destiné aux libations, typiques des
cérémonies incas, et que ce rocher monumental, a la forme singuliére

ait ainsi incarné une idée affiliée au concept d’ usnu ' (Zuidema 1989
[1980] ; Pino Matos 2010). Si tel était le cas, ce rocher était stirement un
wak’a dont la dimension numineuse était sans doute lide a sa situation

exceptionnelle dans le paysage.

Notre cheminement dans la section dughapaq fian associée au pont
suspendu sur I'’Apurimac étant achevé, force est de constater que
I'aménagement inca de la région dépasse largement le cadre de la
simple infrastructure routiere. La voie est ponctuée de nombreux sites
implantés pour donner a voir le paysage qui, pour sa physionomie, est
sans doute 'un des plus spectaculaires des Andes centrales. Selon moi,
c’est a cette singularité paysagere que se rapporte le mythe du fameux
wak’a.

Echos du paysage inca dans les croyances et les
pratiques religieuses d’aujourd’hui

La plupart des sites archéologiques des abords du ghapaq fian se
trouvent au sein d'un milieu paysan habité par les communautés de
Curahuasi et de Mollepata. Or, méme si, aujourd’hui, on ne trouve
aucune trace du wak’a Apurimaq dans la mémoire collective, certains
sites aménagés a I'époque préhispanique sont toujours signifiants pour
ces communautés. C’est notamment le cas des miradors du Tilka, de



Qoriwayrachina et ducerro San Cristobal ot ont été érigés des
calvaires. En effet, les campagnes d’extirpation de I'idolatrie pendant
la colonisation espagnole impliquaient 'implantation de croix sur les
sanctuaires indigénes (Duviols 2003). Ainsi, la Santisima Cruz del Tilka
aurait été dressée peu de temps apres la conquéte, dans les années
1550 (Sallnow 1987). Notons qu’une 1égende, expliquant I'implantation

de cette croix a Mollepata alors qu’elle était originellement destinée a

Cuzco'?

, évoque certains mythes précoloniaux sur le voyage de
rochers sacrés du temps des Incas (Van de Guchte 1990), ce qui
présente une analogie entre les géographies sacrées hispaniques et
incas (Heffernan 1996b). De méme, le calvaire principal de la région de
Curahuasi, dressé au sommet du promontoire qui domine I'ensemble
de la section du ghapaq fian traversant la vallée de I’Apurimac, est

appelé San Cristobal, du nom du patron des voyageurs qui aurait aidé
13

I'Enfant-Jésus a franchir une riviére™-.
En plus de ces lieux aménagés, certaines montagnes possedent
également une place importante dans la symbolique géographique de
la région. Au cceur de la cordillére de Vilcabamba, le fameux Salqantay
est toujours I'objet de croyances religieuses (Nufiez del Prado 1970,
1983). Et le mont Tilka - couronné, rappelons-le, par un sanctuaire
d’altitude inca -, était aussi désigné par le syntagme mixte aymara-
quechua Auquiorco (Wiener 1993 [1880]) qui signifie littéralement le

« sommet pere ».

Enfin, il est intéressant de constater que les plus grandes montagnes
ne sont pas les seuls objets physiographiques signifiants du paysage
pour les habitants de la région. Les pitons rocheux qui s’élévent au-
dessus de la riviere dans le fond de vallée, aux abords du ghapagq fian,
incarnent également des figures de la géographie locale : une « belle
femme endormie », un « lion couché », etc. Ainsi, s’il ne subsiste
aucune trace du mythe inca dans la mémoire collective, la
représentation de I'espace géographique repose apparemment sur les
mémes objets signifiants du paysage.

Un géosymbole

Ayant relu les sources ethnohistoriques et parcouru le paysage
archéologique de la région, il convient désormais de s’interroger sur la
fonction du mythe duwak’a Apurimag dans la culture inca. Or, les
informations présentées ci-dessus nous invitent a penser qu'il
possédait une indéniable dimension géographique. 1l visait, semble-t-
il, a investir les lieux de symbolique, afin de faire de la région un
« géosymbole »'* de la culture inca. De fait, on remarquera
qu’« Apurimac », terme sémantique qui donne aujourd’hui son nom a
I'ensemble de la riviere, ne désignait traditionnellement que cette

section spécifique de la vallée, car, en aval comme en amont, la riviére



portait d’autres noms (Garcilaso de la Vega 1976 [1609] ; Caceres
Oliveira 1984 ; Raimondi 1874).

D’un point de vue territorial, cette section se trouvait, rappelons-le, au
seuil de la région nucléaire inca. Or, en tant qu’objet géographique, la
riviere Apurimac en marquait la frontiére naturelle. Quant au mythe
inca, il expliquait cette frontiere, d'un point de vue idéel. En d’autres
termes, il visait a générer du territoire par I'attribution d’une identité
et d’'une historicité inca a cette zone intermédiaire. Ainsi, d’'un point
de vue symbolique, lewak’a opérait une sorte de médiation
cosmologique entre le territoire inca et le monde environnant, en
'occurrence ici le territoire chanka. C’est suivant cette idée que Tom
Zuidema (1979) considére le wak'a comme une sorte de monument
historique.

L e wak’a Apurimaq incarnait-il un oracle, comme l'indique Cieza de
Léon ? 1l semble, en effet, que, du temps des Incas, I'autorité politico-
religieuse des grands wak’a émettant des pronostics était telle que ces
« oracles » (en termes occidentaux) étaient nombreux et formaient
une véritable institution de la société andine (Gose 1996 ; Curatola
2008). Cela étant dit, il faut noter que les mentions du wak’a Apurimagq
sont rares en comparaison avec celles des grands oracles du
Tawantinsuyu (Curatola & Zidlkowski 2008). En fait, Cieza de Léon est le
seul a le qualifier textuellement d’oracle. S’il eut possédé des notions
d’histoire antique (MacCormack 2001), il ne serait pas étonnant que le
wak’a d” Apurimag, ou la principale idole était un tronc servi par une
prétresse, lui ait évoqué le fameux oracle grec de Dodone. En effet, a
Dodone, la mantique, analogue, consistait en linterprétation du
bruissement des feuilles d’'un chéne situé au centre d’un sanctuaire ou

officiaient essentiellement des femmes.

Ce qui est siir, c’est que toutes les sources signalent plus ou moins

explicitement 1'« agence »"

politique du wak’a. En témoignerait
notamment le « Mira como habla mi dios ! (= Vois comment parle mon
dieu !) » allégué par le roi Manqu Inca devant un prisonnier espagnol,
du temps de la guerre de résistance (Pizarro 1978 [1571] : 81). 1l faut
sans doute voir dans cette invocation, I'affirmation de I'autorité du
souverain inca conférée par son propre territoire subjectivé. Ici, le
géosymbole est donc revendication politique et légitimation du

pouvoir.

La subjectivité attribuée aux figures du paysage dans la culture inca
semble étre un aspect fondamental du systéme de représentation
géographique de la territorialité. Dans ce monde a I'ontologie
essentiellement animiste (Descola 2009), on ne se contentait pas de
produire du paysage suivant la mise en scene et la sémiotisation des
contrées andines. Car, au-dela d'une signification, I'architecture
(matérielle et idéelle) du paysage donnait une subjectivité aux

principaux objets de I'espace géographique, ainsi investis de fagon



ostensible d'une « agence » géopolitique. Qu’ils incarnassent ancétres
et/ou divinités chtoniennes, les éléments du paysage - rochers,
montagnes, arbres, etc. - étaient des habitants agissant des contrées
andines (Taylor 1980), idée que Carolyn Dean résume bien, dans son
essai sur les roches dans la culture inca, par la formule suivante :
« Dans les Andes, les roches étaient Nature et Culture, a la fois objet
minéral et membre de la société » (2010 : 14).

Paysage, parcours et territorialité

En parcourant la section du ghapaq fian correspondant au pont
suspendu sur I'Apurimac, le voyageur expérimentait un paysage
singulier. Orientée par la route et rythmée par le passage en des lieux
déterminés, son expérience géographique était ainsi spécifiée par la
construction inca de I’environnement (Tilley 1996). A travers ce
parcours dans un paysage dont le mythe du wak’a Apurimaq (véhiculé
par la tradition orale) structurait le sens, le voyageur incorporait une
certaine vision du monde inca, et, dans le méme temps, des codes et
des regles sociales concernant la culture géographique et la
territorialité inca. Comme l'illustrent bien Charles Stanish et Brian
Bauer (2007 : 50) au sujet du grand pélerinage inca qui menait des
milliers de personnes originaires des quatre coins du Tawantinsuyu sur
les iles du lac Titicaca, les processions organisées par I'Ftat inca
constituaient de grands enjeux politiques, car « les pelerinages et leurs
sanctuaires formaient un terrain idéal pour figurer matériellement
I'idéologie de la culture officielle » (DeMarrais, Castillo & Earle 1996).
Les pelerins incorporaient ainsi les principes de la géographie sacrée
inca auxquels étaient étroitement liés I'ordre impérial et les frontieres

sociales (Sallnow 1991).

Comme c’est le cas ailleurs dans d’autres territoires sacrés des Andes
incas ( Ibid. ; Curatola Petrocchi & Ziblkowski 2008), le paysage
construit autour du mythe duwak’a Apurimaq comprenait
probablement plus d’'un sanctuaire. De méme, il est envisageable que
différentes figures du paysage associées a la riviere et aux montagnes
environnantes aient pu, de fagon contextuelle, incarner le mythe
véhiculé par la tradition orale. Cela expliquerait pourquoi les sources
ethnohistoriques font référence a des figures paysageres et a des lieux
distincts. Ainsi, méme s'il se trouve a une certaine distance des faits
localisés par les chroniqueurs, le palais de Chogek’iraw faisait sans
doute également partie du paysage culturel duwak’a Apurimaq. En
effet, comme nous l'avons montré ailleurs (Lecoq 2010 ; Saintenoy
2008, 2011 ; Lecoq & Saintenoy 2013), de par son emplacement, son
architecture et son iconographie, y compris sa qualité d’observatoire
astronomique, ce palais possédait une relation géosymbolique forte
avec I'Apurimac. Aussi, de par sa situation territoriale dans un lieu

reculé au sein d'un environnement fortement incaisé, il aurait



constitué un excellent centre de pélerinage inca associé a la riviere

sacrée et aux montagnes environnantes.

Si, a travers le mythe, les Incas attribuérent une signification
spécifique a la région, il n’est pas exclu que pour d’autres ethnies,
comme les Chankas, par exemple, qui faisaient également des
sacrifices au moment de franchir la riviére (Cieza de Léon 1946 [1553]),
la symbolique de I’Apurimac ainsi que les wak’a 'incarnant aient été
autres. On pourrait aussi envisager que l'influence des sites sacrés
associés au mythe ait pu varier dans le temps, ce qu'illustrerait, par
exemple, le dualisme Apu/Wayna-Rimagq, soit « Rimaq I’alné / Rimaq le
jeune » qui, rappelons-le, nommaient deux wak’a distincts.

Suivant cette hypothese relativiste, notons quun méme paysage
pouvait donc étre associé a différents types de mouvements rituels.
Ceux-ci étaient vraisemblablement liés a une méme géosymbolique
mais étaient entrepris pour des motifs, par des agents et a des dates,
distincts. Avec les nombreux autres réalisés a différentes échelles dans
le Tawantinsuyu, ces voyages rituels participaient a la construction et a
la reproduction de I'espace géographique et des territoires incas

(Sallnow 1987).

[

Cet essai sur le mythe duwak'a de I'Apurimac met en relief les
dimensions symbolique et pratique de la territorialité inca. En tant
qu'« agencement de ressources matérielles et symboliques capable de
structurer les conditions pratiques de I'existence d'un individu ou
d’un collectif social et d’'informer en retour cet individu et ce collectif
sur sa propre identité » (Debarbieux 2003 : 910), le systéme de
représentation du territoire reposait sur la construction de paysages
qui, comme I'écrit Christopher Tilley (2008) « possédaient une agence
sur les individus et les groupes sociaux » qui les expérimentaient.
Ainsi, dans la société inca, comme dans la plupart des cultures
prémodernes, les monuments naturels et construits étaient essentiels
pour linscription géographique des territorialités et pour la
communication des limites territoriales (Molinié Fioravanti 1986-
1987 ; Harris 1997 ; Ashmore 2008). Méme si certains chroniqueurs
coloniaux, comme Guaman Poma (1615 : 352), évoquent I'existence de
frontieres bornées, rien ne certifie leur origine préhispanique. De
méme, au vu du caractere abstrait, ou tout du moins conceptuel, de
I'expression cartographique dans la culture inca, il faut croire que c’est
par la pratique de I'espace géographique, principalement au cours de
voyages, que les individus incorporaient les principes de la
territorialité faconnée par I'Etat inca.

Au carrefour de I'ethnohistoire, de I'archéologie et de la géographie,
cet essai illustre aussi toute la difficulté d’'une étude rigoureuse des
paysages construits par les sociétés du passé. Au départ, mon ambition

était d’identifier les objets signifiants du paysage associé au fameux



wak’a. Comme un paysage n’est « reconnu » que par le biais de modeles
mentaux culturels (Berque 1994 ; Maby 2005 ; Thomas 2008), je me suis
fondé sur le mythe dont j’ai tenté de déterminer la structure spatiale,
en considérant que la riviére et le ghapaq fian en formaient la trame.
Aussi, d’'un point de vue méthodologique, jai eu recours a une
immersion sur le terrain guidée par le cheminement sur la route inca
et orientée par les miradors construits afin de spécifier, tel un langage
séquentiel, 'expérience du parcours. Du fait de sa complémentarité
avec l'analyse cartographique « vue du dessus » de l'information
archéogéographique, cette approche subjective, « vue du dedans »,
s'est, il me semble, révélée pertinente afin d’expliquer 'aménagement

territorial inca des environs du pont sur I’Apurimac.

Les imbrications entre paysages et territoires forment un champ de
recherche humaniste passionnant que la recherche se doit d’aborder
sous un angle nécessairement pluridisciplinaire, afin d’expliquer les
caractéristiques des sciences géographiques singulieres développées
dans les sociétés prémodernes.

Notes

1. A T'exception des citations, des toponymes et des mots francisés
dans la langue francaise, I'ensemble des termes quechuas sont donnés
en italique et transcrits selon le systéme graphique cuzquénien (Itier
1997). Concernant les toponymes, nous conservons, le plus souvent, la
graphie donnée par les sources bibliographiques et cartographiques de
référence.

2. Le terme quechua wak’a se référe a 'ensemble des objets naturels ou
construits du paysage qui incarnaient une divinité, un ancétre ou tout
autre principe numineux (Taylor 1980).

3. Nous userons dorénavant de deux orthographes pour distinguer la
riviere « Apurimac » du wak’a « Apurimaq ».

4. La traduction est la nbtre, comme I'ensemble des citations produites
dans le texte.

5 . Létymologie du nom de la prétresse Azarpay est difficile a
interpréter. Mais il est intéressant de signaler sa similarité avec
Asafray, nom de I'espece d’arbre épineux qui peuple le fond de vallée
de I'’Apurimac (identifié par Euridice Honorio comme Ziziphus mistol).
Notons que cette hypothese étaye la relation étroite entre l'art
oraculaire inca et le paysage.

6. Cieza de Léon emploie le passé dans son récit (« donde tenian un
ordculo [ou se tenait un oracle] »), ce qui suggeére qu’il ne s’agit pas
d’une description de premiere main.

7.D’apres Pierre Duviols (1967), la liste des wak’a établie par Albornoz
dans le manuscrit publié dans le Journal de la Société des américanistes ne

serait qu'une synthése (confectionnée sur demande durant les années



1580) de milliers de pages de notes de terrain inédites. Ainsi est-il
probable que ce document ne cite que les wak’a les plus importants
parmi ceux identifiés dans la région.

8. Comme le suggére César Itier (communication personnelle 2011), le
couple  antonymique Apu/Wayna-Rimaq donne une solution a
I'interprétation d’ Apu-Rimaq car il est courant de trouver, dans la
toponymie andine, deux éminences physiographiques congues comme
une paire. C’est par exemple le cas du céléebre Machu/Wayna-Pigchu ou
le complexe architectural inca est construit sur deux reliefs conjoints
et complémentaires dénommés Machu et Wayna-Pigchu.

9. Le fait que Wiener ait traversé la région durant la saison des pluies
et Squier durant la saison séche explique peut-étre pourquoi ils n’ont
pas emprunté la méme route. En effet, le chemin tortueux qui passe au
nord du Tilka pourrait avoir été impraticable durant la saison des
pluies.

10.Les trois sites sont : Chugechurku et Wamanpata, décrits par
Heffernan (1996a), ainsi que le petit complexe architectural en adobe
de la quebrada Huananchocce mentionné par Squier (1974 [1877]), dont
Iattribution inca reste a vérifier. Méconnue, la région de I'ex- hacienda
Bellavista, qui se trouve a une courte distance du pont, demande a étre
prospectée de fagon intensive.

11. Du temps des Incas, | usnu était un dispositif destiné aux rituels de
libation dont la pratique était essentielle durant les cérémonies. Le
puits (ou bassin) qui recevait les liquides était assimilé a un axis mundi
et se trouvait généralement sur une plateforme ou les rituels étaient
mis en scéne. Avec ses dimensions monumentales et son puits
miniature au sommet, le rocher Capitan Rumi pourrait avoir formé
une plateforme cérémonielle de ce type. En outre, sa position dans le
paysage, a l'interface entre les pics enneigés de la cordillere de
Vilcabamba et la riviere Apurimac, pourrait évoquer l'idée d’ axis
mundi lié a la circulation de I'eau (Lecoq & Saintenoy 2013).

12.D’apres la légende, la croix aurait été construite en Espagne, puis
envoyée au Pérou par Charles Quint et destinée a Cuzco. Mais, a
I'image des mythiques « rochers fatigués » (du quechua, wak'a
sayk’uska) gisant dans le grand sanctuaire Sagsawayman -, rappelons
que la mythologie inca fait état de voyage de rochers sacrés et que les
Incas n’hésitaient effectivement pas a faire barder des rochers sur des
centaines de kilometres, la croix se serait fatiguée en chemin, motif
pour lequel elle aurait été implantée a Mollepata.

13.1a croyance populaire selon laquelle la vue de la statue de saint
Christophe met a I'abri des maladies et des infirmités est un autre
attribut de cette figure mythique qui pourrait faire écho aux
croyances incas associées a Apurimagq. Car, en effet, la riviére était le
théatre de rituels de purification effectués au moment de la féte de la
Citua notamment. Ces indices nous mettent ainsi sur la piste d’un
possible syncrétisme géosymbolique entre San Cristobal et le wak’a
Apurimagq.

14.Auteur du concept, Joél Bonnemaison définit le géosymbole



comme « la structure symbolique d’'un milieu », soit « un lieu, un

itinéraire, une étendue, un accident naturel ou une construction

humaine qui donne sens au paysage et qui par-la exprime et conforte
I'identité des peuples ou des ethnies » (1981 : 249).
15. Suivant la proposition de Philippe Descola (2009), nous traduisons

le terme sociologique anglais agency (qui se référe a la capacité d’agir

en société) par le francais « agence ».

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
SOCIALES

DN

M a B he Soenet Ml
CHER UWIVEESITE B8 CARN

ONU enssnlg"

strasbourg

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

metope

méthodes et outils
pour 'edition structurée

[

fondation
maison des
sciences

de I'homime

cPrL
(AK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
ISR B0 EHESS-C w.-.mum

e CONCEPTION :

EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Le wak’a Apurimaq dans les sources écrites du xvi e siècle
	Historicité et localisation du wak’a
	Le pont sur l’Apurimac
	Le qhapaq ñan
	Cheminement à travers les paysages du wak’a Apurimaq
	Échos du paysage inca dans les croyances et les pratiques religieuses d’aujourd’hui
	Un géosymbole
	Paysage, parcours et territorialité
	Nos partenaires

