Des « rites de passage »
avant van Gennep : les
cérémonies funéraires dans

les traités antiquaires et « ethnographiques »

de la premiére modernité (xvi €-xviii € siécle)

Anabases. Traditions et réceptions de I'Antiquité, n°23, 2016, p. 99-114

Christian Grosse

Abstract

Recalling van Gennep’s effort, between 1905 and 1920, to
reconstruct the archeology of ethnology and comparative history
of religion, this text shows how he came to identify the book of
the antiquarian Claude Guichard, Funérailles et diverses maniéres
d’ensevelir des Romains, Grecs et autres nations (1581), as one of the
first hallmarks of the “comparative method”. Following a similar
path, the text highlights the building and dissemination, since
Renaissance time, from works of antiquarians, travel literature
and a growing science of state ceremonies, of an extensive and
comparative knowledge on funeral ceremonies “of all people of
the world”, and to a certain extent also on wedding ceremonies.

This knowledge, which starts to be synthetized in the

17™" century, lays the foundation for a knew learning and theor
ization on rites de passage in general. In this perspective the book
published by Van Gennep in 1909, Les rites de passage, appears as
one of the outcomes of this learning.

Célebre surtout pour avoir isolé une « classe autonome » de
cérémonies, qu'il a désignées comme Rites de passage - I'expression est
si consacrée qu’elle est passée telle quelle dans la langue anglaise - et
connu dans une moindre mesure comme 'auteur d'une monumentale
et inachevée encyclopédie du Folklore frangais, Arnold van Gennep
(1873-1957) a également manifesté, tres tot dans sa carriere, un intérét
pour l'histoire des sciences qu'il pratiquait - histoire des religions,


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=44

ethnographie, folklore, anthropologie, sciences de 'homme... Plusieurs
textes visant a retracer cette histoire se succédent de maniére
resserrée pendant une dizaine d’années, entre 1905 et 1920, et
témoignent de cet intérét en portant une attention particuliere a la

formation de la méthode comparative.

Le premier d’entre eux ne dessine qu’une rapide esquisse en repérant

les textes frangais qui ont posé, auxviii® siecle, « des reégles de
méthode » influentes pour ces disciplines : Fontenelle (1657-1757) et

De Brosses (1709-1777) y sont briévement évoqués’. Le second, paru en
1910, concerne uniquement Jean-Nicolas Démeunier (1751-1814) qui
avait fait paraitre, en 1776, Lesprit des usages et des coutumes des
différents peuples ou observations tirées des voyageurs et des historiens.
Van Gennep laisse entendre qu’il ne s’est intéressé que par hasard a

cet auteur : il aurait trouvé « l'autre jour, sur les quais, pour un prix

dérisoire » les trois volumes de cette ceuvre’. Deux ans plus tard
cependant, la perspective s’élargit, I'intérét s’approfondit. Lhistoire
de ces disciplines se concentre désormais sur I'analyse des conditions
qui ont rendu possible 'émergence de I'ethnographie. De plus, elle est
mise au service d’'un programme : la défense de « 'autonomie de notre

science ». Un panorama historique large, remontant a I'antiquité, mais

plus documenté pour le xviii® siecle et surtout le xix® siecle, veut
démontrer le processus de spécialisation scientifique qui s’est opéré et
qui a réservé a I'ethnographie « '’homme mental et culturel », abordé
par « I'étude des populations actuelles ou des groupements actuels qui
n'ont pas encore atteint le stade de production caractérisé par la
grande industrie moderne ». 1l s’agit aussi d’expliquer pourquoi la
France, initiatrice des évolutions scientifiques qui ont permis

I'éclosion de I'ethnographie, accuse néanmoins un certain retard en la

matiere au début du xx° siécle. La démarche est ici trés personnelle ;
ce sont ses propres orientations scientifiques dont il recherche les
fondements, comme il 'avoue trés franchement : c’est parce qu'il s’est
« décidé, vers [sa] vingt-troisiéme année, a consacrer [sa] vie a

Iethnographie » qu’il juge nécessaire d’entreprendre cette défense”.

Cet effort d’historicisation de sa propre discipline se poursuit en 1913.
Alors que dix pages avaient auparavant suffi a caractériser le travail de
Démeunier, c’est maintenant un essai de plus d'une centaine de pages

que van Gennep rédige, en deux temps, pour analyser la formation de

ces disciplines®. Le xviii® siécle lui apparait désormais comme une
époque fondatrice pour la « méthode ethnographique comparative »,
parce que plusieurs progres importants s’opérent a ce moment-la. Si la
fascination pour I'exotisme avait permis a la littérature francaise
d’accumuler de nombreuses informations sur les civilisations
lointaines depuis la Renaissance, le siécle des Lumiéres fait ceuvre de
syntheése et porte sur ces informations un regard a la fois plus général
et plus abstrait. Le point de vue change aussi de maniére

fondamentale a cette époque, puisqu’elle consacre le décentrement de



I’humanité qui ne constitue plus le cceur de la Création, mais

seulement un aspect de la nature : « C’est 'un des mérites les plus

durables du xviii® siécle », constate van Gennep, « d’avoir replacé dans
la nature 'Homme que les théologies et les mythologies mettaient a
part du reste des objets et des étres ». De nombreux penseurs
contribuent a cette évolution :Lafitau, Montesquieu, Rousseau,
Voltaire, Goguet, De Brosses, Boulanger, Dupuis et Dulaure sont
successivement passés en revue, maisvan Gennep juge que les
principales contributions sont dues aux Mceurs des sauvages américains
comparées aux meeurs des premiers temps (1724) de Lafitau et au Du culte
des Dieux fétiches ou Paralléle de U'ancienne Religion de I'Egypte avec la
Religion actuelle de Nigritie (1760) de De Brosses. Ces deux ouvrages ont
selon lui posé les fondements d'un travail de comparaison, 1'un, en
confrontant « les faits américains et [..] les faits de I'antiquité
classique », 'autre, en opposant « les faits africains et les faits de
'antiquité égyptienne ».

Dans la science qui nait sous I'impulsion de ces auteurs, van Gennep
place d'immenses espoirs - non sans naiveté ; en conclusion de la
préface au cinquiéme tome de ses Religions, meeurs et légendes, il écrit en
effet, alors méme que s’amoncellent dans les Balkans les tensions qui

conduiront au déclenchement de la Premiére Guerre mondiale :

Pour l'intelligence du grand mouvement intellectuel qui a
conduit a 'acceptation bientdt universelle des notions d’
humanité et de fraternité, I'ethnographie a joué un rdle

grandissant a partir du xv® siécle. Ce réle n’est pas terminé
encore ; et je m’assure qu’il ne peut que s’accentuer au
cours du siecle actuel. Seule I'ethnographie pourra dénouer

certains probleémes complexes, comme ceux des Balkans,

sans le recours au moyen primitif des massacres mutuels®,

Complétant enfin six ans plus tard I'histoire de la formation de
I'ethnographie ainsi ébauchée, van Gennep réévalue de manieére
intéressante 'apport des périodes précédentes. Tandis qu'il ne

retenait auparavant la contribution du xvi® siecle qu'au titre de la
littérature exotique qui éclot durant cette période, en se fondant

uniquement sur les études de Pierre Martino et Gilbert Chinard ¢, il

ajoute en 1920, d’une part, deux auteurs du xvii® siecle a sa généalogie
précédente (Richard Simon et Claude Fleury) et souligne, d’autre part,
I'importante contribution des « antiquaires » de la Renaissance, en
tant qu’initiateurs d’une attention pour les meeurs et coutumes des
différents peuples. Qualifiant ces antiquaires d'« historiens et
archéologues des peuples classiques », il cite en particulier « maitre
Claude Guichard » et son ouvrage, Funérailles et diverses maniéres
d’ensevelir des Romains, Grecs et autres Nations, tant anciennes que modernes
(Lyon, 1581). « Novateur » méritant d’« étre mis chronologiquement

en téte des précurseurs de 1’école comparative »,Claude Guichard



(1545-1607) doit cette distinction a deux innovations. Sur le plan de la
méthode, il pratique, d’'une part, une comparaison « critique » : elle
prend non seulement soin de vérifier les auteurs en les confrontant les
uns aux autres, mais place en outre les peuples sauvages et barbares,
anciens et modernes, « exactement sur le méme plan ». On doit, par
ailleurs, a 'antiquaire une intuition que van Gennep regarde comme

d’autant plus fondamentale qu’elle préfigure sa propre théorie :

Il semble que Guichard avait apercu, au cours de sa
recherche, qu'il existe, au moins en matiere de sépulture et
de funérailles, certains éléments communs, qui
permettraient un classement non plus géographique ou
national seulement des faits, mais plus étendu, et d’apres

des concordances internes.

Lantiquaire aurait, en d’autres termes, repéré une homologie
profonde, une cohérence de structure formelle, entre une vaste série
de rites de séparation avec les défunts, a partir de laquelle il devenait
possible, méme si le pas n’est pas franchi par Guichard, de penser les
rites funéraires de maniére plus générale, plus théorique. Or c’est de
cette maniére que van Gennep, confrontant un grand nombre de faits

ethnographiques, est parvenu lui-méme a dégager cette « classe

autonome » de cérémonies que constituent les « rites de passage’ ».

En distinguant enClaude Guichard la source d'une tradition
intellectuelle a l'autre bout de laquelle il se situe lui-méme,
van Gennep renoue avec les origines de son propre parcours
scientifique, puisque ses toutes premiéres publications, celles des
années 1894-1897, portent exclusivement sur des aspects de la

numismatique, l'un des savoirs centraux des antiquaires de la

8

Renaissance :Guichard illustre parfaitement cette démarche

consistant 2 faire usage des monnaies pour éclairer des coutumes’. En
se référant a cet « ancétre », van Gennep reconstitue les fondements
méthodologiques et historiques de I'approche qu'il est lui-méme en

train d’élaborer. Il met également le doigt, mais a son insu, sur un tres

vaste corpus de textes publiés a partir duxvi® siécle et ayant pour
objet la connaissance des rites funéraires dans une grande variété de
sociétés humaines et dont les Funérailles et diverses maniéres d’ensevelir
des Romains de Guichard ne constituent que I'une des pointes les plus
visibles.

C’est ce corpus que ce texte voudrait décrire et analyser afin de mettre
en lumiére le fait qu'une documentation et une réflexion proto-
ethnographique, de nature comparative, émerge des la Renaissance
sur les rites de passage, avec une attention particuliére sur les rites
funéraires. Cet éclairage devrait mettre en évidence le contexte dans
lequel nait cette connaissance des rites de passage et par conséquent
permettre de comprendre a la fois les objectifs qui le déterminent et

les limites qui le caractérisent, en regard de la maniere dont



van Gennep construit sa propre réflexion sur le sujet.

Comme l'avait correctement percuvan Gennep, ce sont bien les
« antiquaires » qui initient ce travail de réunion de I'information et de
confrontation des données sur le sujet a partir d'un constat
paradoxal : ils observent a la fois, d'une part, l'universalité
anthropologique des pratiques funéraires, et, d’autre part, l'infinie

variété formelle et la diversité de signification de ces mémes

pratiques. A partir du début du xvi® siécle, toute une série de traités

antiquaires consacrés spécifiquement aux rites funéraires voient en

effet le jour'®. Lun des premiers textes appartenant 2 cette tradition
que 'on puisse identifier est le traité Des Anciennes pompes funeralles
rédigé par 'humaniste Jean Lemaire de Belges (1473-1524) entre fin

novembre 1507 et fin janvier 1508 '%. On reviendra plus loin sur les
circonstances qui ont conduit a la rédaction de ce traité. On peut
cependant déja observer, en se plagant dans la perspective d’une
histoire plus large de ce corpus, deux éléments a propos de ce traité. 1l
est écrit en langue vernaculaire, alors que le corpus se constitue
ensuite avant tout en latin. Bien qu'il tire son information de sources
littéraires principalement, Lemaire de Belges a eu l'occasion de les
croiser avec des comptes rendus de fouilles de monuments funéraires

antiques réalisées en 1507 a proximité de Bruxelles, ou avec ses

propres observations en Italie 2.

Le traité qui aura le plus d'influence sur la formation du corpus est
cependant le De sepulchris et vario sepeliendi ritu, libellus du
mythographe italien Lilio Gregorio Giraldi (1479-1552), publié en 1533

et en 1539 2, Cet ouvrage, qui initie la tradition des traités rédigés en

latin, prend place dans un projet, plus vaste que le précédent,

d’« étude comparée des usages, des rites et des institutions'? ». 1l fait
ainsi suite a une recherche plus précise sur les vases funéraires et
parait dans les années ou Giraldi édite également sa grande synthese
sur les dieux de tous les peuples, De deis gentium (1536). Si le spectre
des sociétés humaines étudiées est ici plus étendu que chez Lemaire
de Belges, il continue a ne concerner en réalité que I'antiquité. De plus,
les sources sont ici littéraires. Une nouvelle édition des derniers
chapitres de ce traité est donnée a Lyon en 1556 par le graveur Pierre
Woieiriot qui I'enrichit de neuf gravures, contribuant ainsi a alimenter

par I'image la fascination qu’exerce a cette époque la diversité des

rites funéraires®.

La tradition des traités antiquaires compilant des informations
relatives aux rites funéraires continue a s’étoffer par la suite avec les
bréves contributions d’Onofrio Panvinio (1529-1568), consacrée aux
rites funéraires des anciens chrétiens, des Romains, des Hébreux et

des Egyptiens'®, et du polygraphe Tommaso Porcacchi (1530-1585),
illustrée par le graveur Girolamo Porro, qui s'inspirent tous deux

directement du travail de Giraldi et de Woeiriot . Le genre ne varie



cependant gueére avec ces traités qui restent centrés principalement
sur lantiquité et qui reposent avant tout sur des informations
d’origine littéraire. Mais les contributions de Panvinio et de Porcacchi
ainsi que leurs rééditions témoignent de I'engouement des milieux
lettrés pour une connaissance des cultures cérémonielles de

I'antiquité.

Dans le contexte de cette tradition, le livre de Guichard, véritable

« somme de toutes les recherches d’un siécle friand de ce sujet *® »,
constitue un tournant important. Rédigé en frangais, il met, grace aux
lectures étendues dans la littérature antiquaire qui I'alimentent, a
disposition d’'un public élargi un savoir produit dans des cercles
érudits. Mais il ne se contente pas, comme ses prédécesseurs, de
compiler les informations fournies par les textes des anciens et les
recherches des humanistes et des antiquaires de son temps. Ses
descriptions sont aussi le fruit d’une diversification des sources
d’information : ici, inscriptions et monnaies, ainsi qu'un

nombre infini de temples et oratoires renversés, les pierres
brisees, les marbres desfigurés, et les images, tant de
bronze, que d’autre matiere, qui se treuvent journellement

en fouillant es lieux [des] ancienne[s] habitation[s]

des Romains, sont explicitement convoqués en tant que « preuves »,
mobilisés et restitués par 'image, dans un récit qui puise a toutes les

ressources de I’ enargeia pour donner a ses lecteurs une représentation

aussi vivante que possible des pratiques funéraires qui sont décrites!®.
De plus, si les sociétés de I’Antiquité constituent bien dans ce traité

comme dans les précédents le centre de gravité, les récits de voyage,

cosmographies et témoins des conquétes américaines du xvi® siecle
sont aussi largement sollicités et permettent d’étendre
considérablement I'horizon de la comparaison. Chez Guichard, comme
I'avaient observé non seulement van Gennep, mais aussi apres lui

I'historienne des premiéres formes d’anthropologie, Margaret

T. Hodgen 2, les usages funéraires des anciens, ainsi que ceux des
chrétiens sont pris dans un réseau d’exemples qui fournit la matiere a
une réflexion de portée universelle. Guichard a bien I'ambition de
réunir un « corps entier » de connaissances en considérant que,
malgré leur variété, les pratiques funéraires des sociétés « tant
civilisées que barbares » présentent un caractére suffisamment

« conforme et semblable » pour donner cohérence a son projet®!, Si
cette matiére ne le conduit pas a une théorie explicite et générale du
rite funéraire, elle lui permet néanmoins d’ébaucher une méthode de
comparaison, fondée sur le rapprochement des cérémonies qui ont
« quelque rapport et conformité ensemble », de maniere a les éclairer
les unes par les autres?’, et d’échafauder des hypothéses
diffusionnistes pour expliquer les ressemblances entre certaines

d'entre elles, notamment égyptiennes et juives ou romaines et



chrétiennes?®, A cet égard, il revendique explicitement une différence
avec « ces antiquaires » qui ne s’intéressent qu’aux civilisations de
I’Antiquité. Son approche a ainsi pour effet de décentrer les usages
chrétiens. Ils ne représentent sous sa plume que I'un des termes de la
comparaison. Ils apparaissent de plus comme les produits d'une
longue histoire de transmission des pratiques, au lieu d’étre reconnus

comme institués par une autorité - divine ou ecclésiastique.

Apres Guichard, on assiste a la multiplication des traités antiquaires
dédiés spécifiquement a la question des rites funéraires. Si le xvii

€ siecle est la grande époque d’essor des savoirs antiquaires, la

connaissance des meeurs et des coutumes relatives aux funérailles suit
le mouvement. Des traités appartenant a ce genre, dont le succes ne se
dément pas, paraissent dans plusieurs pays européens et connaissent

souvent des rééditions**. Laccumulation des connaissances se traduit
notamment par un accroissement sensible des volumes. Guichard
marquait déja une nette différence avec ses 500 pages par rapport aux

ouvrages antérieurs qui n’excédaient jamais la centaine de pages. Au

xvii® siecle au contraire, tous les traités dépassent les 100 pages et
plusieurs d’entre eux comprennent entre 500 et 900 pages. Le matériel
sur lequel ils se fondent reste cependant avant tout littéraire, méme si
quelques-uns le complétent en recourant a des inscriptions
épigraphiques. Lattention des antiquaires demeure par ailleurs
principalement dirigée vers les peuples anciens, Grecs et Romains
concentrant l'essentiel des travaux ; autour de ce coeur, d’autres
peuples de lantiquité les intéressent aussi, et les chrétiens des
premiers temps sont souvent intégrés au tableau ; mais ils comparent
rarement, comme Guichard, avec les sociétés contemporaines. Suivant
1a encore 'évolution générale des savoirs antiquaires, certains traités
se spécialisent, en particulier en Angleterre, dans les monuments et les
vases funéraires qu'ils trouvent sur leur propre sol?°,

Au méme moment pourtant, la connaissance des usages funéraires des
peuples nouvellement découverts par les Européens faisait des
progrés. Si l'on ne repére pas a ma connaissance de traités
spécifiquement consacrés a ces usages dans tel ou tel peuple, une
rubrique les concernant figure presque toujours dans les
cosmographies, les récits de voyages et le riche ensemble de textes

décrivant les « moeurs et coutumes » des peuples du monde?®. Dans
toute cette littérature, généralement fascinée par la question des
cérémonies, on rencontre tres régulierement des chapitres, souvent
proches les uns des autres, relatifs aux rites de passage, avec une

présence particulierement forte des rituels marquant la naissance, le



mariage et le deuil. Dans les titres-programmes de certains de ces
ouvrages, la mention de sections consacrées a ces usages fait partie
des éléments attrayants qui doivent retenir I'attention de 1'éventuel
acheteur. Lintitulé des Grands voyages du pays des Hurons de Gabriel
Sagard mentionne par exemple que I'ouvrage traite

de tout ce qui est du pays, des meeurs et du naturel des
Sauvages, de leur gouvernement et facons de faire, [...]
comme ils se marient et eslevent leurs enfants ; [...] de leur

detiil, pleurs et lamentations, et comme ils ensevelissent et

enterrent leurs morts?’,

On retrouve ici cette fascination qui anime également les traités des
antiquaires devant le paradoxe de 'universalité et de la diversité des
pratiques funéraires.

1l est assez frappant de noter que dans le dernier quart du xvii€ siécle,
la masse d’informations provenant des sources antiquaires et de la
littérature de voyage est devenue a la fois si importante et si dispersée
qu’elle suscite des projets de syntheses. C’est en effet a cette tche que
sattelle le prédicateur oratorien Pierre Muret (vers 1630-vers 1690),
par ailleurs assez obscur, qui décrit en 1675, sur 300 pages, en se

fondant aussi bien sur les travaux de certains antiquaires*® que sur des

récits de voyages®’, les Cérémonies funébres de toutes les nations >°. Bien
que l'orientation soit ici apologétique - il s’agit de démontrer, par
'universalité des rites funéraires, celle de la croyance en I'existence
d’un dieu et en I'immortalité de I'dme - la perspective géographique
large qui est adoptée, incluant des informations sur la Chine et le
Japon absentes chez Guichard, dissout les pratiques chrétiennes dans
un ensemble qui les transcende et les banalise. Lhistoire éditoriale de
I'ouvrage confirme par ailleurs I'intérét que continue a éveiller cette

question : l'ouvrage connait en effet au moins quatre éditions

31

francaises”" ainsi qu'une traduction anglaise en 1683, rééditée en 1695

32 et une traduction italienne>?. Alors que la tradition des grandes
sommes antiquaires du xvii® siécle sur la question semble s’épuiser au

siécle suivant avec le retour 3 de petites dissertations®?, le type de
traité représenté par celui de Muret, a la fois synthétique et affichant
cependant I'ambition de rendre compte des cérémonies funéraires de
tous les peuples du monde, trouve d’autres expressions au siecle des
Lumiéres : le pére carmélite et professeur a l'université d’Alcald,
Miguel de Azero y Aldovera (1730-1790), publie ainsi un Tratado de los

funerales y de las sepulturas qui prétend également traiter de ces

cérémonies « en todas la Naciones >° ».

On pourra noter au passage que ce que I'on peut ainsi observer en ce
qui concerne les rites funéraires se vérifie de maniere assez analogue

pour les rites nuptiaux. Dans ce cas aussi, des textes commencent a

paraitre au xvi® siécle avec le projet de décrire une vaste étendue de



pratiques matrimoniales, principalement issues dans un premier
temps des cultures de I’Antiquité. La particularité de cette tradition de
textes réside dans le fait qu’elle est moins directement liée aux travaux
des antiquaires et dépend davantage des préoccupations des juristes et
d’'une réflexion sur le droit matrimonial. Particulierement
représentatif est a cet égard le traité De ritu nuptiarum (1594) du
président du Parlement de Paris, Barnabé Brisson (1530-1591).
Plusieurs fois réédité (1641, 1662, 1698), il est en général accompagné
d’études de Francois et d’Antoine Hotman qui concernent aussi bien
des questions de cérémonies que des points juridiques. On constate
cependant que ce corpus évolue de maniére semblable a celui des
traités sur les rites funéraires. A une premiére période durant laquelle
les traités sont centrés sur l'antiquité et de volume assez réduit,

succéde a partir de la deuxiéme moitié du xvii€ siecle un temps de
synthese, au cours duquel les auteurs, compilant les informations
relatives aux sociétés anciennes et a celles avec lesquelles I'Occident
est entré en contact depuis la Renaissance, prétendent présenter les
usages funéraires de tous les peuples du monde. Cing ans seulement
apres la publication des Cérémonies funébres de toutes les nations de
Pierre Muret, Louis de Gaya, personnage tout aussi obscur que ce
dernier, sieur de Tréville et capitaine au régiment de Champagne, fait

paraitre un ouvrage de 300 pages sous le titre de Cérémonies nuptiales de

toutes les nations 3°, qui rencontre un succés comparable 4 celui du livre
d e Muret : plusieurs éditions francaises en sont données, parfois
adaptées (1681 [Paris, La Haye], 1694, 1750), ainsi que des traductions
italiennes (1685) et anglaises (1685, 1687, 1697, 1698, 1704, 1744, 1748,
1768). A la suite de Louis de Gaya, et en puisant parfois dans les
informations qu’il met a disposition, d’autres ouvrages prétendant a la

méme dimension universelle, paraissent en Allemagne et en

Angleterre au xviii® siécle 37 et nourrissent alors la réflexion sur la

nature humaine, a partir du constat de 'universalité de la ritualisation
38

du lien matrimonial et de la diversité de ses formes™®.

On est donc bien en présence, dés le xvi® siécle, d’un travail culturel
sur les rites de passage, concentré principalement sur les rites de
mariage et de funérailles. La littérature qui témoigne de ce travail se
nourrit d'un large matériel qui inclut en particulier les traités
antiquaires et les récits de voyages et qui finit par imposer 'idée que la
description des cultures de laltérité passe entre autres, mais
nécessairement, par une présentation de leur maniére de ritualiser les
grandes étapes de la vie. La vaste entreprise de description des
Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde a laquelle
se livrent Jean-Frédéric Bernard et Bernard Picart illustre ainsi en

détail par le texte et les gravures les usages qui interviennent dans les

rites de passage de chacune des religions qui sont passées en revue>’.

Lintérét, voire la passion, qui anime désormais les Européens pour ces

pratiques rituelles s’explique par plusieurs raisons. Si la curiosité pour



les « singularités » culturelles y entre pour beaucoup a I'origine, des
motivations plus concrétes, plus politiques, s’y mélent aussi. On a pu
observer que le premier genre a se développer historiquement est
celui des traités consacrés aux usages funéraires des civilisations de
I'antiquité. Or, a considérer le contexte dans lequel ces traités sont
rédigés et les auteurs auxquels ils sont dus, on est amené a faire le
constat que les érudits qui consacrent tant de temps a accumuler des
connaissances sur les funérailles des anciens sont aussi intimement
mélés a la préparation des cérémonies organisées pour célébrer

fastueusement les obséques des souverains de leur temps.

Il en va ainsi du premier des antiquaires que nous avons repérés. Jean
Lemaire de Belges est en effet au service de la reine de France, Anne
de Bretagne, lorsque celle-ci décede en1514. Et c’est dans ces
circonstances qu’il prépare une version corrigée de ses Anciennes
pompes funeralles qu’il destine a Claude de France, la fille de la reine

disparue?”. 1l est aussi directement impliqué dans I'intérét grandissant
de la cour deFrangois I°" pour les antiquités en général et les

funérailles des anciens en particulier’’, Comme a pu le démontrer
Elizabeth Brown, l'introduction dans les funérailles monarchiques

francaises du repas servi au roi défunt « comme s’il fust vif » -

pratique qui demeura en vigueur jusqu’au début du xvif® siecle et qui a
tant fasciné I'historien américain des cérémonies royales francaises,
Ralph Giesey, découle des connaissances des usages antiques et des

travaux sur le sujet menés par Lemaire de Belges et d’autres érudits de

son milieu®?,

Les funérailles d’Anne de Bretagne, a l'occasion
desquelles se noue plus étroitement la collaboration entre érudits et
hérauts d’armes chargés de I'organisation des cérémonies, coincident
avec le début d’'une époque au cours de laquelle cette collaboration
s’approfondit et ou le modele antique - romain en particulier -

impregne fortement les usages cérémoniaux de la monarchie et de la

haute noblesse francaises*®, La référence a I'antiquité est alors mise au
service d’une glorification du prince qui se modeéle sur le triomphe
romain. Les antiquaires participent durant cette période non

seulement a I'élaboration des programmes et des décors des
44

funérailles, mais également aux rituels des entrées™".
Il est également révélateur que le développement d'une littérature
antiquaire consacrée aux usages funéraires antiques soit exactement
contemporain de 'essor d’un autre genre littéraire, celui des livrets,
parfois illustrés de gravures, publiés a I'occasion des funérailles de
souverains. Destinés a informer un public élargi de I'événement et a
conserver la mémoire des pompes déployées dans ces circonstances,
ils servent non seulement a la glorification du défunt, mais aussi a
I'instruction de ceux qui auront a préparer les cérémonies des

funérailles suivantes. Si les premiers récits de funérailles princiéres

remontent 2 la fin du xiv® siecle *°, c’est avec celles d’Anne de Bretagne



que ces récits se constituent en genre littéraire autonome*®. Celui-ci
connait ensuite une évolution similaire a celle des autres corpus

décrits précédemment, avec une extension importante au xvi® siecle -

on a pu en repérer 86 entre 1507 et 161 - suivie d’'une phase de

synthese ausiecle suivant. Des compilations de livrets commencent
48

\

alors a voir le jour™ et les officiers en charge des cérémonies

publiques s’emploient a centraliser les descriptions des funérailles

célébrées dans le passé?®. La conception des funérailles devient pour
certains une forme de spécialité. Lun des plus célebres est le jésuite
Claude-Frangois Ménestrier, qui a par ailleurs accumulé une collection

de 117 livrets®® et qui publie en 1684 un ouvrage proposant une
réflexion générale sur l'ornementation funéraire, a partir des

exemples tirés de plus d’un siécle de pratique'. Cet effort de collecte
et de synthese des connaissances et des savoir-faire sur les usages
funéraires princiers s’inscrit lui-méme dans une époque de formation

d’une science générale des rites politiques qui passe essentiellement
1 ilation des précédents®” et de structuration des inst
par la compilation des précédents>* et de structuration des instances

officielles qui en ont la charge®. Les rites funéraires des grands
constituent dans cette littérature de liturgie politique une rubrique
obligée.

On voit ainsi se mettre en place dés la fin du Moyen Age, mais plus

systématique au xvii® siecle, les éléments d’une science générale des
rites, nourrie de savoirs antiquaires et ethnographiques ainsi que de
connaissances sur les cérémonies publiques ; en son sein, la
connaissance des usages funéraires occupe une place centrale. Les
pratiques rituelles occidentales s’inscrivent alors a I'intérieur d’un

large horizon de comparaison. Appuyée sur le constat des

4 », cette

« conformités » entre les pratiques des différentes « nations’
littérature apporte la démonstration du caractere anthropologique de
ces pratiques. Pour Lemaire de Belges, les rituels funéraires sont ainsi

communs a l'ensemble du « gendre humain », les chrétiens ne se

distinguant pas des autres sur ce plan®°. Claude Guichard arrive de son
c6té a la conclusion qu’il

« ne se treuvera peuple tant grossier, et qui se soit
tellement despouillé de toute humanité, exceptés quelques
barbares du tout abrutis et bestialisés que de 'avoir entiére

rejetée’® »,

Cette universalité fascine certains voyageurs, comme Marc Lescarbot
qui souligne que « c’est chose digne de merveille que des nations tant

éloignées se rapportent avec plusieurs de monde de dega en ces



cérémonies®” ».

Lensemble de données accumulées sur le sujet ne donne cependant
pas lieu a I'émergence d'une théorie générale concernant ces
pratiques. Les auteurs qui s’y consacrent sont avant tout intéressés par
le spectacle de la diversité des formes rituelles observables et ils
s’emploient par conséquent a en dresser I'inventaire. Ils notent dans le
méme temps - en regard du constat de l'universalité des rites - la
relativité culturelle des coutumes funéraires. Leurs traités prennent
ainsi la forme d’un répertoire égrainant la variété de ces formes.
Lensemble des informations collectées sur les rites funéraires fait
bien apparaitre une forme de grille de lecture de ces rites, non
explicitée mais constituée de rubriques récurrentes : la plupart des
descriptions s’attardent ainsi sur les soins prodigués au corps du
défunt, les divers lieux choisis pour la sépulture et les formes de
processions pour s’y rendre, les étapes qui rythment sur une durée
plus ou moins étendue le cycle funéraire, les costumes et les autres
signes qui marquent 1'état de deuil, les productions sonores (chants,
discours, musiques, percussions) qui accompagnent la séparation
définitive avec le corps, les distinctions qui différencient socialement
les funérailles, et, enfin, les pratiques de commensalité qui, dans la
plupart des sociétés, mettent un terme aux obséques. Une tendance a
la classification des rites funéraires en deux genres - inhumation et
crémation - traverse également I’ensemble du corpus. Leffort de mise
en ordre des données selon une sorte de protocole de description
implicite ou de classification en deux grandes classes demeure donc
assez sommaire. Lorsqu’un point de vue plus général est formulé dans
cette littérature, il est d’ordre apologétique : I'universalité des rites

funéraires vient vérifier celle de la croyance en une vie apres la mort

et démontre ainsi qu'il n'y a pas de société sans religion®®. On ne
s’étonnera pas de rencontrer ce point de vue chez Lafitau, 'ensemble

de son ceuvre visant a démontrer qu'il n’existe pas de société sans

religion.

Si les fondements d’une théorie générale des rites de passage sont
ainsi posés trés tdt, et remontent effectivement a une période
correspondant aux origines de la science ethnographique dans la

généalogie que van Gennep en a lui-méme donnée, il faut cependant

attendre le début du xx® siécle pour la voir éclore véritablement. La
domination coloniale de I'Occident sur le reste du monde crée alors un
contexte favorable a un travail de généralisation que les périodes
précédentes n’avaient qu’esquissé. Comme van Gennep le reconnait
lui-méme, ce travail est clairement en gestation au moment ou il

entreprend de rédiger Les rites de passage. Dans sa conclusion, il signale



des prédécesseurs immédiats dans cet effort. S. Hartland, J.-G. Frazer,
S. Ciszewski, A. Dieterich, E. Goblet d’Alviella, H. Webster, E. Crawley
ont fait comme lui des rapprochements entre différentes catégories de
rite. Mais il leur reproche de s'étre contentés d’enregistrer « des
ressemblances de détails ». Dans ce concert de comparaison, seul
Robert Hertz a fait selon lui, dans sa « Contribution a une étude sur la

t% » un pas de plus dans le sens du

représentation collective de la mor
repérage d’une structure, en discernant « ce qu’il nomme “I'état

transitoire” de la période qui va du mariage a la naissance du premier

enfant, et qui répond 3 “I'état transitoire” des morts en Indonésie ! ».

Il revient donc bien avan Gennep d’avoir poussé le plus loin la
tentative de penser les rites de passage comme une catégorie
universelle. Mais les périodes antérieures ont clairement préparé le
terrain a cette généralisation et les travaux des antiquaires sur les
rites funéraires ainsi que les récits de voyage ont joué dans ce
processus un rdle tout a fait central : ce n’est sans doute pas un hasard
quevan Gennep, qui avait travaillé, avant laPremiére Guerre

mondiale, 3 deux volumes d’une Etude systématique et universelle des

Modes de la Sépulture demeurée inédite®?, reconnaisse en l'auteur de la
« Contribution a une étude sur la représentation collective de la
mort » celui qui avait accompli une étape décisive dans cette voie.

Notes

1. A. van Gennep, « A propos des rites phalliques » in Religions, meeurs et
légendes. Essais d’ethnographie et de linguistique, t. 111, Paris, 1908, p. 26-30.
Le texte est rédigé a l'occasion de la réédition par la Société du
Mercure de France, du livre de J.A. Dulaure, Des divinités génératrices
chez les anciens et les modernes, Paris, 1905 avec un « chapitre

complémentaire » signé par van Gennep (p. 319-335).

2 .van Gennep, « Un ethnographe oublié duxviii € siécle
J. N. Démeunier », Revue des Idées, t. 73 (1910), p. 18-28 (repris dans van
Gennep, Religions, meeurs et légendes. Essais d’ethnographie et de
linguistique, t. 111, Paris, 1911, p. 21-32).

3.van Gennep, « Remarques sur I'ethnographie », in van Gennep,

Religions, meeurs et légendes, t. IV, Paris, 1912 (2€ édition), p. 9-31.
4 .van Gennep, « Contribution a lhistoire de la méthode
ethnographique », Revue de I'Histoire des Religions, t. 67 (1913), p. 320-

338, t. 68 (1913), p. 32-61 (repris et étendu sous le titre « La méthode

ethnographie en France au xviii® siécle » dans van Gennep, Religions,
meeurs et légendes, t. V, Paris, 1914, p. 93-215). Ces questions historiques
sont également abordées dans le méme volume, mais dans un autre
texte : « Quelques lacunes de I'ethnographie actuelle », in ibid, p. 9-25.
5. Ibid., p. 8-9 (avant-propos signé de Neuchitel, janvier 1914).



6. P. Martino, L'Orient dans la littérature francaise au xvii € et au xviii

siecle, Paris, 1906 ; G. Chinard, Lexotisme américain dans la littérature
frangaise au xvi € siécle, Paris, 1911 ; LAmérique et le réve exotique dans la

littérature francaise au xvii € et au xviii © siécle, Paris, 1913.

7. Van Gennep, « Nouvelles recherches sur I'histoire en France de la
méthode ethnographique. Claude Guichard, Richard Simon, Claude
Fleury »,Revue de lhistoire des religions, 82 (1920), p. 139-162. Ketty
van Gennep, la fille d’Arnold van Gennep, se trompe, dans sa
Bibliographie des ceuvres d’Arnold van Gennep (Paris, 1964, p. 29) en
indiquant que cet article parait en 1919.

8. K. van Gennep, Bibliographie des ceuvres d’Arnold van Gennep, Paris,
1964, p. 15-16.

9.C. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir des Romains,
Grecs, et autres nations, Lyon, 1581, en particulier p. 181-184, 375-378.
10.MM. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », in

J .Balsamo (éd.), Les funérailles a la Renaissance : XII ¢  colloque
international de la Société francaise d’étude du seizieme siécle, Bar-le-Duc, 2-
5 décembre 1999, Genéve, 2002, p. 329-355.

11.]. Lemaire de Belges, Des Anciennes pompes funeralles (1511), texte
établi, introd. et annoté par M.M. Fontaine, avec le concours
d’E.A.R. Brown, Paris, 2001.

12.1bid., p. VI-XVII ; R. Cooper, Roman Antiquities in Renaissance France,
1515-65, Aldershot, 2013, p. 288-295.

13.7’ai pu consulter I'édition suivante : De sepulchris et vario sepeliendi
ritu, libellus, Basilea, 1539.

14. M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », p. 339.

15. G.G. Giraldi [et P. Woeiriot], Pinax iconicus antiquorum ac variorum in
sepulturis rituum..., Lyon, 1556 ; pour tout ceci :M.M. Fontaine,
« Antiquaires et rites funéraires », p. 338-342, 346-349.

16. De Ritu sepeliendi Mortuos Apud Veteres Christianes, Coloniae, 1568
(28 p. ; rééd. Francfort, 1717, trad. francaise en 1613 :].-L. Ferrary,
Onofrio Panvinio et les antiquités romaines , Rome, 1996, p. 1, 13-14, 25, 171,
208-211).

17. Funerali antichi di diversi populi e nationi, con la forma, pompa e maniera
de sepolture, di essequie, di consecrazione antichi, Venise, 1574 (109 p. ;
rééd. Venise, 1591 ; voir a ce sujet : C. Lastraioli, « Les Funerali Antichi
de Tommaso Porcacchi », in Balsamo (éd.), Funérailles a la Renaissance,
p. 357-388).

18. M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », p. 342.

19. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir, p. 4-5.

20.M.T. Hodgen, Early Anthropology in the Sixteenth and Seventeenth
Centuries, Philadelphia, 1964, p. 174-175.

21. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir, p. 6.

22. Ibid., p. 211, 354, 467.

23.Ibid., p. 501, 522.

24.]. van Meurs, De funere liber singularis, La Haye, 1604 (rééd. : 1701) ;
J. Kirchmann, De funeribus Romanorum libri quatuor, Hambourg, 1605



(rééd. : 1625, 1637, 1661, 1672) ;]. Guterius, De iure manium, seu de ritu,
more, et legibus prisci funeris, Paris, 1615 (rééd. : 1671) ; P. Morestel,
Pompa feralis, sive justa funebria, Paris, 1621 ; J. Weever, Ancient funerall
monuments within the vnited monarchie of Great Britaine, Ireland, and the
islands, Londres, 1631 (rééd. en 1767) ; F. Perucci, Pompe funebri di tutte
le nationi del mondeo, Verone, 1639 (rééd. : 1646) ; J.A. Quenstedt,
Sepultura veterum, Sive, Antiqui ritus sepulchrales Romanorum, Greecorum,
Judeorum & Christianorum, Wittenberg, 1648 (rééd. : 1660, 1699) ;
T. Browne, Hydriotaphia, Urne-Buriall, or, A Discourse of the Sepuchrall
Urnes lately found in Norfolk..., Londres, 1658 (rééd. : 1669, 1686, 1736) ;
F. Pomey S.J.,Libitina seu de funeribus, eptimoes erutiditionis volumen
alterum,Lyon, 1659 ; J. Nicolai, De Sepulchris Hebraeorum, in quibus
variorum populorum mores proponuntur, Leiden, 1706.

25.]. Weever, Ancient funerall monuments, 1631 et T. Browne,
Hydriotaphia, 1658 ; voir a ce sujet : G. Parry, The trophies of time : English
antiquarians of the seventeenth century, Oxford, 2007, p. 190-216.

26. Parmi des références nombreuses, voir par exemple : P. Belon, Les
observations de plusieurs singularitez et choses memorables trouvées en
Grece, Asie, Judées, egypte, Arabie, et autres pays estranges..., Paris, 1555,
p. 174 ; A. Thevet, Les singularités de la France antarctique (1557),
F. Lestringant (éd.), Paris, Maspero, 1983, p. 95-98 ; J. de Léry, Histoire
d’'un voyage en terre de Brésil (1578), F. Lestringant (éd.), Paris, 1994,
p. 468-478 ; J. de Acosta, Histoire naturelle et morale des Indes occidentales
(1598), version frangaise établie par J. Rémy-Zéphir, Paris, 1979, p. 245-
246 ; S. de Champlain, Des sauvages, ou Voyage de Samuel Champlain, de
Brouage, fait en la France nouvelle 'an mil six cens trois..., Paris, 1603, p. 6 ;
J. Thévenot, Voyage du Levant (1665), intro. de S. Yerasimos, Paris, 1980,
p. 126-128 ; P. Kolbe, Description du Cap de Bonne-Esperance, ott l'on trouve
tout ce qui concerne lhistoire naturelle du pays, la religion, les meeurs et les
usages des Hottentots..., Amsterdam, 1742, p. 413-428.

27. G. Sagard, Le Grand voyage du Pays des Hurons, Paris, 1632.

28. Notamment Guichard, Casaubon, Kirchmann, Gruther.

29. Notamment Pierre Belon, Las Casas, Jean de Léry.

30. P. Muret, Cérémonies funébres de toutes les nations , Paris, 1675.

31. Outre celle de 1675 : Paris, 1677, 1679 ; Marseille, 1690. P. Muret est
également l'auteur d’une Dissertation sur les festins des anciens Grecs et
Romains et sur les cérémonies qui s’y pratiquoient (La Haye, 1675), d’'un
Traité des festins (Paris, 1682) et d’une Oraison funebre de Madame la
Dauphine (Marseille, 1690) ; voir a son sujet la bréve notice publiée
dans :Lettres écrites de Madrid en 1666 et 1667 par Muret, attaché a
'ambassade de Georges d’Aubusson, archevéque d’Embrun, Paris, 1879.

32. Rites of funeral ancient and modern in use through the known world ,
London, 1683 et 1695 ; voir sur cette traduction et ses particularités :
D.E. Stannard, The Puritan Way of Death : A Study in Religion, Culture, and
Social Change, Oxford, 1977, p. 21.

33. Cerimonie funebri di tutte le nazioni del mondo , Venezia, 1722.

34. G.C. Palz, De religione sepulcrorum, Leipzig, 1725, 132 p. ; C. Possieth,

Dissertationis academicae particulam secundam de sepultura hebraeorum,



Upsala, 1731, 16 p. ; EE. Guasco, I riti funebri di Roma pagana, Lucques,
1758, 179 p. ; G.F. Weber, Observationes sacre circa funera populorum
orientis, Strasbourg, 1767, 43 p. ; F. Melito de Memije, De re funebri
veterum Christianorum syntagma, Madrid, 1789, 140 p.

35. M. de Azero y Aldovera, Tratado de los funerales y de las sepulturas ,
Madrid, 1736.

36. L. de Gaya, Ceremonies nuptiales de toutes les nations , Paris, 1680.
37.FJ. Rottmann, Rituale nurturientium ; oder, Beschreibung der Hochzeit
Gebrduche, welche unten den bekantesten Vélkern, Christen, Juden und
Heyden in allen Theilen der Welt..., Bremen, 1715 ; T. Salmon, A critical
essay concerning marriage... to which is added, an historical account of the
marriage rites and ceremonies of the Greeks and Romans, and our Saxon
ancestors, and of most nations of the world at this day, Londres, 1724 ;
Hymen : an Accurate Description of the Ceremonies Used in Marriage, by
Every Nation in the Known World, Londres, 1760 (rééd : 1782, 1796, 1799).
38.L. O’Connell, « “Matrimonial ceremonies displayed” : popular
ethnography and enlightened imperialism », Eighteenth-Century Life,
26/3 (2002), p. 98-116.

39.Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde,
représentées par des figures dessinées par B. Picart, 7 vol., Amsterdam,
1723-1737 ; voir a ce sujet derniérement : L. Hunt et al. (éd.), Bernard
Picart and the first global vision of religion, Los Angeles, 2010 et The book
that changed Europe : Picart and Bernard’s Religious ceremonies of the world,
Cambridge, 2010.

40. Lemaire de Belges, Anciennes pompes funeralles, p. LVI-LVIL,

41. M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », p. 334-338.

42. E.A.R. Brown, « Refreshment of the dead : post mortem meals, Anne
de Bretagne, Jean Lemaire de Belges, and the influence of Antiquity on
Royal Ceremonial », in Balsamo (éd.), Funérailles a la Renaissance, p. 113-
130.

43.M. Gaude-Ferragu, D'or et de cendres. La mort et les funérailles des
princes dans le royaume de France au bas Moyen Age, Villeneuve d’Ascq,
2005, p. 353.

44.Pour une mise au point récente, dans une riche bibliographie :
Cooper, Roman Antiquities.

45. M. Gaude-Ferragu, D'or et de cendres, p. 27-28.

46.P-G. Girault, Les funérailles d’Anne de Bretagne, reine de France,
catalogue d’exposition, Montreuil, 2014.

47. G. Fréchet, « Forme et fonction des livres de pompes funébres », in
Balsamo (éd.), Funérailles a la Renaissance, p. 99-223. Pour une analyse
approfondie de l'un de ses livrets et des circonstances de sa
composition, voir P. Martin (dir.), La pompe funébre de Charles III. 1608,
Metz, 2008, et plus généralement, dans I'historiographie récente :
J.A. Chroscicki et al. (dir.) , Les funérailles princiéres en Europe, xvi € - xviii ¢
siécle, vol. 1: Le grand thédtre de la mort, Versailles, [Paris], 2012 ; vol. 2 :
Apothéoses monumentales, Rennes, Versailles, 2013.

48. A. de Meerbeek, Theatre funebre ou sont representez les funerailles de

plusieurs princes, Bruxelles, 1622.



49. B. Bastl et M. Hengerer, « Les funérailles impériales des Habsbourg
d’Autriche xv®-xviii® siecle » et M. Schaich, « Lorganisation des

funérailles royales en Angleterre aux xvii® et xviii® siecle »,
in Chroscicki et al. (dir.), Funérailles princiéres, p. 117-140, 91-116.
50. A. Péan, « Les décors des pompes funébres en France 1643-1683 :

naissance d'un genre », in Actes du V ¢ congres national d’archéologie et
d’histoire de lart, Bordeaux, 1999, mis en ligne le 7 avril 2009 :
http://inha.revues.org/2467, consulté le 23.07.2014.

51.CF  Menestrier, Des decorations funebres, Paris, 1683. Sur
Ménéstrier : G. Sabatier (dir.), Claude-Francois Ménestrier : les jésuites et le
monde des images, Grenoble, 2009 ; A. Adamset al., A bibliography of
Claude-Frangois Menestrier : printed editions, 1655-1765, Genéve, 2012.

52. Voir par exemple : A. Du Chesne, Les antiquitez et recherches de la
grandeur et majesté des roys de France, Paris, 1609 ; T. Godefroy, Le
cérémonial de France, Paris, 1619.

53.F. Leferme-Falguiéres, Les courtisans. Une société de spectacle sous

I’Ancien Régime, Paris, 2007 ; P. Jugie et al. (dir.), Les Menus Plaisirs du roi (
xvii € - xviii ¢ siécles), Paris, 2013 ; pour le Saint-Empire, voir les
nombreux travaux de B. Stollberg-Rilinger, dont :Des Kaisers alte
Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache des Alten Reiches,
Miinchen, 2008.

54. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir, p. 211, 354, 463
(qui se fonde ici sur une comparaison établie par Jean de Léry), 467 ;
Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde, 1, p. 71.
55. Lemaire de Belges, Anciennes pompes funeralles, p. 112.

56. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir, p. 213.

57. M. Lescarbot, Voyages en Acadie (1604-1607), suivis de la description des
meeurs souriquoises comparées a celles des autres peuples, édition critique
par M.-C. Pioffet, Paris, 2007, p. 459.

58. Cérémonies funébres de toutes les nations , préface.

59. Mceurs des sauvages américains comparées aux meeurs des premiers

temps, 2 vol., Paris, 1724, t. 1, p. 423-424, 444, 458.

60. Année sociologique, 1€ série, t. X (1907), p. 48-137 (repris dans
Meélanges de sociologie religieuse et folklore , Paris, 1928, p. 1-98).

61. van Gennep, Les rites de passage, p. 271-274.

62. van Gennep signale ce projet dans la premiere note de son « Essai
d’'un classement des modes de la sépulture », inActes du congrés
international d’histoire des religions tenu a Paris en octobre 1923, t. 1, Paris,
1925, p. 360.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des


http://inha.revues.org/2467

sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances

que meéthodes et outils

Makon o Ls Becharche en 5 "

CHRS - URIVEREITE BE CARR paur ‘édition structurée
.
U enssib
strasbourg sl raomion

et des biblothégues

fondation
maison des
sclences
de I'homme

cPrL

(AR
Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
LIME B4 L HESS-CRES- MBS

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Nos partenaires

