
Montrer, démontrer :Montrer, démontrer :
Phryné et le dévoilementPhryné et le dévoilement
de la véritéde la vérité

Showing and proving : Phryne and unveiling the truthShowing and proving : Phryne and unveiling the truth

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , Montrer,Montrer,
démontrerdémontrer, , n°8n°8, , 20162016

Abstract
According to a sentence in the Lives of the Ten Orators , Hyperides
would have bared Phryne’s body during her trial in order to
make the judges acquit her. This unveiling shows the relation
between exhibition and persuasion : making something visible is
a way to win acceptance for it. However, Hyperides is compelled
to do it because his arguments failed. The visual exposition and
the discursive demonstration proceed from di#erent dynamics,
which can both complement or oppose each other. Thus, this set
of papers want to examine the di#erent stakes that emerge from
the complex links between showing and proving, while observing
the practices of visibility in Antiquity : how are knowledge,
event, status and news are displayed, constructed, legitimized
and validated ? The multiplicity of the provided cases allows us to
consider the various ways it was displayed, whether on the
iconography of vases, in sculptures, numismatics, or texts from
the manuscript tradition.

Comme elle allait être condamnée, il la )t avancer au
milieu de la salle (εἰς μέσον) et, ayant déchiré son
vêtement, il exhiba (ἐπέδειξε) la poitrine de la femme.
Quand les juges virent (ἀπιδόντων) sa beauté, ils
l’acquittèrent1.

Élise Lehoux and Nicolas Siron

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=68
https://www.savoirs.app/en/articles?author=69


C’est ainsi que le Pseudo-Plutarque expose la stratégie utilisée par
Hypéride pour défendre Phryné, courtisane accusée d’impiété dans les
années 340-330 2. La présentation du corps de l’hétaïre apparaît
comme une « arme rhétorique redoutable3 ». Si le discours de
l’orateur est aujourd’hui perdu4 et si l’authenticité de ce passage a été
contestée5, ce geste, ayant valeur d’argument, a été largement évoqué
dans l’Antiquité 6 et exploité à partir de l’époque moderne 7, à l’image
du tableau de Jean-Léon Gérôme ()g. 1). Le dévoilement de Phryné
témoigne du lien fort qui unit l’exhibition et la conviction8. Faire voir
permet de faire accepter, montrer c’est déjà démontrer. Montrer-
démontrer : la corrélation entre les deux verbes paraît naturelle,
puisqu’ils ne di#érent que d’un pré)xe, tout comme leurs étymons
latins et grecs que sont monstrare/ demonstrare et
δείκνυμι/ἀποδείκνυμι.

D’un côté, montrer consiste à « faire voir », c’est-à-dire attirer
l’attention d’une ou plusieurs personnes. Comme l’écrit Nadine Lavand
(2008, p. 18), le verbe « exprime alors toute action d’indiquer, que ce
soit la bonne direction – montrer le chemin, montrer où regarder – ou
la meilleure manière de procéder – montrer comment faire – celle
encore de se conduire – montrer l’exemple. » Monstrare, en latin,
désigne ainsi le fait d’agir sur un esprit et le monstrum est le prodige,
c’est-à-dire l’avertissement des dieux. Or personne ne peut forcer une
personne à regarder quelque chose : « quand le sage montre la Lune,
l’imbécile regarde le doigt ».

Au-delà de la question des facultés de compréhension d’un individu,
l’indication d’une information se fonde d’une part sur un code

Figure 1. Figure 1 - Phryné devant l’Aréopage.

Jean-Léon Gérôme, Hamburg, Kunsthalle, 1861.



commun de signes intelligibles entre le locuteur – plus ou moins sage –
et son public, et d’autre part sur la capacité du premier à diriger
l’intérêt du second sur ce qu’il lui désigne. Cela conduit à considérer
les stratégies – énonciatives et scénographiques – pour attirer le
regard du ou des interlocuteur(s). Le contexte et les procédures de
présentation importent alors autant que la composition propre de ce
qui est désigné : la beauté de Phryné n’emporte la conviction que
parce qu’elle est au centre du tribunal, εἰς μέσον, et parce qu’Hypéride
lève le voile sur elle, plutôt qu’il ne la fait arriver déjà nue. Cette mise
en scène contraint alors les juges à observer l’accusée. Signe que si on
ne peut forcer quelqu’un à regarder dans une direction, il est possible
de l’y inciter fortement.

D’un autre côté, démontrer s’entend comme faire accepter par le
destinataire une information, qu’il s’agisse d’un savoir, d’un acte ou
d’un statut. L’argumentation peut recourir à la logique, au moyen d’un
discours et de preuves. Ces deux derniers moyens de convaincre ne
sont pas assimilables pour autant, comme en témoigne Aristote qui
oppose les preuves « techniques » (ἔντεχνοι), c’est-à-dire le discours
composé par l’orateur, et « extra-techniques » (ἄτεχνοι), que sont les
documents exploités lors des plaidoiries, comme les témoignages ou
les contrats (Aristote, Rhétorique, I, 2 : 1355b35-39). Démontrer et
prouver ne se recoupent donc pas complètement, même s’ils
procèdent tous deux d’une argumentation. Toutefois, comme la
démonstration vise l’adhésion de l’auditoire, les dispositifs peuvent
jouer sur les émotions de l’assistance9. Le couple émetteur-récepteur
apparaît donc tout aussi prépondérant que pour la monstration. De
même, l’e#euillage de Phryné renvoie, comme l’a bien montré
Florence Gherchanoc (2012), à un geste de supplication10, ce qui
rappelle la place du religieux dans la con)ance entre individus dans
l’Antiquité 11 : l’aspect rituel de la démonstration ne doit pas être
oublié.

La dialectique du faire accepter repose néanmoins sur un refus initial,
envisagé ou rencontré : il ne peut y avoir attestation qu’à partir du
moment où une idée ne va pas ou plus de soi. La validation va donc à
l’encontre de l’évidence, qui est pourtant en lien fort avec le caractère
visuel de l’exhibition. C’est le hiatus que pointe Nadine Lavand, en
exposant le double sens du préfixe de- : s’il peut indiquer l’achèvement
ou la perfection, ce qui pointe la relation entre les deux verbes, il peut
également signi)er l’éloignement, la séparation ou la privation. La
di#érence peut donc être de degré ou de nature12. L’exemple de
Phryné est symptomatique de cette divergence possible. En e#et, la
mise à nu de la courtisane n’a pas lieu au hasard : Hypéride, ou Phryné
selon les versions, se rend précisément compte qu’il ne convainc pas
les juges et dénude partiellement sa cliente pour avoir gain de cause.
Carlos Lévy et Laurent Pernot en concluent (1997, p. 6) : « Faute de
pouvoir démontrer, il montra. Et ce que l’argumentation n’avait pas



obtenu, le geste l’emporta. » L’exposition, qui inclut un caractère
visuel, peut ainsi se di#érencier de la démonstration, qui passe
essentiellement par la parole ou l’écrit. Si ce cas ne suft pas à rompre
tout lien existant entre montrer et démontrer, force est de constater
qu’ils font l’objet de dynamiques di#érentes, qui peuvent se compléter
mais aussi di#érer. Et c’est en faisant ce pas de côté sur le chemin tout
tracé du faire voir au faire accepter qu’on peut saisir la connexion
d’autant plus forte des deux notions dans les situations où elle advient.

La manœuvre de Phryné trouve aussi son parallèle dans le monde
romain, où les soldats peuvent dévoiler leurs cicatrices dans les
procès, à l’image de Manius Aquilius : Antoine, son avocat, « le campa
debout à la vue de tous et déchira sa tunique pour montrer au peuple
romain et aux juges les cicatrices des blessures reçues en face13. » De
la même manière qu’Hypéride, « il ne se )a pas à son plaidoyer, mais
au choc visuel que reçurent les Romains » (Quintilien, Institution
oratoire, II, 15, 7). C’est également le cas chez Ovide, quand Ulysse
s’oppose à Ajax pour les armes d’Achille, il clame ses exploits guerriers
et ajoute : « “Moi aussi, je porte des blessures, citoyens, que leur place
rend glorieuses ; n’en jugez pas seulement par de vaines paroles.
Tenez, voyez !” De la main il écarte son vêtement ; puis il reprend :
“Voilà cette poitrine qui s’est toujours exposée pour votre cause. Au
contraire le )ls de Télamon, pendant tant d’années, n’a pas versé une
goutte de sang pour ses compagnons d’armes ; son corps n’a pas une
blessure.” » (Ovide, Métamorphoses, XIII, 262-267). Ces situations sont
d’ailleurs proches de celle d’Ulysse qui se fait reconnaître par sa
nourrice Euryclée du fait de sa cicatrice (Homère, Odyssée, XIX, 386-
476). Mais le héros d’Ithaque cherche à éviter d’être reconnu, au
contraire de l’exhibition des blessures au cours des procès romains14.
On voit ainsi s’ouvrir un large champ de comparatisme, à la fois entre
les mondes grec et romain mais aussi entre di#érents types de
documents. D’ailleurs, comme le signale Catherine Baroin (2002, p. 45-
46), les glorieuses cicatrices des Romains ne sont jamais représentées
sur des peintures, alors qu’elles peuvent être mises en scène dans les
a#aires judiciaires. La comparaison doit donc se faire entre les
di#érentes sources, qui témoignent de stratégies distinctes et invitent
à des précautions particulières selon chaque type de document.



L’évocation des représentations à Rome conduit encore une fois à
Phryné, telle qu’elle est )gurée par Jean-Léon Gérôme (1824-1904)
dans sa célèbre toile Phryné devant l’Aréopage . Ce tableau de quatre-
vingt centimètres sur un mètre vingt-huit a été exposé au salon de
1861, où il a été quali)é de « scabreux » ou de « pornographique » 15.
Cela permet de mettre en perspective la réception de cet épisode
antique au xix e siècle : la peinture en dit moins sur le procès
particulier que sur sa perception moderne. On pourrait ainsi souligner
que Phryné n’a probablement pas été présentée devant l’Aréopage16 ;
l’assemblée d’une trentaine de juges visiblement âgés, en toges rouges,
fait surtout penser à une conjecture qui mélange les sénateurs
romains, en toge à la Curie, et l’empereur, vêtu de pourpre. Ce choix
pictural s’explique en partie par la difculté des peintres à avoir accès
à une connaissance précise du monde grec seul et par les libertés qu’ils
peuvent prendre par rapport à l’historicité d’un tableau. Il peut en)n
être interprété comme une référence au sénat révolutionnaire et
napoléonien, dont les membres couvraient leurs habits d’une toge
rouge, comme l’illustre le tableau de François Bouchot, Le général

Figure 2. Figure 2 - Le général Bonaparte au Conseil des
Cinq-Cents, à Saint-Cloud. 10 novembre 1799.

François Bouchot, Musée national du château de
Versailles, 1840.



Bonaparte au Conseil des Cinq-Cents 17 ()g. 2). L’ Antiquité apparaît alors
comme un prétexte utilisé par Gérôme pour traiter de son temps.
Colombe Couëlle (2013, p. 26), qui analyse la représentation de
l’Antiquité dans la peinture européenne de la deuxième moitié du xix

e siècle, montre d’ailleurs que Phryné « perd de son antique splendeur
pour incarner la cocotte du seconde empire ».

*

L’usage de la « monstration » se transforme en fonction des jeux et des
enjeux des sociétés qui y ont recours, comme le montre
l’historiographie récente où les verbes « montrer » et « démontrer »
sont très représentés. En 2012 et 2013, deux journées d’études ont eu
pour thème « Montrer, démontrer le territoire18 » et « Montrer,
démontrer la préhistoire : la construction du préhistorique dans les
musées et les expositions en Europe : xix e-xx e siècle 19 ». Lors de cette
dernière journée, les organisateurs envisageaient le préhistorique
dans ses espaces d’exposition et les di#érents processus qui
permettent l’élaboration de ce type de savoir, depuis les fouilles
jusqu’aux publications scienti)ques, la scénographie et l’analyse des
discours savants.

Des ouvrages scienti)ques récents ont réuéchi, dans leurs champs
respectifs, à l’association de ces deux verbes d’action. Outre le livre de
Nadine Lavand, la revue « Ethnographique. org » a intitulé son numéro
de décembre 2012 « Filmer le travail : chercher, montrer, démontrer
20 ». En littérature, un chapitre de L’inscription du regard : Moyen-âge,
Renaissance de Simone Perrier (1995) a pour titre : « Montrer,
démontrer. Quelques modalités du visible dans la poésie du xvi

e siècle ». Pour l’auteur, « faire voir », c’est mettre en jeu et du sensible
et de l’intelligible. L’écriture permet de donner l’illusion d’une
présence ; la place de la description dans les poésies du xvi e siècle joue
le rôle de représentation du monde ayant pour tâche de « montrer et
démontrer la vérité sous le voile des apparences21 ». Phryné se cache
le visage avec ses mains, comme pour ne pas dévoiler ce qu’elle peut
laisser dissimulé.

Face visible et accessible de la recherche, ce panorama
historiographique montre que la réuexion autour des relations entre
« montrer » et « démontrer » traverse l’ensemble des sciences
humaines et sociales22, servant d’outils discursifs voire
herméneutiques pour analyser des situations historiques ou sociales
les plus variées. Leur usage est cependant récent et les relations entre
ces deux notions n’ont pas encore fait l’objet d’approches historiques



approfondies. Le rapport entre monstration et démonstration est en

revanche au cœur de la philosophie, depuis Aristote 23 jusqu’à la
philosophie contemporaine des mathématiques24. Jean-Jacques
Rousseau par exemple, quand il raisonne sur l’origine des langues, met
en avant deux moyens de communiquer les pensées : le langage et le
geste. Avant de discourir sur la parole, il met en lumière le caractère
probant de ce qui est montré. Il se tourne alors vers l’Antiquité, pensée
comme une sorte de stade initial, ce qui n’a rien de dépréciatif dans la
pensée rousseauiste :

Ce que les anciens disoient le plus vivement, ils ne
l’exprimoient pas par des mots mais par des signes ; ils ne
le disoient pas, ils le montroient. Ouvrez l’histoire ancienne
vous la trouverez pleine de ces maniéres d’argumenter aux
yeux, et jamais elles ne manquent de produire un e#et plus
assuré que tous les discours qu’on auroit pu mettre à la
place25.

De même, Martin Heidegger a inséré cette thématique dans sa
réuexion sur le sens de l’être. Dans De l’essence de la vérité, il a
développé à partir des textes platoniciens de la République et du
Théétète la théorie de l’ἀλήθεια, la vérité grecque, comme
Unverborgenheit, terme complexe traduit le plus souvent par
« dévoilement26 ». L’étant n’est vrai qu’en ce qu’il s’expose en
adéquation avec ce qu’il est. L’exhibition est par conséquent en
rapport étroit avec la véridiction.

Les historiens quant à eux ont jusqu’à présent peu mis en avant la
dimension visuelle de l’attestation dans leurs objets d’étude ou dans
leurs démarches. Comme s’il s’agissait d’une évidence, il est impossible
de rattacher cette question à un courant historique spéci)que ou de
voir une évolution dans l’attention que l’historiographie lui a portée.
Néanmoins, une telle problématique n’aurait pas émergé sans l’apport
de l’anthropologie historique. En mettant au cœur de ses perspectives
la question des pratiques, cette approche s’est e#ectivement
intéressée à ce qui se passe concrètement quand un acte est
mentionné dans les sources des sociétés anciennes. Dans le chapitre
« Figuration de l’invisible et catégorie psychologique du double : le
colossos » de Mythe et pensée chez les Grecs , paru à l’origine en 1965, Jean-
Pierre Vernant (1998) s’est penché sur le lien intrinsèque entre les
puissances divines – invisibles – et leur )guration – visible. À travers
l’exemple du kolossos, il a dégagé le fonctionnement e#ectif de la
présenti)cation des défunts, tout en analysant la catégorie mentale du
double, c’est-à-dire le système symbolique auquel il renvoie ; le signe
plastique n’étant alors pas séparable du rite27.



Les moyens de rendre visible l’invisible ont par la suite été largement
approfondis dans le champ de l’histoire religieuse. La première partie
de l’ouvrage Image et religion dirigé par Sylvia Estienne, Dominique
Jaillard, Natacha Lubtchansky et Claude Pouzadoux (2008) est ainsi
intitulée « Montrer l’invisible ». De même, le récent livre collectif
Figures de dieux. Construire le divin en images dirigé par Sylvia Estienne,
Valérie Huet, François Lissarrague et Francis Prost (2015) traite de la
construction du divin par l’efcience des images. La contribution
d’Emmanuelle Rosso, «  Genius Augusti. Construire la divinité impériale
en images » (p. 39-76) tente de comprendre comment a été forgée
l’iconographie du Génie de l’empereur, c’est-à-dire comment a été
mise en place, en pratique, une formule rituelle par laquelle Auguste
pouvait être objet de culte sans pour autant être un dieu. Le pas est
franchi pour analyser le rapport entre l’exposition d’une image et les
stratégies qui la sous-tendent, donc entre montrer et démontrer28.

Les problématiques de l’anthropologie historique ont amené les
chercheurs à s’intéresser aux procédures qui produisent un fait social
29 ainsi qu’à leurs implications cognitives. De nombreuses études
portent désormais sur les opérations qui rendent visibles, valident,
accréditent un acte, savant, social, politique. Par exemple, le travail
d’Anthony Grafton (1998) sur les notes de bas de page rend compte des
autorités graphiques et paratextuelles qui valident un texte
scienti)que. De même, les Lieux de savoirs dirigés par Christian Jacob
(2007 et 2010) examinent la production du « fait savant » dans toutes
ses dimensions.

*

Les di#érents articles de ce dossier se proposent d’interroger l’espace
historique et géographique de l’Antiquité en observant les pratiques
de mises en visibilité : comment un savoir, un événement, un statut
(personnel, juridique,…), une information, un fait, une représentation,
sont afchés, construits, légitimés, acceptés. L’intérêt du
questionnement réside dans le terrain d’étude spéci)que qu’est
l’Antiquité grâce à la particularité de ses sources. Peut-on déceler une
spéci)cité du « rendre visible » pour montrer, démontrer, dans
l’Antiquité ? Est-ce que « montrer » passe par d’autres pratiques que
« rendre visible » ? Lesquelles et à travers quelles stratégies ? Montrer,
est-ce forcément démontrer ? Les di#érents champs des sociétés
gréco-romaines (politique, religieux, social, savant…) se présentent
comme autant de lieux d’investigations mettant en jeu ce regard
spécifique.

Ainsi, la perception de l’identité )liale, étudiée par Alessandro
Buccheri à partir du Philoctète de Sophocle, et la construction du lien
dynastique sous les Sévères, analysée par Vincent N’Guyen-Van,
conduisent à interroger les procédures de légitimation généalogique.
La validation de la ressemblance passe autant par des processus mis en



place par celui qui veut être reconnu comme descendant que par
l’acceptation de ses destinataires. Si, dans le Philoctète de Sophocle,
Néoptolème montre la même valeur que son père Achille en restituant
son arc au héros éponyme, c’est bien Philoctète qui atteste cette
hérédité. En Grèce ancienne, un individu peut témoigner de son
identité, mais celle-ci n’est produite que par la validation d’autrui. Sur
les monnaies sévériennes, les empereurs se servent de l’iconographie
et des titulatures numismatiques pour soutenir la )ction d’une
hérédité dynastique. Chaque détail des portraits représentés (front,
regard, mâchoire, barbe) vise ainsi à créer des liens avec certains
prédécesseurs, à chaque fois sélectionnés selon les visées du prince.
Ces procédés picturaux lui donnent l’occasion de démontrer sa
légitimité.

Ensuite, les déesses ailées sur les vases attiques, présentées par Annaïg
Caillaud, et les statues des philosophes grecs, évoquées par Nicolas
Davieau, permettent de réuéchir à la manière de montrer des )gures
singulières. Si les deux présentations pointent l’ambiguïté des traits
pensés comme spéci)ques à chaque personnage ou type de
personnage, il n’en demeure pas moins essentiel d’envisager les
questions que les Anciens ont dû résoudre. Dans l’étude de la
céramique attique, reconnaître des divinités grâce à leurs attributs est
un exercice récurrent mais ces identifications servent plutôt de moyen
à une réuexion plus générale et les chercheurs ne s’y attardent pas. Le
cas des déesses ailées que sont Niké, Iris et Éos amène à détailler les
techniques déployées par les peintres pour donner à voir l’une plutôt
qu’une autre. En ce qui concerne la statuaire grecque, les critères
souvent avancés comme dé)nissant le philosophe – position assise,
port de l’himation sans tunique, présence d’une barbe, air pensif
(rides, sourcils contractés), geste de la main,… – ne fonctionnent pas
de façon mécanique et ne sont opérants que quand ils sont combinés.
Pour démontrer le statut du philosophe à travers son corps, les
sculpteurs utilisent des codes particuliers avec lesquels ils jouent, tout
en veillant à conserver des caractéristiques personnelles à chacun.

En)n, les descriptions de la ville de Rome par les auteurs des iv e-v e
siècles de notre ère, examinées par Vincent Mahieu, témoignent de la
façon dont la représentation du paysage n’est pas innocente mais
répond à des enjeux idéologiques. Les auteurs chrétiens ou païens de
l a )n de l’Empire ont e#ectivement exploité les lieux comme
marqueurs symboliques a)n de s’approprier la Ville. L’espace apparaît
alors comme le terrain des luttes identitaires et son évocation
participe de la stratégie rhétorique de chacun des deux groupes
sociaux.

Cet ensemble collectif est fortement disparate, mais la multiplicité des
cas présentés et les nombreuses sources mobilisées permettent
justement de considérer des moyens variés de « faire voir ». La
dimension visuelle transparaît ainsi à travers l’iconographie des vases,



les sculptures, la numismatique et les textes issus de la tradition
manuscrite. Chaque étude propose une manière particulière de dire,
d’exposer ou de montrer sa présence sur la scène privée ou publique,
en osant même parfois user de tromperie, de jeux ou de l’ambivalence
des situations.

Notes

1 . Plutarque, Vie des dix orateurs , Hypéride, 20 : Moralia, 849e :
Μελλούσης δ' αὐτῆς ἁλίσκεσθαι, παραγαγὼν εἰς μέσον καὶ περιρρήξας
τὴν ἐσθῆτα ἐπέδειξε τὰ στέρνατῆς γυναικός, καὶ τῶν δικαστῶν εἰς τὸ
κάλλος ἀπιδόντων ἀφείθη.
2 . Sur les trois chefs d’inculpation précis, voir Foucart 1902. Pour la
date, voir la bibliographie exposée par Gianfranco Bartolini (1977,
p. 117-118).
3. Gherchanoc 2012, p. 207. L’ensemble de l’article analyse les raisons
qui font de ce dévoilement un moyen de persuasion.
4. Une seule phrase a survécu, grâce à Harpocration et Hésychius. Elle
ne concerne malheureusement pas l’opération de dévoilement mais la
déesse étrangère Isodaitès, qu’aurait introduite Phryné. Voir Foucart
1975, p. 136, n. 2. Pour l’ensemble des remarques des Anciens qui se
rapportent à l’a#aire, voir les fragments d’Hypéride dans l’édition
Teubner éditée par Christian Jensen (1917, p. 143-145 : fragments 171-
180).
5 . Voir Craig Cooper (1995), qui parle d’une « biographical )ction »
(p. 305).
6. Cette version se trouve dans Athénée, Deipnosophistes, XIII, 590 d-f.
D’autres auteurs afrment que c’est Phryné qui a déchiré ses
vêtements : Alciphron, Lettres d’hétaïres (IV), 4 ; Sextus Empiricus,
Contre les rhéteurs (II), 4. En)n, Posidippe afrmerait dans son
Éphésienne (fr. 13) quece sont les larmes de Phryné, et non pas son
dévoilement, qui ont convaincu les juges (Athénée, Deipnosophistes,
XIII, 591 e-f).
7 . Ce spectacle vivant est évoqué dès le xvi e siècle par Michel de
Montaigne : « Phryné perdoit sa cause entre les mains d’un excellent
advocat si, ouvrant sa robbe elle n’eust corrompu ses juges par l’esclat
de sa beauté » ( Essais, III, 12 : « De la phisionomie »). Sur les nombreux
emplois de la scène à sa suite, voir Vouilloux 2002, p. 41-52. Voir aussi
Wittenburg 2007, p. 212, n. 73.
8. En parlant de la réception du tableau de Gérôme, Gerald Ackerman
afrme (2000, p. 52) : « Peu à peu, celle-ci devient le symbole de la
vérité dévoilée. »
9 . Sur l’importance des passions des auditeurs, voir Aristote,
Rhétorique, I, 2 : 1356a14-19.
10. Ce point avait déjà été soulevé par Craig Cooper (1995, p. 312-314).



11. Ce dont témoigne la double signi)cation du mot π ίστις, à la fois
« con)ance » et « serment ». Comme le rappelle Giorgio Agamben
(2009, p. 41), « en grec pistis est synonyme de horkos dans des
expressions du type : pistin kai horka poieisthai (prêter serment), pista
dounai kai lambanein (échanger un serment). »
1 2 . Nadine Lavand (2008, p. 17-33) se demande si démontrer c’est
« mettre la vue hors jeu, ou montrer parfaitement ? » La solution se
trouve évidemment dans l’entre-deux : « De démontrer à montrer,
peut-être n’y a-t-il pas qu’une assonance ; leurs di#érences ne sont ni
tout à fait de nature, ni tout à fait de degré. » (p. 33).
1 3 . Cicéron, Seconde action contre Verrès , V, 1, 3. Cicéron critique
néanmoins l’emploi de ce procédé que pourrait faire Verrès. Voir
Pierre Cordier (2005, p. 116) : « Pour gagner les juges et l’attroupement
( corona) du public à sa cause, dans le cadre d’un procès, un accusé
avait intérêt à montrer ses cicatrices. » Pierre Cordier met notamment
en avant l’aspect suppliant de cette pratique.
14. Voir aussi, dans un contexte non judiciaire, le vétéran de la guerre
contre les Sabins qui montre ses blessures sur le forum chez Tite-Live (
Histoire romaine, II, 23, 3-7) et Denys d’Halicarnasse (  Antiquités romaines,
VI, 26, 1-2).
15. Ce sont les termes de Degas : voir Georges Janniot, « Souvenirs sur
Degas », Revue Universelle, LV, 14 (1933), p. 172. Pour la réception de
l’œuvre à l’époque, voir Vouilloux2002, p. 53-54.
16. Posidippe mentionne l’Héliée selon Athénée (XIII, 591 e-f) mais
toutes les autres sources sont muettes sur le sujet. Les peintres sont
quant à eux unanimes à partir du xviii e siècle : Phryné est « devant
l’Aréopage » pour Pierre-Antoine Baudoin (salon de 1763), Victor
Robert (salon de 1846), François Tabar (salon de 1852), Victor-Louis
Mottez (salon de 1859). Gérôme ne fait donc que reprendre une
tradition. Bernard Vouilloux (2002, p. 82) explique ce choix : « Son
nom était plus évocateur que celui de l’Héliée, l’autre institution
judiciaire d’Athènes, et l’a#aire n’en prenait que plus de relief. Y
compris dans l’acceptation visuelle du terme : le geste de monstration
ou d’auto-monstration se charge de valeurs di#érentes selon qu’il a
pour témoins une assemblée restreinte ou un vaste auditoire. » À
noter que le titre du tableau devient en anglais Phryne before the
Tribunal : voir Smith 2001, p. 88-91.
17. Le tableau a été exposé en 1840, soit une vingtaine d’années avant
celui de Gérôme, ce qui pourrait donc constituer une référence
importante pour le peintre de Bonaparte devant le Sphinx.
18. Organisée par l’IRHiS en juin 2012 : voir le programme en ligne,
URL : http://irhis.hypotheses.org/5034
19. Pour plus de détails, voir le blog « Matières à penser », URL :
http://matap.hypotheses.org/509
20. Voir Giglio-Jacquemot et Gehin 2013 : les analyses insistent sur les
outils heuristiques qui permettent d’aborder « le processus de
fabrication audiovisuelle et les di#érentes étapes de la démarche de
recherche » mis en scène par l’articulation de ces trois verbes sur un



terrain de recherche spécifique.
21. Gally et Jourde 1995, p. 352. Voir Perrier 1995, p. 37 : « Le mot
« visible », avec les questions qu’il pose, pourrait servir ici à interroger
la poésie du xvi e siècle sur la manière dont elle donne à voir le monde
concret, autrement dit sur le statut, dans cette poésie, de la
description. »
22. « Montrer » est utilisé dans de nombreux livres, comme L. Veray et
P. Simonet dir., Montrer le sport : photographie, cinéma, télévision , Paris,
2000 ; L. Gervereau, Montrer la guerre ? : information ou propagande... ,
Paris, 2006 ; J.-P. Curnier, Montrer l'invisible : écrits sur l'image , Paris,
2009 ; ou encore J. Maeck , Montrer la Shoah à la télévision, de 1960 à nos
jours, Paris, 2009. On retrouve aussi le verbe « montrer » associé à
d’autres verbes comme dans A. Auchlin, Faire, montrer, dire :
pragmatique comparée de l'énonciation en français et en chinois , Berne-
Berlin, 1993 ou L. Comparini et M. Vuillermozdir., Montrer-cacher : la
représentation et ses ellipses dans le théâtre des xvii e e t xviii e siècles,
Chambéry, 2008 ; H. de Chanay, M. Colas-Blaise et O. Le Guen dir., Dire-
montrer, au cœur du sens , Chambéry, 2013. Pour « démontrer », on
trouve les titres suivants – mise à part la littérature pédagogique : L.
Raizon, Argumenter : démontrer, convaincre, persuader, délibérer , Paris,
2003 ; M. Amorim, Raconter, démontrer, survivre : formes de savoirs et de
discours dans la culture contemporaine, Ramonville Saint-Agne, 2006.
23. Aristote, Premiers analytiques.
24. Voir en particulier Schulte 1992.
25. J.-J. Rousseau, Essai sur l’origine des langues. Où il est parlé de la mélodie
et de l’Imitation musicale, Bordeaux, 1968, p. 31-33. Rousseau évoque
d’ailleurs à cette occasion le cas de Phryné : « Et la manière dont
Athénée rapporte que l’orateur Hypéride )t absoudre la courtisane
Phryné sans alleguer un seul mot pour sa de#ense, est encore un[e]
éloquence muette dont l’effet n’est pas rare dans tous les tems. » L’idée
principale est reprise approximativement dans J.-J. Rousseau, Émile ou
de l’éducation, Paris, 1966, p. 422-423.
26. Heidegger 2001. Le texte provient de cours donnés en 1931-1932 et
édités tardivement.
27. Voir l’ensemble de la partie « Du double à l’image », qui contient
également un chapitre intitulé « De la présenti)cation de l’invisible à
l’imitation de l’apparence », p. 339-351. Il y est notamment afrmé
(p. 341-342) : « La figuration religieuse ne vise pas seulement à évoquer
dans l’esprit du spectateur qui la regarde la puissance sacrée à laquelle
elle renvoie, qu’elle « représente » dans certains cas ; […] son ambition
est de rendre présente cette puissance hic et nunc , pour la mettre à la
disposition des hommes, dans les formes rituellement requises. »
28. Il ne saurait être question, néanmoins, de réduire l’approche de
l’article et même de l’ouvrage à cette problématique : la dimension
rituelle n’est pas de l’ordre de la démonstration.
29. Pour un résumé historiographique de ces questions du point de
vue de l’histoire des sciences, voir Pestre 1995.



Bibliographie

Ackerman G. M. (2000), Jean-Léon Gérôme, Paris.
Agamben G. (2009), Le Sacrement du langage. Archéologie du serment,
trad. Joël Gayraud, Paris.
Baroin C. (2002), « Les cicatrices ou la mémoire du corps », dans
Moreau Ph. dir., Corps romains, Grenoble, p. 27-46.
Bartolini G. (1977), Iperide. Rassegna di problemi e di studi (1912-1972) ,
Padoue.
Cooper Cr. (1995), « Hyperides and the Trial of Phryne », Phoenix 49-
4, p. 303-318.
Cordier P. (2005), Nudités romaines. Un problème d’histoire et
d’anthropologie, Paris.
Couëlle C. (2013), « Désirs d’Antique ou comment rêver le passé
gréco-romain dans la peinture européenne de la seconde moitié du
xix e siècle », Anabases 11, p. 21-54.
Estienne S., Jaillard D., Lubtchansky N. et Pouzadoux C. dir. (2008),
Image et religion dans l’Antiquité gréco-romaine. Actes du colloque de
Rome 11-13 décembre 2003, Naples.
Estienne S., Huet V., Lissarrague F. et Prost F. dir. (2015), Figures de
dieux. Construire le divin en images, Rennes.
Foucart P. (1873), Des associations religieuses chez les Grecs. Thiases,
éranes, orgéons, Paris (republié à l’identique : New York, 1975).
— (1902), « L’accusation contre Phryné », RPh XXVI, p. 216-218.
Gherchanoc F. (2012), « La beauté dévoilée de Phryné. De l’art
d’exhiber ses seins », Mètis N.S. 10, p. 201-225.
Giglio-Jacquemot A. et Gehin J.-P. (2013), « Filmer le travail :
chercher, montrer, démontrer », ethnographiques.org (en ligne) 25,
2012. URL : http://www.ethnographiques.org/2012/Gehin,Giglio-
Jacquemot
Grafton A. (1998), Les Origines tragiques de l’érudition : une histoire de la
note en bas de page, trad. P.-A. Fabre, Paris.
Heidegger M. (2001), De l’essence de la vérité. Approche de l’« allégorie
de la caverne » et du Théétète de Platon, trad. A. Boutot, Paris.
Jacob Chr. éd. (2007), Lieux de savoir. Espaces et communautés , Paris.
— éd. (2010), Lieux de savoir 2. Les Mains de l’intellect , Paris.
Jensen Chr. éd. (1917), Hyperidis orationes sex cum ceterarum
fragmentis, Stuttgart.
Lavand N. (2008), Montrer et démontrer, Paris.
Lévy C. et Pernot L. dir. (1997), Dire l’évidence. Philosophie et rhétorique
antiques, Paris.
Perrier S. (1995), « Montrer, démontrer. Quelques modalités du
visible dans la poésie du xvi e siècle » dans Gally M. et Jourde M.
dir., L’inscription du regard : Moyen-âge, Renaissance , Paris, p. 37-52.
Pestre D. (1995), « Pour une histoire sociale et culturelle des
sciences. Nouvelles dé)nitions, nouveaux objets, nouvelles
pratiques », Annales. Histoire, Sciences Sociales  50-3, p. 487-522.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Schulte J. (1992), Lire Wittgenstein : dire et montrer , trad. M. Charrière
et J.-P. Cometti, Combas.
Smith A. éd. (2001), Exposed. The Victorian Nude, Londres.
Vernant J.-P. (1998), « Figuration de l’invisible et catégorie
psychologique du double : le colossos », Mythe et pensée chez les Grecs.
Études de psychologie historique, Paris, p. 325-338 (repris dans Œuvres.
Religions Rationalités Politique, tome I, Paris, 2007, p. 533-544).
Vouilloux B. (2002), Le Tableau vivant. Phryné, l’orateur et le peintre ,
Paris.
Wittenburg A. (2007), « Nu classique et voyeurisme. Femmes et
hommes, Antiquité et Orient dans la peinture du xix e siècle », dans
Sebillotte V. et Ernoult N. éd., Problèmes du genre en Grèce ancienne,
Paris, p. 197-214.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Bibliographie
	Nos partenaires


