
Autoguérison etAutoguérison et
minimalisme thérapeutiqueminimalisme thérapeutique
dans la France desdans la France des

années 1920années 1920
Les pratiquants de la méthode Coué à travers leur correspondanceLes pratiquants de la méthode Coué à travers leur correspondance

Revue d'anthropologie des connaissancesRevue d'anthropologie des connaissances , , 77, , n°3n°3, , 20132013

Abstract
La méthode Coué est une pratique d’autoguérison diffusée dans le
monde à partir des années 1920. Appuyée sur le rôle curatif de
l’imagination, inspirée des pratiques du XIXe siècle, elle
représente une nouvelle forme de conduite corporelle et mentale
de soi. Cette étude s’appuie sur les lettres des pratiquants de la
méthode pour décrire les di&érents modes d’appropriation de cet
idéal de guérison universelle sans médiation et sans technique1.

En septembre 2011 un congrès s’est tenu à Nancy qui s’est donné pour
but de réhabiliter la *gure d’Émile Coué, pharmacien de son état et
promoteur de la pratique de l’autosuggestion consciente. Impulsée
notamment par les réseaux helvétiques qui maintiennent l’héritage de
Coué à -ot et promue par la ville de Nancy dans le but d’ériger une
*gure méconnue en France au rang de bienfaiteur de l’humanité, la
rencontre aura été médiatisée au-delà des espérances des
organisateurs2. Sans doute exagérément car cette rencontre
rassemblait, au-delà des maigres cercles militants habituels, quelques
sophrologues, un psychopharmacologue, un coach d’entreprise et un
psychiatre3. Le caractère exotique de cette manifestation aura
probablement joué un rôle dans cet e&et de loupe, cependant on peut
aussi y voir un e&et du regain d’intérêt pour les pratiques de soin
détachées de l’économie du médicament et des représentations
scientifiques focalisées sur l’organisation chimique du cerveau.

Après avoir été totalement oubliée depuis les années 1940, la pratique

Hervé Guillemain

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=285


de l’autosuggestion consciente à la manière de Coué a été
redécouverte dans les années 1970 dans le sillage des approches
sophrologiques et du revival hypnotique. La vogue de la méthode Coué
aura été de courte durée. Conçue au sortir de la grande époque de
l’hypnose thérapeutique des années 1890, celle-ci ne prend sa forme
dé*nitive qu’à l’orée de la Grande Guerre. C’est d’ailleurs cet
événement qui transforme en quelques années cette pratique de
guérison locale en une méthode reconnue internationalement au
début des années 1920 (Guillemain, 2010).

En quoi consiste cette pratique minimaliste ? En 1922, Ch. Vola écrit à
Marguerite Burnat-Provins disciple d’Émile Coué pour l’informer de la
manière dont elle pratique l’autosuggestion consciente : « Je fais
l’autosuggestion du matin et du soir très régulièrement et avec
con*ance. J’attends le soir d’être un peu somnolente et je dis 20 fois en
m’aidant de grains d’un chapelet la phrase rituelle : “à tous les points
de vue, etc.” Je le dis d’un ton monotone, comme je dirais : “seigneur,
ayez pitié de nous”. […] J’empêche ma pensée de penser et la
concentre sur les mots : “à tous les points de vue”. […] Pour le reste je
dis souvent : “ça passe” très vite dans un bourdonnement en passant
ma main sur ma poitrine et dans le dos4. » Ainsi présentée, la pratique
correspond point pour point à la conception délivrée par Émile Coué
dans sa brochure di&usée à plusieurs centaines de milliers
d’exemplaires et en plusieurs langues dans les années 1920 5. La
méthode combine passes magnétiques, mise en relaxation et auto-
hypnose à partir d’une représentation dynamique de l’activité
cérébrale dont les e&ets sur l’organisme sont impulsés par les
messages positifs répétés par le sujet à partir de la phrase rituelle :
« Tous les jours à tous points de vue je vais de mieux en mieux. » Les
deux piliers essentiels de cette pratique sont la prise en charge
autonome par le sujet lui-même de sa guérison et l’absence de recours
à la volonté dans le processus d’autosuggestion. Comme on peut le
saisir à travers cette description, la méthode Coué s’inscrit dans la
lignée des pratiques d’autoguérison populaires et holistes du
XIXe siècle. À la con-uence des réseaux de magnétiseurs et
d’hypnotiseurs des débuts du XXe siècle, héritier des théories de
l’imagination curatrice forgées à l’époque du magnétisme animal et
médicalisées par la suite, Émile Coué s’adresse à des sujets sou&rants
dont l’horizon thérapeutique est large, le plus souvent situé aux
marges de la médecine académique.

La pratique par correspondances
Dans cette étude, je m’appuierai intégralement sur la correspondance
échangée entre les pratiquants des villes du Sud de la France
(Marseille, Cannes, Grasse) et Marguerite Burnat-Provins (1872-1952),



poète et artiste peintre qui a séjourné de nombreuses années en Suisse
Romande avant de rejoindre la Côte d’Azur (Dubuis et Ruedin, 1994 ;
Dubuis, 1999 ; Biéri-Thomson, 2003). En 1920, celle-ci est une des
premières femmes à rejoindre oQciellement les cercles couéistes
après avoir pris connaissance du travail de Charles Baudouin (Ruchat
et Magnin, 2005) et avoir publié son coming out dans une revue
littéraire à une époque ou bien peu d’articles étaient encore parus sur
la méthode Coué6. Une fois son état amélioré par l’application de
l’autosuggestion consciente, Marguerite Burnat-Provins devient un
passeur de la méthode en 1922 et contribue ainsi à la féminisation du
réseau français. Cette correspondance ne comporte assez
classiquement que les lettres envoyées par les demandeurs de soin et
non les réponses du thérapeute. Quelques-unes d’entre elles illustrent
la progression du réseau régional (conférences, presse) mais la plupart
fournissent de riches informations sur les moteurs de la consultation.
Sur une durée d’un an, à cheval entre les années 1921 et 1922, une
quarantaine de correspondances permettent de saisir la manière dont
ces sujets pratiquent l’autosuggestion consciente sans recours au
médicament ou au médecin.

L’usage de ce type de sources dans le champ de l’histoire de la santé a
été décrit à plusieurs reprises depuis une dizaine d’années,
principalement à partir d’exemples tirés des XVIIIe e t XIXe siècles
(Nachtmann, 1992 ; Barras et Rieder, 2001 ; Barras, Hächler et Pilloud,
2004). La consultation par lettre qui est une pratique courante pour les
patients de Tissot au XVIIIe siècle et ceux d’Hahnemann au début du
XIXe siècle s’avère cependant tout aussi fréquente dans la pratique des
guérisseurs populaires du XXe siècle (Schmitz, 2006) au rang desquels
on peut ranger la méthode Coué. La lecture sociologique permet de
con*rmer pour les débuts du XXe siècle l’ancrage des consultants par
lettre dans la bonne société urbaine et lettrée. Dans cette région du
Sud de la France, on ne trouve pas de praticiens populaires de la
méthode Coué mais plutôt des gens actifs qui font partie des notables.
Parmi la quarantaine de correspondant on compte ainsi : un militaire
d’active magnétiseur, une enseignante, un hôtelier, un auteur de
théâtre, un abbé, une inspectrice du travail, la femme d’un percepteur.

Si cet article pose les questions classiques ouvertes par ce type de
sources – relation médecin/patient, représentations du corps et de la
sou&rance, formes du récit de la maladie et de la guérison,
reconstitution des réseaux de clientèle –, il s’applique également à
retracer l’émergence d’une pratique en marge de la médecine
académique qui, tout en étant héritière de certains acquis de la science
de la *n du XIXe siècle, s’appuie sur un modèle explicatif totalement
étranger aux hypothèses portées par les nouvelles sciences du
cerveau. Ni la dimension anatomopathologique, ni les modèles
électriques ou chimiques de l’activité cérébrale ne sont mobilisés par
Coué et ses disciples. Compagnons idéologiques des praticiens



homéopathes ou naturistes (Faure, 2002 ; Baubérot 2004), ceux-ci
évoluent dans les années 1920 en parallèle du réseau de santé officiel.

Cette étude d’une pratique d’autoguérison au XXe siècle est proposée
ici sous l’angle de l’histoire des pratiques de santé par en bas dont
l’écriture est loin d’être épuisée (Wollf, 1998 ; Rieder, 2000) et qui, dans
le champ de la santé mentale, reste à construire. Attentive à toutes les
dimensions socioculturelles d’une pratique, cette approche montre à
quel point une pratique de santé peut s’inscrire au-delà d’une simple
consommation de soins. Il ne sera pas question dans cet article de
« patients » ou de « médecins » puisque l’autosuggestion consciente
est construite sur une modi*cation idéale de la relation thérapeutique
classique, mais bien plutôt de « pratiquants », terme qui permet
d’englober la dimension fervente et bien souvent spirituelle qui
accompagne la pratique de la méthode Coué.

L’arrière-plan sociopolitique et religieux de la méthode Coué ayant été
abordé ailleurs (Guillemain, 2009, 2010), je centrerai cette étude sur
quatre aspects principaux : l’héritage scienti*que sur lequel se
construit cette pratique, le positionnement de la méthode par rapport
aux hypothèses de la médecine académique, les stratégies de soin que
ce recours à une méthode thérapeutique minimaliste révèle, les divers
modes d’appropriation de cette pratique d’autoguérison. Cette
correspondance permet de saisir comment la di&usion de cette
nouvelle pratique s’appuie sur une redé*nition de la relation
thérapeutique fondée sur un apprentissage collectif, un relais
individuel distant de la première séance de thérapie, et in �ne une
pratique d’autocure menée sur le long terme.

Les étapes de l’information des profanes
Comment ceux qui deviennent au début des années 1920 les
pratiquants de la méthode Coué se sont-ils informés sur l’existence de
cette pratique ? En 1921, date des premières lettres envoyées à
Marguerite Burnat-Provins, la méthode reste méconnue d’une grande
partie des Français. Au sortir de la Grande Guerre, elle sort à peine de
son cocon lorrain pour étendre son influence vers Paris et le grand Est.
Les villes de la côte méditerranéenne sont encore un terrain en friche
à cette époque (ce n’est que quelques années plus tard que deux
médecins s’aQchent dans la région comme des praticiens de la
méthode Coué). Dans cette situation, l’information des profanes
s’opère en trois temps. Les premières lettres émanent de lecteurs de
l’article dans lequel Marguerite Burnat-Provins expose en 1920
l’eQcacité d’une méthode de soin fondée sur la puissance de
l’imagination. Il s’agit essentiellement de demandes de précisions sur
une pratique alors totalement inconnue qui proviennent d’endroits
aussi divers qu’Arcachon, Brest ou Lausanne. Dans un second temps, à



la *n de l’année 1921, les correspondances – plus nombreuses – sont
cette fois liées à une première médiatisation nationale d’Émile Coué.
En e&et, durant le printemps et l’été 1921, les premières enquêtes sur
les « miracles de Nancy » paraissent dans la presse nationale et
régionale au gré des conférences d’Émile Coué 7. Les correspondants
d e Marguerite Burnat-Provins réclament alors la brochure qui vient
d’être publiée, tandis que d’autres ayant déjà fait leur pèlerinage de
Nancy, cherchent auprès de cette correspondante une forme de
réactivation de la suggestion d’origine e&ectuée par le maître : il faut
« remplacer M. Coué ». L’e&et médiatique de 1921 oblige désormais
Coué – occupé à la di&usion internationale de la méthode – à trouver
des relais en province. Une grande partie des correspondants de
Marguerite Burnat-Provins se tournent vers elle à la suite de cette
évolution rapide du réseau, ce qui se traduit concrètement par une
relocalisation des adresses des correspondants dans le Sud de la
France.

Dans un troisième et dernier temps, ces correspondances se
nourrissent d’un nouveau -ot grossi par la conférence donnée par
Coué à Marseille en mars 1922. Coué confère désormais à Marguerite
Burnat-Provins, son disciple de Grasse, le statut de « représentant
oQciel de la région ». Commence alors le travail de propagande
locale : des prospectus indiquent les modalités de consultation et le
coût des séances8, la presse locale est l’objet d’approches répétées, les
librairies sont invitées à devenir des dépôts pour les brochures de
Coué. Les cercles théosophiques locaux sont aussi mobilisés pour venir
en appui à cette di&usion (Guillemain, 2009)9. Avec la nouvelle
clientèle marseillaise, le réseau s’étend à l’intérieur d’un triangle
d’environ soixante kilomètres de côté entre Grasse, Digne-les-Bains et
Marseille. Dans les campagnes, la stratégie est di&érente, il s’agit de
mettre en avant des guérisons modèles qui serviront à convaincre les
notables, prêtres et enseignants surtout.

Les lettres parvenues à Marguerite Burnat-Provins sont alors de deux
ordres : certaines s’apparentent déjà à un suivi postérieur à une
première consultation, d’autres sont des requêtes pour trouver un
disciple de Coué au plus près du domicile des pratiquants. Un militaire
d’active, le commandant Boissier va faire fonction de relais auprès de
ces Marseillais convaincus par la méthode après le passage de Coué
dans leur ville. La demande est forte et le réseau s’étend rapidement
par cercle de voisinage, familial ou féminin, chaque correspondant
proposant le nom de deux ou trois proches a*n de grouper les
consultations ou commandant plusieurs brochures pour les di&user. À
l’image de Marguerite Burnat-Provins, les pratiquants se font
propagandistes puis praticiens : « Depuis notre entrevue j’ai fait des
adeptes, j’en ferai davantage lorsque j’irai tout à fait bien », aQrme
l’un d’entre eux10. Au détour d’une de ces correspondances on devine
que certaines disciples font fonction de dames visiteuses. Marguerite



Gilette, qui fait soigner son mari par la méthode, conseille aussi une
amie sur son entérite, puis va s’assurer de l’état de santé d’un autre
correspondant régulier de Marguerite Burnat-Provins. Après avoir été
impulsée par la presse et les conférences, l’information des profanes
est surtout le fait d’un réseau de proximité animé essentiellement par
les femmes. On notera à ce propos qu’un certain nombre de femmes de
la classe moyenne, institutrices ou in*rmières, font partie du premier
cercle trouvant sans doute à la tête de ces petits groupes un statut
social qu’il reste difficile d’acquérir dans la société française de l’entre-
deux-guerres. Cette aspiration n’est pas sans rappeler celle qui
motivait les adeptes féminines du spiritisme dans la France du Second
Empire, une pratique toujours présente dans ces cercles couéistes des
années 1920 alors que la mode spirite est passée depuis bien
longtemps.

Si la pratique est individuelle, la démarche de soin apparaît plutôt
collective et intégrée dans une gestion familiale. Les demandeurs de
soin sont ici un oncle pour une nièce, une femme pour un mari, des
parents pour un enfant. Quelques lettres sont rédigées collectivement
et l’on apprend que toute une famille pratique « l’autosuggestion à
outrance » a*n d’éviter rhume et grippe11. Une autre famille de Cuers
dans le Var expose dans sa correspondance la stratégie familiale mise
en place pour lutter contre les maux individuels : tuberculose de la
mère, eczéma du mari, insomnie de la belle-mère, constipation de la
fille12.

Une stratégie dans le creux de la médecine
académique

Inscrites dans un réseau de sociabilité ou d’amitiés, ces demandes de
soin relèvent de stratégies qui in �ne montrent que la méthode Coué
prospère sur les carences de la médecine académique. Loin d’être une
forme de panacée, cette pratique minimaliste est employée dans
quelques types de situations déterminées dans lesquelles le
médicament classique n’est d’aucune utilité. Tel est le cas pour les
malades atteints depuis de longues années par la tuberculose qui
représentent une part importante des correspondants de Marguerite
Burnat-Provins. Confrontés à une longue dégradation de leur état
physique, ces sujets utilisent la méthode Coué telle une morphine
mentale. Ch. Vola décrit cette évolution depuis sa chambre d’hôpital.
Sa lésion au poumon l’a&aiblit considérablement, elle est désormais
d’une maigreur squelettique. Ses compagnes meurent une à une
autour d’elle. Dans cette situation de mort imminente et redoutée,
l’autosuggestion consciente s’apparente à un accompagnement
palliatif. Exprimée sur le mode de la demande de consolation – « je
vous en supplie, madame, ne m’abandonnez pas suivez-moi de très



près pendant quelque temps. Essayez par tous les moyens de me
sauver » –, la pratique se décline d’une part en tentative de contrôle
des symptômes quotidiens, d’autre part en message optimiste de
guérison – « une bonne nouvelle » – qui vient contrecarrer l’e&et
déprimant d’une science médicale fataliste13. Dans cette quête de
réassurance sur l’avenir, on ne sera pas étonné de lire ailleurs les
con*dences d’une des correspondantes amenée dans le même but à
consulter une voyante.

À un autre degré, comme Émile Coué l’aQrme d’ailleurs, la méthode
est souvent vouée à accompagner une convalescence en renforçant
l’état de guérison par son message positif régulier. Pour de nombreux
correspondants, l’autosuggestion consciente contribue à un équilibre
global du corps et de l’esprit qui n’est pas pris en compte par la
médecine académique attachée à un traitement distinct et ciblé des
symptômes. Le recours à cette pratique minimaliste s’origine dans une
déception. Le long parcours thérapeutique de ces pratiquants autorise
une identi*cation des correspondants au calvaire de Marguerite
Burnat-Provins : « Je suis convaincu que tous les remèdes que je puis
prendre ne sont d’aucune eQcacité car j’en ai tellement pris et pas un
seul puis-je dire a atténué mes vertiges »14, « Elle sou&re depuis 6 ans
d’une maladie de la colonne vertébrale et après avoir vu quantité de
médecins elle n’a plus foi en eux »15, « Nous avons essayé tout ce que
la science médicale peut dans son cas. Il n’y a que des piqûres de
morphine qui le soulagent et encore faudrait-il de très fortes doses
pour le calmer »16… La plupart de ces indications sont corrélées à des
pathologies organiques fréquemment devenues chroniques et aux
états dépressifs qui leur sont liés.

On voit aussi percer dans cette correspondance l’usage de
l’autosuggestion consciente à des *ns psychothérapeutiques,
notamment dans le vaste champ de la neurasthénie, terme
omniprésent dans ces lettres. La lutte contre ce mal du siècle aux
frontières -oues, exprimé ici par des maux de tête, des vertiges, des
idées noires, devient dominante dans la démarche couéiste dans les
années 1930 avec la montée en puissance des médecins dans le réseau
17 mais elle est déjà perceptible au début des années 1920. Il est
intéressant de noter qu’après son essor dans le champ scienti*que à la
*n du XIXe siècle dans les pays anglo-saxons mais aussi dans le cadre
de l’École de Nancy 18, et son développement avant-guerre, l’intérêt
pour la neurasthénie décline dans les travaux scienti*ques mais
perdure dans ces réseaux marginaux à partir de la demande des
pratiquants. Ceux-ci s’inscrivent clairement dans une démarche
psychothérapeutique en employant un vocabulaire approprié comme
le montrent les deux exemples suivants. Le premier légitime son
recours à la méthode Coué à partir de son propre diagnostic : « Je me
trouve depuis quelques mois dans un milieu défavorable, monotone. Il



en est résulté divers troubles, notamment dyspeptiques (donc
d’origine psychique). Il en est advenu une grande irritabilité qui
complique encore. Et c’est pour me permettre de réagir a*n de
pouvoir sortir de ce mauvais passage que je désirais avoir quelques
conseils énergiques de personne éclairée initiée aux principes de
psychologie19. » Ce type de pratique inscrit la méthode Coué dans le
sillage de l’enseignement de Bernheim et dans le champ émergeant
des psychothérapies. Le second exemple s’appuie sur le témoignage
d’une mère inquiète pour son *ls réformé par les neurologues durant
l a Grande Guerre : « Mon *ls est en ce moment en pleine crise
névrotique (avec bou&ées d’angoisse, idées de persécution et de
suicide, phobie généralisée). » Dans ce cas la consultation des
psychiatres les plus en vue du moment – ici le docteur Roubinovitch –
ne s’oppose pas dans l’esprit de la correspondante à la consultation
des disciples de Coué 20. Si le recours à la méthode peut intervenir en
*n de parcours thérapeutique, comme on a pu le voir plus haut, il
intervient aussi dans l’espace incertain des névroses que la médecine
officielle ne prend encore en charge qu’à ses marges.

Compte tenu de ce positionnement de la méthode, on pouvait
s’attendre à une levée de boucliers du côté de la médecine
académique. Du vivant d’Émile Coué, il n’en a rien été. Son diplôme de
pharmacien, son aura peut-être un peu usurpée de maître de la
« nouvelle école de Nancy », son attention à ne jamais prêter le -anc
aux accusations d’exercice illégal de la médecine, son compagnonnage
avec quelques professionnels de la santé, l’auront largement protégé
entre 1920 et 1926. De fait, les réactions médicales face à l’essor de
cette pratique furent le plus souvent amusées ou indi&érentes. Les
arguments les plus critiques relevaient d’une dénonciation d’une
mystique de l’inconscient associant dans un même opprobre
psychanalyse et méthode Coué (Guillemain, 2010). Si en France
l’inclusion de la méthode Coué dans le champ thérapeutique n’était
guère envisageable – ce qui fut tenté dans quelques cliniques
germaniques, helvétiques et anglo-saxonnes –, l’heure n’était pas non
plus au rejet systématique. La méthode pouvait vivre tout contre
la médecine. En revanche, en 1926 au moment de la disparition
d’Émile Coué, l’Académie de médecine a activement contribué au
partage entre une école médicalisée de l’autosuggestion consciente qui
put sans contraintes développer ses activités et une école spiritualiste
rapidement condamnée pour sa trop grande ressemblance avec les
sectes anti-médicales.

Les principes de la méthode : héritages du
XIXe siècle et renouveau de la forme thérapeutique

Il est diQcile dans le cadre de cet article de retracer la longue histoire



des pratiques développées en marge de la médecine académique dont
la méthode Coué apparaît comme un nouvel avatar. Rappelons
simplement que celle-ci s’origine dans les techniques de guérison
fondées à la *n du XVIIIe siècle dans les cercles mesméristes et
associant à la passe magnétique individuelle du thérapeute des
séances collectives tenues selon les époques autour d’un baquet ou
d’un arbre faisant chacun fonction d’intermédiaire technique et
favorisant la saine circulation des -uides entre chacun des individus
intégrés au cercle thérapeutique (Carroy, 1991). Si pendant un demi-
siècle, ces pratiques perdurent en marge de la science académique,
dans la seconde moitié du XIXe siècle elles connaissent une forme de
réhabilitation dans le monde médical, principalement chirurgical et
neurologique. Si les explications du phénomène sont désormais bien
di&érentes au XXe siècle, les pratiques de l’hypnose thérapeutique
empruntent cependant toujours largement de cette époque du
magnétisme. La pratique d’Émile Coué est à la croisée de cette double
tradition qui en fait clairement un homme du XIXe siècle. Cependant,
la méthode qui émerge au moment de la Grande Guerre doit son
succès à une stratégie de démarcation vis-à-vis d’une hypnose
désormais considérée comme autoritaire et immorale après avoir été
élevée au rang de panacée thérapeutique quelques décennies plus tôt
et après avoir étendu démesurément son rayon d’action pour pénétrer
les tribunaux, les milieux éducatifs, les cercles religieux ou les milieux
militaires. Trop de suggestion a sans doute tué la suggestion.

A*n de transformer l’image de l’hypnose, Coué a recours au concept
disponible d’autosuggestion dont il va faire une pratique. Rien de neuf
sur le fond là non plus puisque le pharmacien reprend les conclusions
de « l’École de Nancy » émises dès les années 1890. Celle-ci, en
montrant le rôle des acteurs dans la suggestion hypnotique, opposait à
la conception neurologique, morbide et expérimentale défendue par
Charcot, une conception thérapeutique et psychologique qui avait
pour conséquence d’en normaliser les e&ets. En mettant en évidence
l’action du médecin sur le sujet, celle du sujet sur lui-même
(l’autosuggestion proprement dite), ces praticiens de la *n du
XIXe siècle ouvraient la voie à la psychothérapie moderne. Dans les
années 1910, Coué reprend ces conclusions en insistant
stratégiquement sur deux points : la promotion d’une hypnose douce
sans mise en sommeil du sujet et le relais par l’autosuggestion
consciente régulière du sujet lui-même. Cette tentative de conciliation
des impératifs de santé et d’une forme de renouveau de la direction de
conscience, place la pratique dans le droit *l des méthodes
américaines de mind cure qui, à partir d’une critique du protestantisme
calviniste o&rait depuis la *n du XIXe siècle des techniques de salut
immédiat appuyées par un discours optimiste vaguement évangélique
et franchement inspiré par les pratiques du magnétisme. La
dénonciation du caractère protestant (et américain) de la méthode



telle que relevée dans la prose catholique française des années 1920
doit autant à cette in-uence distante qu’à l’aQliation de nombreux
praticiens de la méthode Coué à une théosophie orientaliste
condamnée par Rome au sortir de la Grande Guerre. Les pratiquants
français de cette méthode étaient autant marginaux sur le plan
spirituel qu’ils l’étaient sur le plan thérapeutique.

Quels sont les principes d’action de la méthode tels qu’exposés par
Coué au début des années 1920 ? Cette pratique dont la *nalité est
d’être minimaliste et autocentrée, s’appuie en première intention sur
un dispositif thérapeutique mêlant thérapie individuelle et collective.
Avant de se transmuer en autosuggestion consciente, la méthode Coué
doit passer par une phase d’apprentissage auprès du maître. Il s’agit
d’abord de démontrer au sujet en demande de cure de quelle manière
et avec quelle eQcacité son imagination peut agir le corps. Telle est la
fonction des expérimentations amusantes et spectaculaires menées
avec le groupe des convaincus à partir de la pédagogie du maître. Le
disciple de Coué doit apprendre à maîtriser pour lui-même la capacité
d’automatiser les corps que l’hypnotiseur possède et ainsi conserver
durablement la mémoire de la suggestion délivrée lors de la séance
collective inaugurale. Pour cela le sujet de retour chez lui doit mettre
en place une double procédure : court-circuiter sa propre volonté en
se plaçant dans un état de relaxation propice à l’abandon de soi ;
transformer l’injonction verbale positive en acte somatique par le
biais de la concentration du sujet sur une idée unique portée par une
phrase unique. À partir de ces deux principes – suspension de tout
e&ort volontaire et monoïdéisme – se dessinent les fondements de la
maîtrise de soi-même par autosuggestion consciente.

Coué n’est pas le seul à mettre en avant ces principes thérapeutiques
dans les années 1920. Les pratiques d’autosuggestion consciente sont
en e&et alors légion, parfois jointes à des recommandations d’hygiène
alimentaire et corporelle. Si la méthode Coué subsiste seule dans la
mémoire du XXe siècle c’est que son auteur apporte à ces principes
connus et partagés une valeur ajoutée en construisant une méthode
simpli*ée, vulgarisée et accessible à tous quasiment gratuitement.
L’aspect méthodique et ritualisé prend le pas sur les indications
complexes parfois mêlées de considérations occultistes qui se trouvent
dans certaines pratiques contemporaines pourtant identiques sur le
plan thérapeutique. En insistant sur l’autosuggestion consciente
comme pratique unique, Émile Coué fait d’une pierre deux coups : il
o&re une place au sujet dans sa propre cure et se pare des atours de la
nouveauté thérapeutique.

Les modes d’appropriation d’une pratique
Comment les pratiquants de la méthode Coué s’approprient-ils



l’autosuggestion consciente ? En l’espace d’une année, les
correspondants acquièrent une bonne connaissance des principes
défendus par Coué. D’abord plutôt ignorants, ceux-ci peuvent tenir en
1922 un discours sur les modalités d’action de l’autosuggestion
consciente avec un vocabulaire assez homogène tournant autour de la
description de la force du subconscient, du rôle de l’imagination, de la
distinction entre suggestion et autosuggestion. L’extrême ritualisation
de la méthode Coué – moment *xe de la journée, phrase standard,
nombre de répétitions décomptées par le chapelet – permet une
application simple, rapide et universelle de cette pratique par ces
correspondants. Les objections techniques sont assez faibles. La plus
forte émane de l’élève assidue Ch. Vola : « Je crois que je fais mal mon
autosuggestion. Il doit y avoir un grain de sable qui doit entraver les
résultats et dont je ne me rends pas compte. Sans penser à rien, nous
dit M. Coué. Or si je ne fais aucun e&ort pour capter ma pensée, ayant
la bride sur le cou, elle part et pense à mille choses insigni*antes :
conversation de la journée et autres bagatelles. Penser à rien est très
diQcile à réaliser à moins que M. Coué ne veuille dire à rien de
particulier, ce qui signi*e penser à n’importe quoi. Laisser son
imagination vagabonder à son gré21. » En fait, le point de discussion
récurrent de ces lettres échangées entre disciples d’Émile Coué porte
sur le cœur du principe thérapeutique de la méthode, c’est-à-dire la
démarche d’autocure. Une grande partie de ces pratiquants, qui
respecte pourtant les rituels, relève la diQculté de « bien pratiquer
l’autosuggestion ». Le commandant Boissier, qui est un relais
marseillais du réseau, témoigne par exemple de la pratique d’un de ces
consultants : « C’est un malade qui sera diQcile à guérir car il fait mal
son autosuggestion. Il fixe difficilement sa pensée, suit encore plus mal
la vôtre et s’hypnotise sur son mal. Ajoutez qu’il travaille avec sa
volonté. Il faut donc d’abord démolir le mauvais travail déjà fait, puis
se mettre à reconstruire22. » Cette diQculté du lâcher prise et ce
retour systématique de la volonté du sujet sont omniprésents dans le
discours des consultants qui sont d’autant plus enclins à s’accuser de
ruminer leurs suggestions néfastes qu’ils sont souvent obsédés par
leurs idées noires. L’hyper-optimisme couéiste se heurte de fait à
l’hyper-pessimisme de ses patients.

Cette incapacité massive à pratiquer eQcacement l’autosuggestion
consciente, telle qu’elle ressort de ces correspondances, ce qui
contraste nettement avec les lettres publiées qui servent la
propagande couéiste à ses débuts (Guillemain, 2010), conduit les
correspondants à réclamer la mise en place d’une relation
thérapeutique spéci*que. Critiques envers les séances collectives qui
ne permettent pas ce type de relation, nostalgiques du rapport
introduit par la pratique du magnétisme, la plupart des
correspondants expriment leur désir d’être dirigés. « Ce qu’il me faut
je crois c’est avoir quelqu’un auprès de moi qui me suggestionne, qui
me domine, m’impose son in-uence. D’abord tous les jours, puis tous



les deux jours en espaçant jusqu’à ce que je sois capable de me diriger
seule », explique cette pratiquante sou&rant de tuberculose qui se sent

coupable de ne savoir s’autosuggérer en solitaire23. « Seule je ne
pourrai pas faire grand-chose pour chasser mes nombreuses misères »,
explique une patiente marseillaise24. « Suivre la méthode sans
maître », c’est perdre rapidement con*ance, comme l’explique ce
couple qui désire passer d’une pratique épistolaire à une
communication par la parole25. L’existence même de cette
correspondance abondante en un temps bref et dans une région
récemment conquise par la méthode Coué illustre la manière dont
assez massivement ces pratiquants sollicitent un contact individuel
avec un ou une thérapeute et souhaitent en conséquence la
construction d’un réseau de praticiens de la méthode, quel que soit
leur statut médical ou profane. Dans l’intimité de ces échanges
percent les espoirs mais aussi les limites de cette pratique sans
médiateur ni agent chimique.

Fragilisée par la disparition de son fondateur charismatique et
éponyme, la méthode Coué ne survit comme réseau organisé que
durant une décennie. Récupérée dans les années 1930 par des milieux
conservateurs, anciens combattants et antiparlementaires, prompts à
exalter l’action régénératrice de l’optimisme appliquée à l’ensemble de
la société, le réseau s’e&ondre au sortir de la Seconde Guerre, le
successeur de Coué ayant été un hitlérien notoire. Si les malheurs de la
Grande Guerre et la crise des années 1930 ont fait le succès de cette
invitation au bonheur individuel et à la santé bon marché, les Trente
glorieuses ont visiblement a&aibli son expression publique. Le
développement de la psychiatrie privée et du recours aux
psychotropes, la consécration médicale de la psychosomatique ont
probablement joué un rôle dans ce déclin. Mais l’hypothèse de son
extinction par la médicalisation du champ de la psychosomatique est
réductrice puisque d’autres pratiques d’auto-hypnose, de
développement personnel, de pensée positive, de sophrologie, ont
rapidement pris le relais. Certains indices montrent d’ailleurs qu’une
pratique familiale à bas bruit mais assez massive s’est perpétuée
jusqu’à nos jours, ce qui signe rétrospectivement le succès de la
méthode Coué.

Cette pratique d’autoguérison sans agent chimique ni technique
contribue durant la crise sociale de l’entre-deux-guerres au regain de
dynamisme des pratiques holistes au même titre que le naturisme,
l’homéopathie ou la médecine chrétienne (Weisz, 1998). La méthode
Coué, née dans le creux de la médecine, alimente une forme de déprise
médicale qui sans s’opposer frontalement à l’académisme se traduit
par une volonté de prise en charge autonome de sa santé à partir
d’une quasi-gratuité du soin et par un transfert des pratiques



thérapeutiques dans le champ de l’éducation et de l’hygiène mentale
quotidienne. La lecture des correspondances échangées par les
pratiquants de la méthode Coué montre comment se construit une
pratique d’auto-éducation du sujet qui, sortant des prescriptions
médicales usuelles – régime alimentaire, exercices physiques,
médications –, ne repose que sur un principe simple : l’action curative
et préventive de l’imagination. La théorie n’est pas nouvelle mais sa
forme pratique dans les réseaux étudiés appartient à un nouveau
modèle dont on retrouve certaines caractéristiques au même moment
dans le mouvement de l’éducation nouvelle ou dans la psychanalyse,
qui tous deux recon*gurent la relation pédagogique et thérapeutique
à partir d’une centralité active du sujet qui met en question la relation
asymétrique maître/apprenti ou thérapeute/patient. La dimension
collective présente dans l’expérience du magnétisme animal des
XVIIIe et XIXe siècles est réinvestie dans ces réseaux. Il n’y est pas
question d’une verbalisation publique de sa sou&rance mais plutôt
d’une reconnaissance des e&ets de l’imagination sur le corps produite
par une démonstration éducative. Dans ce moment qui tient du
pèlerinage de guérison et qui ouvre le sujet à une forme d’intégration
au groupe, se noue la relation au thérapeute qui devra ensuite être
réactivée à distance par le sujet. La méthode Coué agit par une
remémoration du soin initial et de l’attachement au groupe et au
maître. Si la médiation thérapeutique est forte dans les premiers temps
de l’apprentissage, le but ultime de la méthode reste la prise en charge
autonome de sa propre santé par la pratique rituelle quotidienne de la
méthode. Ce que montre cette correspondance, c’est l’impossibilité
pour la plupart de ces patients de se passer concrètement de cette
médiation qui débouche logiquement sur la demande d’une
construction d’un réseau de praticiens. L’autosuggestion ne semble
pas pouvoir se passer de la réassurance même très ténue et épisodique
d’un tiers.

À une autre échelle, cette nouvelle forme de conduite corporelle et
mentale de soi, lointain ancêtre de l’idéologie du développement
personnel, peut être comprise à l’instar d’autres pratiques comme une
alternative à l’empire médical issu du XIXe siècle. La méthode Coué est
à plus d’un titre une variante française de la « bonne nouvelle »
évangélique déclinée depuis la *n du XIXe siècle dans le monde anglo-
saxon et qui nourrit à partir d’un renouveau du protestantisme, de
l’essor de nouvelles spiritualités et du prolongement de l’héritage du
magnétisme un idéal de guérison universelle idéalement sans
médiation et sans technique.

Notes



1 . Pour une brève présentation de l’article et du dossier thématique
dans lequel il s’inscrit, nous renvoyons le/la lecteur/trice à l’article
introductif de Bovet, Kraus, Panese, Pidoux et Stücklin, « Les
neurosciences à l’épreuve de la clinique et des sciences sociales.
Regards croisés ».
2 . A. Leclair, Le retour en grâce de la méthode Coué. Le Figaro,
2 septembre 2011.
3 . O. Boulanger, La méthode Coué en quête de reconnaissance.
Sciences Actualités.fr, 16 septembre 2011.
4. Lettre de Ch. Vola à Marguerite Burnat-Provins, 18 novembre 1922,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, lettre no 14.
5 . E. Coué, La Maîtrise de soi-même par autosuggestion consciente,
Nancy, 1921.
6. M. Burnat-Provins, « Le Miracle en soi », La Renaissance politique,
littéraire et artistique, décembre 1920.
7. La Petite Gironde, 18 avril 1921 ; Le Matin, 5 juillet 1921 ; Journal de
Mulhouse, 25 juillet 1921.
8 . Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, lettre no 1.
9 . Plusieurs lettres font état de cette connexion entre disciples de
Coué et milieux théosophiques. Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale,
fonds Marguerite Burnat-Provins, lettres no 11, 12, 26. Rappelons que
la théosophie orientaliste se di&use en France au début du XXe siècle
et qu’Émile Coué en devient un relais influent à Nancy avant-guerre.
10. Lettre de M. Isnardy à Marguerite Burnat-Provins, 23 décembre
1921, Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, nos 35.
1 1 . Lettre de A. et T. Vallerey à Marguerite Burnat-Provins,
septembre 1921, Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds
Marguerite Burnat-Provins, no 13.
12. Lettre de Ch. Vola à Marguerite Burnat-Provins, novembre 1921,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, no 14.
1 3 . Correspondance entre Ch. Vola et Marguerite Burnat-Provins,
novembre et décembre 1921, Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale,
fonds Marguerite Burnat-Provins, no 14.
1 4 . Lettre de M Isnardy à Marguerite Burnat-Provins, 3 novembre
1921, Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, no 2.
15. Lettre de Blanche Bonnamy à Marguerite Burnat-Provins, 5 mars
1922, Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, no 23.
16. Lettre de Mme Bella à Marguerite Burnat-Provins, 30 octobre 1921,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, no 15.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .

17. Voir à titre d’exemple la production abondante d’un des disciples
de Coué : R. Fauvel, La Neurasthénie, comment la guérir, comment s’en
préserver, Paris, J. Oliven, [s.d.] ; La Timidité et le Trac, comment s’en
prémunir, comment s’en guérir, Paris, J. Oliven, 1933 ; Idées *xes,
obsessions, manies, phobies, Réagir, janvier 1936, pp. 31-36.
18. H. Bernheim, Neurasthénies et psychonévroses, Revue médicale de
l’Est, 1908, pp. 129-142.
19. Lettre de J.-B. Généreux à Marguerite Burnat-Provins, 17 avril 1922,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, no 10.
20. Lettre de C. Monod à MBP, janvier 1922, Coll. Grasse, Bibliothèque
Municipale, fonds Marguerite Burnat-Provins, no 36.
21. Lettre de Ch. Vola à Marguerite Burnat-Provins, 18 novembre 1922,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, lettre no 14.
22. Lettre du commandant Boissier à MBP, 7 janvier 1922, Coll. Grasse,
Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-Provins, no 40.
23. Lettre de Ch. Vola à Marguerite Burnat-Provins, 3 décembre 1922,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, lettre no 14.
24. Lettre de E. Foster à Marguerite Burnat-Provins, 14 novembre 1921,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, lettre no 21.
25. Lettre de M. Vola à Marguerite Burnat-Provins, 5 novembre 1922,
Coll. Grasse, Bibliothèque Municipale, fonds Marguerite Burnat-
Provins, lettre no 9.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
7nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré<exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr


D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	La pratique par correspondances
	Les étapes de l’information des profanes
	Une stratégie dans le creux de la médecine académique
	Les principes de la méthode : héritages du XIXe siècle et renouveau de la forme thérapeutique
	Les modes d’appropriation d’une pratique
	Nos partenaires

