
Refaire de l’anthropologieRefaire de l’anthropologie
Le singulier avant les relationsLe singulier avant les relations

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°214n°214, , 20152015 , , p. 137-146p. 137-146

Depuis plus d’une dizaine d’années, Albert Piette travaille à renouveler
les méthodes et les concepts de l’anthropologie. Cette refondation
s’appuie sur ses propres travaux empiriques, notamment sur le
religieux, sur l’usage de méthodes plus pointillistes comme la
photographie ou la description des détails, ainsi que sur des
hypothèses relatives à la di#érence entre Sapiens et Néandertal. Les
nouvelles propositions de travail qu’il avance empruntent souvent à la
philosophie comme moyen d’une ré'exion épistémologique, mais
aussi parfois à la métaphysique, osons le terme. C’est pourquoi je me
propose de discuter en philosophe son ouvrage Contre le relationnisme.
Lettre aux anthropologues 1. Il ne s’agit pas de réactiver la pratique
philosophique de la science ultime couronnant les autres disciplines
grâce à une ré'exivité plus radicale, mais de suivre la démarche de
Piette dans ses motivations profondes qui, comme il l’admet lui-même,
l’oblige à passer par la philosophie.

L’idée d’un sujet autonome se fondant lui-même est depuis longtemps
déconstruite et les présupposés des métaphysiques humanistes ont été
mis au jour. Malgré la contre-révolution idéaliste et moralisatrice2

qu’elles ont suscitée, les discussions de Claude Lévi-Strauss ou Michel
Foucault sur l’humanisme et le sujet restent des acquis constitutifs de
notre situation intellectuelle. L’illusion de l’autonomie absolue
conduisant à penser la vie sociale à partir d’atomes a été largement
discréditée par les di#érentes sciences sociales manifestant l’inclusion
des individus dans des collectifs linguistiques, épistémiques, politiques
et culturels. Un tel discrédit n’interdit pas de repenser la subjectivité
en tant que souci de soi comme chez le dernier Foucault (1984) ou
comme agent capable d’un discours sur soi comme chez Vincent
Descombes (2004). Albert Piette nous propose maintenant d’articuler
inclusion et singularité.

Albert Piette s’oppose radicalement à la réduction de l’anthropologie à

Yann Schmitt

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=126


la sociologie, discipline qu’il juge trop généraliste et impuissante à
retrouver les présences singulières qui font la vie des individus
humains et non humains. La sociologie accorderait une place trop
importante aux relations qui font les individus et « contaminerait »
l’anthropologie qui se doit d’être un discours sur l’humain tel qu’il est,
une existence située, une existence singulière, qui bien que située ne
se réduit pas à ce que les di#érentes situations traversées font de lui.
Pour s’opposer à la sociologie et aux sciences sociales relationnistes en
général, Piette n’invoque pas, tel Mauss (1985 [1950] : 290)3, la
psychologie en tant qu’étude de la conscience irréductible au collectif.
Comme il le montre dans sa Méditation pessoanienne (2014a), dont le
sous-titre éclaire parfaitement le projet – Science de l’existence et destin
de l’Anthropologue –, la prise de conscience de la contingence sous la
modalité de la solitude angoissée dessine le destin de tout humain
éprouvant son irréductibilité fondamentale par rapport à tout
collectif. Loin d’être une exploration des di#érences et ressemblances
entre les cultures, l’objectif de l’anthropologie est alors de décrire des
singularités humaines irréductibles. L’enjeu du travail de refondation
de l’anthropologie est donc le suivant : revenir à l’individu singulier et
à sa primauté sans perdre les acquis de la critique des philosophies du
sujet remises en cause au nom de collectifs dépassant les individus.

La connaissance du singulier
Prendre les présences singulières comme objet d’étude n’est pas
nécessairement original en soi. Albert Piette avait inscrit initialement
ses recherches dans la lignée des travaux de Bruno Latour et dans la
proximité de la sociologie pragmatique. La critique du point de vue
des sujets n’est pas tenue pour massivement illusoire car il s’agit de
rendre compte en détail de ce qui est expérimenté et dit par les
acteurs, quitte à peupler l’anthropologie d’êtres aussi inattendus que
Dieu, si les acteurs disent qu’il est présent dans la situation4. Mais une
telle approche reste marquée par le nominalisme, car elle ne se
prononce pas sur la réalité indépendante ou sur l’irréalité de ce dont
parlent les acteurs. Le risque est alors de confondre une présence et
une illusion de présence, ou du moins de ne pas se poser la question.
Notre auteur a ainsi pris progressivement ses distances par rapport à
la méthodologie nominaliste. L’anthropologue procède alors en deux
temps quand il étudie, par exemple, les croyances religieuses. Dieu est
d’abord mentionné parce qu’il est présent dans la vie de la
communauté de croyants étudiée et parce que le discours et les
pratiques des acteurs sont relatifs à un être divin. Piette adopte, par
provision, un théisme méthodologique qui décrit à égalité les
présences des paroissiens et de leur Dieu. Puis, sa pensée progresse
vers un réalisme reconnaissant que certains êtres ne sont pas
seulement des e#ets de présence mais qu’ils existent bel et bien –



tandis que d’autres non. Ce réalisme rapproche ainsi l’anthropologie
de l’ontologie philosophique. Elle passe par une discussion des sources
de la croyance religieuse, des besoins de croire tels que l’on peut les
reconstruire chez les premiers humains (Piette 2013). La genèse de la
croyance est introduite pour ne pas en rester à la description du
croyant présent. Est ainsi évitée la validation de ses postulations
ontologiques, qui ont été prises en compte mais qui sont Dnalement
interrogées à l’aune d’une généalogie de la croyance en des entités
surnaturelles.

Albert Piette n’est pas le premier à attirer l’attention sur le danger
d’une connaissance du général au détriment du singulier, mais sa
Lettre aux anthropologues  met en cause le primat des relations et du
général avec une force nouvelle, dans un livre bref, clair et plutôt
convaincant. Aristote, déjà, considérait qu’il n’y avait de science que
du général (in 2005 : I, 31, 87b). La généralité est donnée par des
catégories qui permettent de penser la nature des substances
particulières et ce sont ces catégories que toute science doit exposer.
P o u r Aristote, dont le legs reste profondément ancré dans nos
habitudes de penser, penser ce qui est, qui est toujours individuel,
c’est répondre à la question « qu’est-ce ? » en indiquant sous quelles
catégories tombe le particulier étudié. Le particulier n’est donc connu
que sous une catégorie qui idéalement indique l’essence générale du
particulier, sa nature. L’individu particulier qu’est Socrate est dit
humain, il tombe sous la catégorie d’humain. La singularité de Socrate
qui n’est pas qu’un cas particulier d’une catégorie générale l’humain
échapperait à la science en tant que contingence dénuée de raison et
donc d’intérêt ; toutes nos catégories resteraient générales et
incapables de saisir la contingence du singulier. Le relationnisme est à
inscrire dans la lignée d’une telle approche des individus. Les relations
sont le propre de collectifs qui noient le singulier dans le général. Telle
est la thèse à contester.

On pourrait penser que l’étude du singulier est bien connue et que les
méthodes ethnographiques ont suKsamment d’in'uence sur la
pratique anthropologique pour que le danger d’une réduction du
singulier au général soit déjà bien maîtrisé. Or, il n’en est rien d’après
notre auteur, car même pointer la focale sur l’individu ne suKt pas si
l’individu est pensé sans être isolé des relations sociales :

« Serait ainsi relationniste une perspective qui considère qu’il n’y a
que des relations et que tout s’explique par les relations. Seraient
relationnistes aussi une théorie qui, tout en partant des individus, se
focalise sur le “entre” individus, ainsi qu’une méthode qui valorise le
jeu relationnel pour produire des connaissances ».(p. 42)

Selon Albert Piette, même Erving Go#man (1974 [1967]) en déDnissant
des rôles à jouer dans des situations ne réussit pas à retrouver la
singularité du jeu et de l’appropriation du rôle général transcendant



l’individu singulier (pp. 10-11). Les rôles ainsi déDnis invitent à ne
regarder que des fonctions incarnées dans des individus et donc à ne
regarder les individus que comme des exemples d’une fonction
générale l’inscrivant, au détriment de sa singularité, dans des
relations.

Il commence par reprendre les déDnitions de « relation » dans le
dictionnaire Le Robert. Le concept de relation que l’on peut extraire de
cet état de la langue française est d’abord celui d’une relation
constituant les individus, l’individu étant réduit à un e#et des
relations. S’appuyer sur le dictionnaire n’est pas qu’un travail
linguistique présentant l’usage courant d’un mot, cela permet à Piette
d’interroger les principaux courants relationnistes comme le
structuralisme, l’interactionnisme, ou bien encore la théorie de
l’acteur-réseau de Latour. On peut reconstruire trois arguments contre
le primat des relations et contre la réduction du singulier.

Les arguments empiriques pour l’existence des
singularités

Le premier argument empirique a une portée méthodologique. À
partir de l’observation au plus près des humains, un des modes d’être
sinon le mode d’être spéciDquement humain se manifeste : le mode
mineur de l’existence qui est la capacité au relâchement au sein d’une
tâche, une attention 'ottante (voir, par exemple, Piette 1996). Suivre
l’individu singulier permet de repérer qu’un humain est un être qui est
rarement totalement absorbé par sa tâche, sa fonction, son habitus,
son interaction. Avant d’adopter tel rôle ou d’être l’instance de tel
nœud dans une structure, mais aussi après ces mises en relation,
l’individu continue d’être plus que ces relations. Dans L’Origine de la
croyance (2013), Albert Piette voit dans cette capacité à être présent
tout en relâchant son attention une des singularités d’ Homo sapiens
par laquelle il en est venu à croire en l’incroyable, à croire que les
morts sont encore vivants5. En e#et, il faut un relâchement cognitif
pour se représenter un mort comme étant toujours vivant dans un
autre monde contrairement à ce qu’indique son cadavre. La croyance
religieuse dépend donc d’une capacité générale d’échappement.

L’anthropologie suppose ainsi un travail d’attention assez paradoxal.
L’anthropologue doit apprendre à être attentif aux détails sans
chercher d’abord l’illustration par l’individu des catégories générales
qu’il utilise habituellement. Cela suppose de détourner son attention
de ce qui frappe normalement pour mieux restituer la singularité de la
présence d’un individu dans son originalité. L’anthropologue doit lui
aussi pratiquer l’hypolucidité qui caractérise l’humain. On peut voir là
une reprise de la méthode compréhensive où la sympathie entre
l’observant et l’observé se gagne par une commune pratique de la



distance. Pour mieux retrouver la présence singulière qu’il étudie,
l’anthropologue doit savoir expérimenter son propre mode d’être
mineur. Il ne sera attentif aux détails et singularités de l’être présent
étudié que s’il a d’abord expérimenté en lui l’attention relâchée, au
risque de se voir submerger par l’angoisse de son expérience de
désaKliation (comme disent les sociologues des religions) vis-à-vis des
collectifs et des relations. Le primat de la perception sur le langage est
la condition d’une telle anthropologie. En deçà des médiations
linguistiques et culturelles, le singulier se donne à voir, et la
photographie comme le Dlm sont des outils indispensables de
l’anthropologue qui veut réexaminer ce qui n’a d’abord pas été vu
dans la situation. La méthode anthropologique sera donc une
phénoménographie, une écriture qui nous ramène au plus près de ce
qui apparaît. Et la phénoménographie permet une ontographie, une
description compréhensive de l’être singulier présent (pp. 76-77).

Un second argument empirique vient étayer l’anthropologie du
singulier sur une expérience subjective de notre singularité. Non
seulement le mode mineur doit être expérimenté pour mieux rendre
l’anthropologue attentif au singulier, mais ce dernier doit aussi
ressentir que comme tout être humain, il est irréductible aux
relations. Exister, c’est durer au-delà des relations dans lesquelles nous
entrons (pp. 50-51).

« L’évidence de l’existence que chacun est et ressent de diverses
manières à chaque instant, l’e#et que cela fait d’exister, de vivre ici-
maintenant, c’est cela que je place au centre d’une anthropologie des
existences ».(p. 25)

Nous en faisons l’épreuve au quotidien mais aussi à l’occasion
d’expériences métaphysiques, comme la conscience que nous sommes
seuls à pouvoir « mourir notre mort » (p. 70). La tonalité existentielle
de l’angoisse que l’on pressent déjà dans l’élaboration du mode mineur
est revendiquée comme condition de l’anthropologie. Piette propose
par ailleurs une relecture d’Heidegger (2014b), dont on sait qu’il
voulait destituer le sujet autonome en insistant sur l’angoisse face à la
mort qui rappelle la Dnitude de chaque existence singulière, Dnitude
qu’aucune relation intersubjective ou appartenance à un monde ne
suKt à rassurer. Cette expérience de la singularité Dnie est le
fondement d’un idéal régulateur méthodologique et éthique. Comme
on le verra plus bas, l’anthropologie a aussi une dimension éthique
puisque Piette nous enjoint à apprendre à aimer le détail des gestes
humains, la singularité des présences vulnérables (pp. 79-80).

La force d’un tel argument est d’en appeler à une subjectivité
irréductible qui n’est pas celle d’un moi autonome transcendant
l’empirique et les sciences de l’humain. Albert Piette rejoint ainsi, à sa
manière, les travaux de philosophie de l’esprit qui refusent
l’objectivation du point de vue en première personne (voir, par



exemple, Nagel 1993). Ce que cela fait d’être tel individu ne peut se
dire et s’analyser grâce à un discours seulement impersonnel, en
troisième personne. Mais une telle philosophie de la subjectivité ne va
pas assez loin puisque la singularité subjective paraît s’y réduire à
l’expérience de soi, à la qualité singulière de l’expérience de soi. Or,
l’anthropologie selon notre auteur permet de retrouver la singularité
des gestes, des paroles, des attitudes et ne se cantonne pas à désigner
une intériorité.

La genèse des relations
EnDn, contre le relationnisme, Albert Piette propose un troisième
argument plus spéculatif sur la nature des relations (pp. 59-68). Celui-
ci est plutôt étonnant : les relations sont elles aussi des individus
perceptibles et non des constructions théoriques à des Dns
d’explication. Ici aussi, l’influence du tournant ontologique en sciences
sociales est patente (Houdart & Thierry 2011). Les hiérarchies, les
di#érences sociales, les rapports amoureux (etc.) peuvent être
reconnus comme perceptibles car telle est la meilleure interprétation
des discours et attitudes des agents dont il s’agit, en première
approche, d’adopter le point de vue. Les relations sont expérimentées,
elles sont elles aussi présentes dans la situation :

« L’objet de la phénoménographie est non seulement la présence d’un
humain en situation, dans son interaction et dans ses restes par
rapport à celle-ci, quand il quitte la scène vers d’autres situations, vers
d’autres moments, mais aussi la relation – et j’insiste – comme entité
présente et perçue par un individu dans ce lieu, éventuellement dans
d’autres lieux successifs. Cette relation-là n’est qu’une forme, une
partie, un élément de l’ensemble de la situation, mais elle est bien une
forme, une partie, un élément et non le “vide entre” ».(p. 59)

Pour comprendre ce mode de présence des relations, il ne faut pas
substantiver les relations, ce que doit montrer une théorie générique
des relations à l’inverse d’une théorie génétique des individus. Les
relations sont d’abord virtuelles dans les individus avant de devenir
concrètes entre les individus. Piette distingue ainsi entre exorelations
et endorelations, ces dernières étant des dispositions à entrer en
relations, à produire des exorelations qui sont les relations sous leur
forme perceptible et concrète.

Ainsi, décrire un prêtre se préparant à dire la messe permet de suivre
comment il va entrer en relation avec Dieu, posé lui aussi comme un
agent présent dans la situation. On pourrait penser que la catégorie de
prêtre servant à comprendre le comportement de tel individu
implique par avance la relation à une divinité. Pourtant,
l’anthropologie peut suivre la mise en relation du prêtre et de Dieu



dans une situation de culte. Avant le culte, le prêtre n’a pas forcément
de relation à Dieu, il pense à autre chose, à l’électricité à réparer par
exemple. Mais il a la capacité à se rendre présent (à) son Dieu, telle est
son endorelation. On voit ainsi que la virtualité de la relation permet
de ne pas réduire le prêtre à la relation instituée par son Église.

Bruno Latour (2005) s’est donné comme projet de montrer la naissance
du social plutôt que de le supposer agissant avant que les acteurs
entrent en jeu. Mais il fait naître les individus à l’occasion de la mise
en relation, tandis qu’Albert Piette décrit la naissance des relations à
partir des êtres singuliers. Si l’on suit bien cet argument, la sociologie
et l’anthropologie focalisées sur les relations oublieraient la genèse
réelle des relations et donc les singuliers qui les précèdent. Le
nominalisme et le constructivisme sont donc dépassés par cette
généalogie qui montre que les relations et les catégories qui sont le
point de départ des relationnistes sont en réalité, dans la réalité elle-
même, des entités secondes. Pour refonder l’anthropologie, les
considérations méthodologiques sur l’étude des détails, des restes et
du mode mineur sont complétées par des considérations sur la nature
même de l’être humain, comme je vais y revenir.

Mais ce troisième argument s’appuie sur la perception subjective et
semble accepter que l’ordre de l’expérience est légitime pour
comprendre l’ordre de la réalité. L’anthropologie du singulier
comprenant l’origine des relations est plus pertinente selon Piette
pour saisir l’humain que les sciences sociales focalisées sur les
relations et les catégories générales. Le risque d’une telle approche est
de tomber dans le problème de l’œuf et de la poule. Il est diKcile de
croire que toute relation naît seulement des individus. Leur capacité à
se relier a sûrement une base naturelle, dans la sociabilité naturelle de
l’animal social qu’est l’être humain. À cela s’ajoute que les mises en
relation sont vraisemblablement dépendantes de l’acquisition de
dispositions (habitus) à se relier, dispositions qui sont héritées.
L’expérience subjective risque de devenir une illusion si l’on veut
statuer non sur la méthode d’étude que l’on ne conteste pas ici, mais
sur les catégories fondamentales pour penser l’être humain. Albert
Piette risque le piège de la phénoménologie qu’il mentionne
régulièrement : l’aveuglement à la puissance explicative des
objectivations scientifiques et généalogiques. Les phénoménologues en
revenant au vécu qui donne sens à toutes les situations humaines ont
oublié les conditions matérielles et culturelles qui rendent possible ce
vécu. Le danger de la focalisation sur le singulier comme source des
relations est peut-être assez similaire au danger de l’idéalisme qui,
adoptant le point de vue singulier de la conscience personnelle, se
rend aveugle aux conditions et même aux déterminations qui œuvrent
à produire cette conscience.

Si toutes les relations supposent des individus, si l’individu n’est
jamais le simple e#et de relations, peut-on le décrire autrement que



comme un sujet auto-fondé ? Albert Piette mentionne Gabriel Tarde
pour refuser à juste titre son annexion au courant relationniste. Tarde
(1999) a bien posé ce problème de l’articulation du singulier qu’il
nomme monade et qui est premier, avec la régularité et la généralité
que l’on constate à tous les niveaux de la réalité. Il propose, certes de
manière très spéculative, une théorie de l’évolution des singuliers
constituant naturellement et culturellement des mises en relation et
des régularités. Piette n’a pas l’intention de fonder l’anthropologie sur
une métaphysique spéculative reconnaissant des forces psychiques
dans la diversité des monades qui forment les éléments dynamiques
ultimes de l’être. Il privilégie l’étude de la présence en situation, ce qui
est un donné. Ce donné, il l’interroge en cherchant les trajectoires
dans la situation et entre les situations, et en proposant des
hypothèses sur l’émergence du mode mineur pendant les premiers
temps de Sapiens. Si l’anthropologue préfère ne pas explorer la
métaphysique des monades et de leur régularité, peut-il esquiver le
problème de l’acquisition des dispositions à se lier ? Mentionner
l’existence d’endorelations paraîtra une postulation non pas gratuite
mais insuKsamment étayée empiriquement. C’est parce que le
singulier est supposé premier dans l’ordre de l’être que les relations
perçues sont rapportées à des relations virtuelles dans les individus. La
genèse de l’individu singulier, si elle ne veut pas réduire l’individu à
des relations sociales qui le constitueraient, doit s’interroger, comme
le faisait Tarde, sur la dynamique vitale qui, conjointement à la
transformation sociale, produit l’individu singulier étudié dans des
situations présentes.

Encore une fois, cette critique ne vise que la genèse des relations et
non la méthode de focalisation sur le singulier. On peut ne pas
renoncer au singulier qui reste toujours plus qu’une mise en relation
et penser les relations comme en partie constitutives des manières
d’être, ce qui légitime pleinement une approche relationniste qui
n’aKrmerait pas que le singulier n’existe pas réellement ou qui ne
soutiendrait pas qu’il n’y a que des cas particuliers de catégories et
relations générales.

�

Refonder l’anthropologie consiste donc, selon notre auteur, en un
ensemble de postulations ontologiques qui le rapprochent de la
philosophie et de modèles méthodologiques, postulations et méthodes
qui se soutiennent mutuellement. Ce n’est pas réduire l’originalité et
la pertinence du propos d’Albert Piette que d’aKrmer que
l’anthropologie des singuliers proposée se veut la réaKrmation du
primat de la compréhension sur l’explication génétique. Pour lui, il
faut comprendre le singulier avant d’expliquer sa genèse et son
acquisition de dispositions à se relier, au risque de minorer plus que
nécessaire l’étude des dynamiques de constitutions des singularités.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E

Plusieurs fois, j’ai insisté sur des devoirs pour l’anthropologue car le
propos se veut en partie normatif, ce qu’on ne reprochera pas à un tel
discours de la méthode. Finissons donc en soulignant l’éthique que
mentionne Piette et qui donne aussi sens au programme qu’il défend.
Il s’agit, grâce à l’attention portée aux détails et aux restes,
d’apprendre à respecter et aimer la singularité de chacun.
L’anthropologie devient un élément pour un humanisme qui ne
retombe pas sous les objections faites en leur temps par Foucault
(1966) ou Lévi-Strauss (1962). Car autant nous nous complaisons à
aimer notre singularité, autant nous peinons à nous soucier de celle
des autres, de ces singularités vulnérables et minuscules. L’attitude
anthropologique devient alors un modèle de vie exemplaire.

Notes

1 . Je ne vais pas suivre l’ordre d’exposition de l’ouvrage qui est
parfaitement clair et rend inutile le fait de répéter chaque étape suivie
par l’auteur.
2. L’exemple le plus évident est l’ouvrage de Luc Ferry et Alain Renaut
(1988).
3. Albert Piette discute Mauss dans L’Origine de la croyance  (2013 : 48).
4 . Cette démarche est exemplairement pratiquée dans La Religion de
près (1999).
5. Cf. le dossier de la revue ThéoRèmes consacré à cet ouvrage (Feneuil
& Schmitt 2013).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
7nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré=exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr


( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	La connaissance du singulier
	Les arguments empiriques pour l’existence des singularités
	La genèse des relations
	Nos partenaires

