
L’anthropologie sensorielleL’anthropologie sensorielle
en Franceen France
Un champ en devenir ?Un champ en devenir ?

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°217n°217 , , 20162016, , p. 91-107p. 91-107

L’anthropologie sensorielle1 en France n’est pas encore un domaine de
recherche2 constitué comme le sont d’autres spécialités telles la
parenté, les techniques, la culture matérielle, l’alimentation, etc.

La discipline s’intéresse pourtant aux sens depuis longtemps (Simmel
19913 ; Lévi-Strauss 4), et ils %gurent régulièrement dans les
ethnographies classiques, mais ils ne sont pas un objet d’étude en soi.
Cette carence est sans nul doute liée à l’absence d’une analyse du
corps, laquelle ne survient que tardivement en anthropologie. C’est le
texte programmatique de Marcel Mauss, « Les techniques du corps »
(1936), qui ouvre ce domaine d’étude devenu, bien plus tard, l’objet
d’un véritable renouveau épistémologique5. C’est au sein de ces
recherches sur le corps qu’apparaissent alors en %ligrane des analyses
sur les sens : corps et ressentis, corps et sensations, corps et émotions,
corps et substances, corps et a2ects (Héritier 1987 ; Héritier &
Xanthakou 2004 ; Godelier 2003 ; Warnier 2009), l’anthropologie ne
pouvant plus se limiter à une étude dans laquelle « la structure sociale
serait totalement découplée de la façon dont les individus vivent et
ressentent leur corps et leurs affects » (Héritier 2004 : 7)6. Malgré cette
invitation, l’analyse ethnologique des sens et des langages sensoriels
demeure, en France, un domaine guère investi. L’anthropologie s’y
attache peu, exception faite des études sur l’odorat et le parfum qui se
développent, elles, à partir des années 1980 autour de la philosophie
des odeurs7.

Font exception également les travaux sur la couleur qui ont beaucoup
alimenté les années 1970 (Tornay 1973 ; Tornay, ed. 1978 ; Dupire
1987), précisément pour soutenir une approche ethnographique de
cette question, traitée outre-Atlantique par les seules approches
expérimentales.

C’est ensuite par l’étude des émotions8 que les sens seront le plus

Marie-Luce Gélard

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=219


souvent abordés (Schaal, Ferdenzi & Wathelet : 2013) 9. Mais,
l’anthropologie des émotions, si elle a à voir avec les sens, est bien
différente de l’anthropologie sensorielle stricto sensu.

Les prémisses d’une anthropologie historique des
sens

Ce sont les historiens qui ouvrent la voie avec l’étude des sensibilités,
ainsi Lucien Febvre et son fameux « appel »10 de 1941. Plus tard,
Robert Mandrou évoquera une « histoire essentielle qui %nira bien par
acquérir droit de cité, un jour ou l’autre, après l’histoire économique
et sociale » (1959 : 581).

L’histoire des sensibilités inaugure donc l’espace des recherches
sensorielles, comme l’explique Alain Corbin (1990, 1992) qui retrace,
en détail, l’aventure de la reconstitution de l’usage des sens aux xviii e
e t xix e siècles. Les historiens s’attachent à restituer des univers
sensoriels : sonores (Thuillier 1977 ; Corbin 1994) et odorants (Corbin
1982), illustrant la transformation des seuils de tolérance olfactive et
auditive.

L’histoire des sens continue dès lors de se développer. Christophe
Granger évoque néanmoins la tâche immense qu’il reste à accomplir
pour renseigner les modes d’inculcation des usages sensoriels,
l’éducation des sens, les compétences perceptives11… :

« Brouillant les lectures qui opposent si facilement l’individuel et le
collectif, le naturel et le social, la réalité et les représentations de la
réalité, l’histoire des sens montre combien les pratiques sensorielles,
produit d’une histoire sociale, comptent à leur tour parmi les grands
principes de mise en ordre du monde ».(2014 : 10)

Le programme est ambitieux. Mais il s’agit d’histoire et non
d’anthropologie. Celle-ci ne va pas s’emparer du domaine et les
recherches vont demeurer éparses12. Citons encore l’histoire du goût
en lien avec celle de l’alimentation poursuivie par Jean-Louis Flandrin
e t Massimo Montanari (1996). Si les food studies se multiplient en
France, elles font curieusement peu de place13 à l’étude sensorielle du
goût, comme le relève Viktoria von Ho2mann (2013 : 19), se limitant à
l’alimentation et à la cuisine. Là encore, les recherches outre-
Atlantique notaient déjà, il y a plus de vingt ans, l’importance d’une
attention à d’autres hiérarchies sensorielles14.



Les études sensorielles vont surtout, répétons-le, se situer dans le
sillage de l’histoire des sensibilités (Granger & Mazurel : 2014), et bien

avant, dans celui des sensualistes (la philosophie de la connaissance)
15. Dans les cercles littéraires et artistiques, l’impressionnisme de la fin
d u xix e siècle faisait une large place à la sensation et à d’autres
évocations sensorielles16 qui pré%gurent sans doute une attention
accrue aux sens. Historiens et philosophes s’emparent des sens,
rappelons qu’ils développent une hiérarchie qui a distingué une
sensorialité « basse » d’une sensorialité « haute », reprenant les
distinctions d’Aristote, aujourd’hui traduites en termes de « sens à
distance » (la vue, l’odorat et l’ouïe) et de « sens de contact » (le goût
et le toucher). La philosophie historique donne des informations sur
ces hiérarchies sensorielles à di2érentes époques, permettant de
mieux comprendre le privilège accordé à tel ou tel sens, car plus
proche des activités de l’esprit, par exemple. Or, ces hiérarchies
sensorielles dépendent d’univers culturels spéci%ques qu’il appartient
à l’anthropologie de décrire.

Les “recherches pinagotiques” et la micro-storia
Les « recherches pinagotiques » (voir Ruralia 1998) sont le nom donné
par un groupe de ruralistes français à un univers d’études ouvert après
la parution de l’ouvrage d’Alain Corbin en 1998, Le Monde retrouvé de
Louis-François Pinagot. Ce livre a valu à son auteur la critique parfois
acerbe des historiens avant de devenir un ouvrage majeur de l’histoire
sociale. Dans cet ouvrage, Alain Corbin défend un projet historique
spéci%que en inversant les procédures de l’histoire sociale
« classique » où l’on étudie le peuple et les élites. Il choisit de
s’intéresser à l’atonie des existences ordinaires et d’écrire « sur les
engloutis, les effacés » ( Ibid. : 8). L’ouvrage, qui n’est pas à proprement
centré sur les sens, y fait constamment référence (paysages visuel,
sonore et auditif du héros Louis-François Pinagot, habitant du Perche
a u xix e siècle). La démarche de Corbin, inspirée de ses travaux
antérieurs, sera de reconstituer, au plus près, les réalités et les univers
sensoriels vécus.

L’histoire des sensibilités modi%e le paysage des recherches. À la
même période, la microhistoire naissante (Ginzburg 1980, 1983, 1984,
1989, 1992 et 1997 ; Revel 1996 ; Levi 1989 ; Grendi 1996) fait une place
notable, quoique non centrale, aux analyses sensorielles. La micro-
storia débute en Italie dans les années 1970 par les questionnements
d’un petit groupe d’historiens autour de la revue Quaderni Storici, l’un
des lieux « centraux du débat historiographique » (Revel, ed. 1996 : x).
La démarche très empirique explique « qu’il n’existe guère de texte



fondateur, de charte “théorique” de la micro-histoire » (  Ibid. : 16). Le
recueil de Carlo Ginzburg (1989) sur le « paradigme indiciaire » tentera
de formuler ce nouveau paradigme historique.

L’approche microhistorique qui émerge en France dans les années
1980 fut considérée comme révolutionnaire, dans la mesure où elle
remettait en cause les fondements à la fois théoriques et
méthodologiques de l’histoire dite « conventionnelle » et pas
seulement de l’histoire mais aussi de l’ensemble des sciences sociales.

C’est dans ce contexte intellectuel qu’apparaît un intérêt accru pour
les sens, sensations, manifestations et expressions sensorielles,
lesquels ne peuvent être perçus que par une attention %ne et délicate
à des micro-événements. Ces études sont à l’origine de ce qui
deviendra plus tard une « anthropologie historique des sens » (Corbin
1990), qui estampillera les recherches sur les sens.

Les sens : inter, intra ou pluridisciplinarité ?
En 1990, la parution du numéro spécial « Les “cinq” sens » de la revue
Anthropologie et Sociétés  pointe le champ des recherches sensorielles
(Howes, ed. 1990). Ces dernières sont en e2et bien institutionnalisées
outre-Atlantique, avec le groupe Sensory Studies (piloté par la
Concordia University et l’Université de Copenhague)17, avec la revue
The Senses & Society, et le Sensory Ethnography Lab18 de l’Université de
Harvard. Plus récemment se sont ajoutés, en Asie, l’International
Sociological Association et le groupe TG07 Senses and Society19, sous la
direction de Kelvin Low (Université de Singapour)20.

Le monde anglo-saxon s’intéresse aux univers des sens depuis
plusieurs décennies21 au point de faire déjà l’histoire de l’histoire des
sens :

« The period from 1920 to 2000 was not only one of dramatic and rapid
changes in the material and cultural life of the senses, it was also, and
as a result, one of important developments in ways of thinking about
the senses ».(Howes 2014 : 27)

Le monde francophone reste, lui, plus dispersé (Colon 2013 : 7). En
2010, un colloque organisé par les Universités de Liège 22 et de
Bruxelles a eu précisément pour objectif de réunir les chercheurs
francophones et leurs homologues anglo-saxons23.

La réticence des anthropologues et des historiens à s’inscrire dans des
« écoles » de pensée explique, au moins en partie, qu’ils se tiennent à
distance. La microhistoire est avant tout une démarche
méthodologique en construction, en élaboration constante. Les textes



fondateurs (Revel, ed. 1996 et Revel 1997 ; Ginzburg & Poni 1981)
soulignent la crainte des auteurs à l’idée de devenir un courant
« dogmatique ».

De plus, en France, l’étude des sens s’est longtemps vue cantonnée au
domaine du biologique, des sciences naturelles, reléguant son usage à
des stimuli sans lien avec les univers culturels. Les sciences cognitives
et les neurosciences sont très développées, mais elles ont pour unique
ancrage le réalisme cognitif occidental et ses a priori sur la perception
sensorielle du monde – à la notable exception toutefois de l’ouvrage
dirigé par Danièle Dubois (1997).

Parallèlement, l’écologie de la perception prend son essor, sous
l’inXuence des travaux de Tim Ingold. Mais celui-ci ne fait pas
l’unanimité parmi les anthropologues français, précisément parce que
l’ethnographie et la comparaison culturelle sont souvent le parent
pauvre de ses textes. Pourtant, Tim Ingold (2000) a montré tout
l’intérêt de la pluridisciplinarité dans la perception de
l’environnement. L’anthropologie souligne que les modes
d’appréhension et de perception fondés exclusivement sur les
dualismes occidentaux sont illusoires (voir notamment Descola 2005).
Ce sont des orientations anthropologiques distinctes.

Les sens fonctionnent et sont stimulés par des conditions culturelles
spéci%ques, c’est l’objet même de l’anthropologie des sens. Mais ces
sens sont aussi inscrits dans la « subjectivité du processus perceptif
lui-même » (Wathelet 2012 : 128). Il conviendrait d’unir, écrit Olivier
Wathelet, ces deux points pour parvenir à une véritable
« ethnographie cognitive des perceptions ». L’anthropologie
sensorielle peut-elle faire l’économie des connaissances approfondies
des mécanismes cognitifs de la perception ? Ou bien ces derniers
n’ont-ils, en dé%nitive, rien à voir avec les savoirs sensoriels et leurs
manifestations tels que les renseigne l’anthropologie sensorielle ? Ce
débat, très présent dans l’univers de la recherche anglo-saxon (Colon
2013), semble aujourd’hui se prolonger dans certaines études en
France 24. La discussion est importante mais se trouve clivée par des
orientations et des choix disciplinaires. Or, la « description
ethnographique des compétences perceptives » (Wathelet 2013 : 173)
est possible sans opposer anthropologie et sciences cognitives, à
condition que l’ethnographie soit la base de l’analyse et non celle d’un
savoir exogène importé, comme on le constate souvent. Il y a un
intérêt à la pluridisciplinarité si elle ne lèse pas les caractéristiques
disciplinaires elles-mêmes. C’est un constat évident car, lorsque
l’anthropologie ne repose plus sur des ethnographies, elle perd son
propre intérêt disciplinaire. L’anthropologie des sens n’est pas celle
des émotions, ni de la perception ; elle doit se distinguer de l’histoire,
de la philosophie, de la sociologie et des autres disciplines. Nous
entendons l’étude des sens comme un outil de compréhension des
univers culturels.



La particularisation sensorielle française
Revenons au paysage anthropologique français où, de façon
fragmentée les recherches s’attachent particulièrement à un sens,
celui de l’odorat, au sujet duquel les études se sont développées de
façon continue depuis une trentaine d’années25. Plus récemment, le
goût a été ethnographié (Dupire 1987 ; Aubaile-Sallenave 2000 ; Teil
2004 ; Lorcy 2011 ; von Ho2mann 2013). Soulignons le numéro
remarquable de la revue Terrain sur le toucher, paru en 2007, dont
l’introduction de l’anthropologue Christian Bromberger (2007 : 6), qui
évoque la « dévalorisation croissante de la tactilité » dans nos sociétés.
Il appelle de ses vœux à une analyse de la diversité sensorielle du
toucher comme un « véritable champ anthropologique » ( Ibid. : 10). Ce
numéro illustre pleinement tout l’attrait des ethnographies qui nous
renseignent sur les signi%cations sociales du toucher : pudeur,
hiérarchie, hospitalité, solidarité, qui ont leurs « expressions tactiles »
( Ibid.). La revue Terrain avait aussi proposé un numéro spécial sur
l’odeur en 2006 (Balsamo 2006). Donc, loin de délaisser l’objet
sensoriel, les anthropologues s’y intéressent aujourd’hui davantage.

Toutefois, les auteurs des publications suscitées sont rarement des
spécialistes des sens. J’ai pu réaliser cette belle aventure collective de
demander à des anthropologues, historiens, archéologues et
philosophes de renseigner, sur leur propre terrain, les usages et les
langages des sens. Les langages sensoriels décrits ont dévoilé des clés
d’entrée et d’analyse susceptibles de servir d’outils méthodologiques à
l’anthropologie sensorielle (Gélard, ed. 2013). Citons, par exemple :
l’interrogation des témoignages archéologiques, littéraires et
historiques, de l’usage des sens ; la description en action des sens,
c’est-à-dire ceux-ci pris à la fois comme objet et comme méthode
d’analyse ; ou encore les sens en interaction (intersensorialité
humaine ou esprit multisensoriel).

Notons également l’ouvrage collectif paru en 1998, Anthropologie du
sensoriel (Méchin, Bianquis-Gasser & Le Breton 1998), qui démontre la
portée d’une ethnographie des univers sensoriels dans une
perspective comparative. Le sociologue David Le Breton (2006)26

aborde quant à lui les cinq sens d’un point de vue socio-
anthropologique27, cependant éloigné d’une anthropologie sensorielle
avec pour objectif premier la description des sens.

Dans cette particularisation d’un sens, se place le Cresson (Centre de
recherche sur l’espace sonore et l’environnement urbain)28, qui se
focalise sur le sonore, même s’il met en avant d’autres aspects
sensoriels29.

L’anthropologie des « univers sonores », l’étude des « soundscape »
(Feld 1982)30, « paysages sonores »31 diluent l’individu dans des



« ambiances » d’où l’ethnographie disparaît. Or, le sonore est au
contraire, selon Olivier Féraud (2013a : 128), porteur de
représentations et d’appartenances culturelles, témoin de relations

sociales à une échelle microsociologique (voir le groupe Milson)32. Il
est possible de faire « l’anthropologie du sonore » (Féraud 2013b).
Comme l’écrit Philippe Descola :

« […] il ne faut pas confondre environnement sonore et paysage
sonore : l’environnement sonore est l’ensemble des sons perçus par un
individu en un temps et un lieu donnés, tandis que le paysage sonore
exige une approche réXexive rendue possible par la capture et la
discrétisation du premier au moyen d’enregistrements réécoutables à
volonté et permettant de ce fait une expérience sur l’écoute et une
structuration consciente de l’espace acoustique ».(2013 : 654)

Ces études ethnographiques sont peu développées en France mais elles
orientent une anthropologie sensorielle en devenir33. Les sens sont
d’utiles indications qui dépendent étroitement d’univers culturels et
temporels spéci%ques au sein desquels les individus sont immergés. Là
encore, l’ethnographie des sens et des langages sensoriels demeure
morcelée34.

C’est particulièrement le cas du rôle du sensoriel face à la maladie35

sous l’angle de l’utilisation thérapeutique des sens (Motte-Florac
1998). Dans de récentes recherches, l’accent est mis sur le « toucher
thérapeutique »36. Il s’agit aussi bien du toucher employé dans la
pratique du reiki (Paterson 2007), du « toucher soignant » (Field 2001 ;
Classen 2005 ; Vinit 2007a et b ; Le Breton 2011), du « toucher
ostéopathique » (Gergaud 2008), que du « toucher guérisseur » (Le
Breton 2011). La pratique adoptée nécessite la maîtrise %ne de gestes
tactiles ou de techniques de soins (Pouchelle 2007). Quelle que soit
l’approche adoptée sur le toucher thérapeutique, la dimension
a2ective (en termes d’empathie, de réassurance, de soulagement,
d’apaisement, etc.) se présente souvent comme une dimension
centrale de l’analyse. Si, dans le contexte de la santé, le toucher suscite
beaucoup d’intérêt, l’odorat et surtout le goût font à présent l’objet de
recherches plus importantes quand il s’agit de maladies chroniques.
C’est à partir de la prise en compte des problèmes de dénutrition de
patients traités pour un cancer que s’opère notamment l’analyse du
rôle du sensoriel dans les troubles alimentaires ressentis (Jakubowicz
2006 ; Fontas et al. 2014 ; Lorcy 2014). En d’autres termes, ces travaux
permettent de mieux saisir l’expérience sensorielle, alimentaire voire
sociale du cancer et de certains traitements anticancéreux. Ces
recherches sur le sensoriel thérapeutique restent amplement à
approfondir et à développer, mais c’est là une orientation thématique
importante pour l’anthropologie des sens.



La géographie humaine s’est aussi intéressée aux sens (Poiret 1998 ;
Grésillon 2005). L’ouvrage pionnier de Robert Dulau et Jean-Robert
Pitte paru en 1998 a déterminé quelques principes :

« La géographie des odeurs repose sur des fondements parfaitement
objectifs, relevant de la physique, de la chimie, de la biologie. Les
superstructures, quant à elles, sont d’ordre culturel et rendent donc les
analyses complexes, puisque la perception varie d’un individu à
l’autre, d’une société à l’autre et que, derrière les dilections, les
répulsions et les indi2érences, on trouve de l’éducation, de
l’imaginaire et de la liberté. Aucune di2érence, on le voit avec les
autres géographies des perceptions sensorielles : vue et paysages, très
étudiés, goût et saveurs, ouïe et sons, beaucoup moins, toucher et
sensations de la peau, pas du tout ».( Ibid. : 7)

Mais la géographie n’est pas l’anthropologie…

Mentionnons encore le livre de Nélia Dias, La Mesure des sens (2004),
sur la façon dont les anthropologues français du xix e siècle ont
appréhendé la hiérarchie sensorielle et ont appliqué leur vision du
monde aux peuples dits alors « primitifs ». L’ouvrage développe
surtout une anthropologie historique de la mesure des corps,
instrument scienti%que au service de la domination coloniale, qui s’est
diffusée en lien avec la classification raciale.

Aujourd’hui, l’anthropologie sensorielle s’attache à comprendre
comment les manifestations sensorielles nous renseignent sur la
manière dont les individus utilisent les langages sensoriels comme
outils de communication et d’information, et comme moyen d’être au
monde. C’est dans la perspective d’une combinatoire des sens, d’un
diapason (Gélard & Sirost 2010 : 12) que certaines recherches se
déploient. Il s’agit dès lors de s’intéresser aux pratiques des individus
et des sociétés que l’on décrit et non de projeter des modèles
sensoriels exogènes. Si les sens colorent les relations et les univers
culturels d’une façon particulière, il faut entreprendre cette
description %ne et attentive en se dégageant de nos préjugés
sensoriels.

Penser les sens comme un langage, non verbal mais essentiel à la
communication, reste une entreprise délicate qui suppose une
connaissance approfondie et intime des cultures. Les a priori sensoriels
nécessitent une mise à distance et une anthropologie du « dedans ».
Les hiérarchies sensorielles exemplari%ent ce principe de
l’anthropologie. Notre naturalisme occidental (Descola 2005) imprègne
toutes nos catégories de pensées, y compris notre modèle scienti%que
et nous empêche de concevoir qu’il puisse exister d’autres modalités
d’être au monde, au sein desquelles les univers sensoriels sont vécus et
utilisés diversement : monde animé, inanimé, humain, animal, naturel,
surnaturel, etc. L’anthropologie sensorielle, fondée sur des



ethnographies %nes, est de ce point de vue cruciale pour cerner et
comprendre d’autres façons de voir et donc de se représenter le
monde. Les techniques du corps et les techniques des sens (Howes
1990) dépendent des environnements et des acquisitions culturelles.
Nos sens produisent signes et symboles à travers les gestes, les
postures et les expressions qu’ils provoquent. Les enquêtes
anthropologiques ont ainsi pu démontrer l’impact du sensoriel sur la
mémoire des groupes sociaux, le primat d’une expression des sens,
l’interaction des sens entre eux et non leur isolement.

En %n de compte – et c’est tout l’enjeu et l’intérêt de cette
anthropologie sensorielle française naissante –, les sens s’insinuent
lentement mais durablement dans les univers de recherches et
ouvrent des perspectives nombreuses. Par leur faculté à exprimer une
information spéci%que, les sens renseignent sur et à propos des
sociétés au sein desquelles l’anthropologue les examine. Les sens
s’identi%ent par et dans des manifestations singulières (visuelles,
auditives, olfactives, etc.) qu’il nous faut décrire et décoder. Il est
nécessaire pour cela d’être à même de repérer des attitudes qui, le plus
souvent, échappent à l’observation ethnographique tant elles
semblent anodines et fortuites. Le discours des individus est di`cile à
recueillir sur cet usage des sens, car il n’est point besoin de nommer
des univers ressentis qui agissent à l’insu même de chacun. C’est sous
cet angle méthodologique d’un décryptage des sens et de leur
diversité que se situent les approches anthropologiques les plus
fécondes.

Notes

1 . Je ferai quelques incursions sur le terrain des historiens mais
limiterai, volontairement, mon propos à l’anthropologie francophone.
C’est un double parti pris qui peut sembler surprenant à l’heure de la
globalisation, mais il m’a paru essentiel de tenter cet aperçu à la fois
historique et ontologique de l’anthropologie sensorielle en France.
Certaines études contemporaines comme l’écologie chimique, laquelle
fait une part notoire à l’analyse sensorielle, ne seront donc pas
abordées (cf. notamment Hossaert-McKey & Bagnères-Urbany 2013)
ou celle, déjà ancienne, de l’écologie acoustique ou sonore. Il n’est pas
possible de citer tous les anthropologues français qui ont travaillé sur
les sens mais le plus souvent de façon secondaire, si bien qu’il reste à
créer un espace commun de recherches et d’échanges sur le sujet.
2. On serait même tenté de dire qu’elle n’existe pas, or c’est un champ
qui se développe de façon très atomisée, disciplinairement parlant.
Car si beaucoup évoquent les sens, l’anthropologie des sens reste peu
développée.
3. Georg Simmel influencera fortement l’anthropologie française.



4. Nous renvoyons à l’analyse des corps sensibles entreprise à propos
des Nambikwara, dès les années 1950.
5. Ce dont témoigne la somme des références en sciences humaines et
sociales parues sur le corps depuis une vingtaine d’années.
6 . L’équipe interne du Laboratoire d’anthropologie sociale
« Anthropologie du corps et des a2ects » sous la direction de Françoise
Héritier (Collège de France) a souligné cet intérêt nouveau des
anthropologues. Cf. également François Laplantine (2005).
7. Cf. : Corbin (198)2 ; Le Guérer (1988) ; Roubin (1989). Et aussi : Rey-
Hulman & Boccara (1999) ; Musset & Fabre-Vassas (1999) ; Rasse
(1987) ; Méchin, Bianquis-Gasser & Le Breton (1998) ; Bonnet (1990). Et
plus récemment, les recherches de Chantal Jaquet (2010 et 2015).
8 . Le lien avec les émotions est également traité par les
ethnomusicologues (sons/émotions) avec le concept d’« émotion
musicale ». Je renvoie au numéro spécial des Cahiers d’ethnomusicologie
intitulé « Émotions », paru en 2010. Cf. également l’article d’Armelle
Lorcy (2012) sur la production sonore d’une émotion avec la
participation des enfants en contexte de rituels funéraires.
9. Dans cet ouvrage, un sens va se décliner en lien avec un autre champ
de recherche : l’anthropologie des émotions. Les études de ce type se
développent comme l’attestent les di2érents textes cités en
introduction, en grande majorité anglo-saxons.
10. Lucien Febvre (1941) écrivait qu’il était nécessaire de faire une
place aux recherches sur les sentiments, les émotions et les passions
collectives car, tant que ces travaux nous feront défaut, il n’y aura pas
d’histoire possible. Cf. également le numéro récent de la revue
Vingtième Siècle, consacré à l’histoire des sensibilités (2014) et qui
évoque cet historien précurseur, avec son ouvrage Le Problème de
l’incroyance au xvi e siècle. La religion de Rabelais  (1942).
11. Christophe Granger souligne encore que l’histoire des sensibilités
au xx e siècle reste à entreprendre (2014 : 5).
1 2 . Il serait intéressant de faire l’analyse des thèses soutenues en
France sur le sujet, des articles et des colloques. L’éparpillement des
publications ne signi%e pas nécessairement que la recherche n’en
béné%cie pas de façon cumulative. Je remercie Olivier Wathelet pour
cette remarque.
13. Relevons quelques exceptions comme les travaux d’Armelle Lorcy
(2010 et 2011) sur les odeurs, les goûts et les dégoûts chez les Noirs
descendants d’esclaves africains et les Indiens Chachi d’Équateur. Cf.
aussi le numéro thématique de la revue Anthropology of Food ,
« Croquant, croustillant, un rêve de consistance », édité par Virginie
Amilien et Anne-Elène Delavigne (2003).
14. On pourra, par exemple, se reporter au texte de Paul Stoller et
Cheryl Olkes (1990), à propos de l’instrumentalisation du goût comme
révélateur des positions sociales au Niger et, naturellement, au texte
fondateur de David Howes (1990).
15. Et bien sûr Maurice Merleau-Ponty (1945), sans oublier le Traité des
sensations d’Étienne Bonnot de Condillac (1923 [1755]).



16. Je remercie Olivier Sirost pour ses remarques.
1 7 . Un site internet leur est d’ailleurs consacré
(www.sensorystudies.org).
1 8 . Les activités de ce laboratoire sont consultables à l’adresse
suivante : sel.fas.harvard.edu.
1 9 . Le site internet est consultable à l’adresse suivante : www.isa-
sociology.org/tg07.htm.
20. Cf. notamment Kelvin Low (2009).
21. C’est le numéro spécial de la revue Anthropologie et Sociétés  qui
marque en quelque sorte la « naissance » de l’anthropologie des sens.
Il y est déjà question du conditionnement des sens par la culture,
comme le montre Constance Classen (1990) à propos des enfants
sauvages. À tel point, écrit-elle, que l’intégration dans une culture
nécessite « d’adopter son ordre sensoriel ». Les études francophones
vont se développer un peu sur cette ligne, mais toujours du seul point
de vue historique.
2 2 . Un groupe de recherche « Cultures sensibles » vient de s’y
constituer (web.philo.ulg.ac.be/culturessensibles/) dans une optique
di2érente de la « culture sensible », laquelle est dé%nie comme un
concept qui « émane du croisement des études récentes sur la culture
matérielle et de l’analyse anthropologique et historique des sens »
(Howes & Marcoux 2006 : 7). Rappelons les liens déjà établis entre sens
et culture matérielle outre-Atlantique versus « marketing
multisensoriel ». Cf. le numéro thématique intitulé « Culture sensible »
de la revue Anthropologie et Sociétés , paru en 2006.
2 3 . « Rencontres sensorielles/Sensory Meetings : les sens et les
sciences sociales », colloque co-organisé par le Laboratoire
d’anthropologie sociale et culturelle, Université de Liège (Lasc) et le
Laboratoire d’anthropologie des mondes contemporains, Université
libre de Bruxelles(Lamc), les 27-29 septembre 2010. Les actes ont été
publiés en 2013, sous la direction de Paul-Louis Colon.
24. Je renvoie au texte d’Anthony Pecqueux (2013) sur la philosophie
de la perception et l’apport de John Langshaw Austin à
« l’ethnographie de la perception ».
25. Cf. : Detienne (1972) ; Blanc-Mouchet (1987) ; Le Guérer (1988) ;
Roubin (1989) ; Albert (1990 et 2007) ; Rey-Hulman & Boccara (1999) ;
Musset & Fabre-Vassas (1999) ; Candau (2000) ; Lardellier (2003) ; Cobbi
& Dulau (2004) ; Balsamo (2006).
26. Signalons d’autres textes du même auteur dans lesquels les univers
sensoriels sous-jacents entrent dans l’ethnographie des sens (Le
Breton 2003).
2 7 . Il s’agit d’une synthèse de réXexions sur di2érents terrains
sensoriels. Cependant notre critique porte ici sur une sorte de logique
du « grand partage culturel », que nombre d’anthropologues récusent,
entre populations dites « traditionnelles » et « Occidentaux », avec
d’un côté des sociétés vivant dans des univers équilibrés
sensoriellement alors que nous serions dans une sensorialité
occidentale appauvrie.

file:////tmp/www.sensorystudies.org
file:////tmp/www.isa-sociology.org/tg07.htm
file:////tmp/web.philo.ulg.ac.be/culturessensibles/


2 8 . Le site de ce centre de recherche est consultable à l’adresse
suivante : www.cresson.archi.fr/
29. Voici ce qu’on peut lire sur le site : « Tout d’abord centré sur
l’espace sonore, le laboratoire Cresson a étendu, à partir des années
[19]90, ses investigations aux multiples dimensions de la perception in
situ et des pratiques des espaces bâtis, tout en interrogeant et en
expérimentant l’instrumentation de l’environnement sensible dans le
projet architectural et urbain. Poursuivant les travaux sur la
dimension sonore, les recherches abordent les phénomènes lumineux,
thermiques, olfactifs, tactiles et kinesthésiques. Elles s’appuient sur
des méthodes pluridisciplinaires originales à la croisée de
l’architecture, des sciences humaines et sociales et des sciences pour
l’ingénieur ».
3 0 . Cf. l’ouvrage collectif dirigé par Guillaume Faburel (2014) qui
substitue à « soundscape » le terme de « soundspace ».
31. Plus souvent étudiés par les sociologues, géographes et historiens
que par les anthropologues.
3 2 . C f . Milson. Pour une anthropologie des milieux sonores
[http://milson.fr/].
33. Cf. Olivier Féraud (2010). Nous renvoyons également à Joël Candau
et Marie-Barbara Le Gonidec (2013) ainsi qu’au débat critique à propos
du terme même de « paysage sonore » (Ingold 2007) faisant du son un
phénomène de l’expérience. Ce qui était aussi souligné dans le numéro
d e Communications avec les « langages sensoriels » (Gélard & Sirost
2010).
34. Je renvoie au numéro spécial de la revue The Senses and Society
(Gélard 2016).
35. Je remercie Armelle Lorcy pour ses indications précieuses.
36. Cet intérêt existe déjà dans les écrits de chercheurs anglophones
(« therapeutic touch ») et de ceux issus d’autres disciplines
(psychomotricité, philosophie, par exemple).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
)nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré/exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

file:////tmp/www.cresson.archi.fr/
http://milson.fr/


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Les prémisses d’une anthropologie historique des sens
	Les “recherches pinagotiques” et la micro-storia
	Les sens : inter, intra ou pluridisciplinarité ?
	La particularisation sensorielle française
	Nos partenaires

