Les rites d’initiation des
devins bassar du Nord-

Togo

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 54-76

Stéphan Dugast

Chez les Bassar du Nord-Togo, la divination est omniprésente. Au-dela
de la place majeure qu’elle occupe dans le systéme des représentations
symboliques et dans les pratiques rituelles - fait courant au sein des
sociétés africaines -, elle figure parmi les institutions les plus
structurantes de l'organisation sociale. Cette société, dont la
subsistance repose principalement sur une agriculture extensive de
tubercules (igname) et de céréales (petit mil, sorgho), qui a connu
aussi une importante activité métallurgique a I'époque précoloniale’,
est organisée en clans et en lignages patrilinéaires, mais se caractérise
surtout par la concentration de sa population en d’importantes
agglomérations divisées en quartiers et a la téte desquelles régne un
chef. Or, les principaux facteurs de structuration de ces unités de
résidence comme de la chefferie qui les unit dérivent pour une large

part des articulations rigoureuses qui organisent le champ de la

2. Dans un tel contexte, linitiation d’un devin est

divination
naturellement un événement d’une importance considérable, ce dont
témoigne l'impressionnante mobilisation qu’elle entraine, tant en

personnes qu’en ressources.

Pourtant, les devins n’ont pas dans cette société une position sociale
qu'on pourrait qualifier de dominante. Si les rares fragments de
mythologie que I'on y rencontre portent sur I'origine de la divination
- confirmant ainsi la place centrale qu'occupe cette institution -,
ceux-ci présentent la figure du devin sous les traits d'un « démuni »,
voué et méme dévoué a son art qu’il met au service entier des autres
membres de la société. De fait, ce sont ces derniers, endossant alors le
role de consultants, qui, surtout quand ils détiennent déja certaines
responsabilités, tirent le plus grand profit de l'activité divinatoire :
rares sont les décisions de leur ressort qui ne nécessitent I'aval d'une
consultation. Si la divination n’accorde a ses détenteurs qu'un statut
modeste, elle est en revanche un levier de premiére importance pour

ceux qui la sollicitent.


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=86

Faisant incontestablement figure de renoncgant, le devin bassar est
néanmoins en quéte constante du prestige que peut lui conférer son
activité, pour peu qu’elle soit reconnue comme performante. Une
compétition latente s’engage ainsi entre les devins, sans cesse
tempérée, toutefois, par 'idéal de discrétion qui est attaché a cette
fonction. Une circonstance voit cette exigence voler en éclats : les
danses du feu, au cours desquelles les devins donnent libre cours a
leur rivalité, notamment a travers des joutes verbales
particulierement féroces. Tels sont les devins bassar : effacés, ceuvrant
pour autrui, et néanmoins prompts a se mettre en valeur a certaines

occasions.

Pour s’insérer dans cette communauté, un devin en herbe doit se plier

aux exigences d’une initiation longue et complexe®, Mais ne s’y soumet
pas qui veut. Non que le statut de devin soit réservé aux ressortissants
de certains lignages, mais plutét que des conditions préalables sont
requises : seuls subissent ces épreuves ceux qui portent les marques
d’une élection surnaturelle, diiment identifiée par un devin. Par
conséquent, il ne saurait étre question pour eux de se dérober : ce sont
des contraintes plus que des aspirations qui conduisent a 'acquisition
de ce statut. Une telle caractéristique est du reste en parfaite
cohérence avec la forme de renoncement qui, dans la conception

bassar, sied si bien aux devins.

La plus manifeste de ces contraintes se révele a l'occasion de la
rencontre avec une entité de brousse, matérialisée sous la forme d’un
objet que l'intéressé ramenera chez lui a son insu. Un culte lui sera
bient6t rendu, qui fera apparaitre cette entité (le diwaal*) comme
I'indispensable instance productrice d’oracles associée au futur devin.
Mais cette rencontre elle-méme ne se produit généralement que
lorsqu’elle est devancée par ce qui, aux yeux des Bassar, la conditionne
avant tout. Pour étre considérée comme valide, la charge de devin
doit, en effet, étre préalablement inscrite dans le destin de I'individu,

et ce dés avant sa naissance®. Ainsi, les spécialistes du décryptage des
affaires de destinée ne sont reconnus comme tels qu'a la condition
expresse d’étre d’abord eux-mémes pris dans une destinée parmi les
plus singuliéres.

Ce sont ces parametres divers et hétérogenes que les rites d’entrée des
devins bassar intégrent en un corpus unifié a 'occasion de l'initiation
d’un nouveau devin. Ce regroupement, au sein d’'un méme complexe
rituel, invite a réfléchir sur les articulations entre des phénomeénes de
nature aussi différente que la transmission des premiers éléments du
savoir, d'une part, et, d’autre part, des pratiques rituelles attachées a
réaménager les relations établies, a I'insu de I'impétrant, avec des
instances du monde invisible.



La part du destin prénatal

En matiére d’élection de nouveaux devins, tout commence donc dans
le monde prénatal. C’est en ce lieu que, peu avant sa venue au monde,
chaque individu a l'opportunité de formuler devant son soleil
personnel (émanation individuelle du soleil, qui est la forme reconnue
par les Bassar a la divinité supréme, instance créatrice de toute chose)
les éléments de son choix prénatal, ceux qui, le cas échéant,
constitueront une part essentielle de sa destinée sur terre. Diverses
possibilités s’offrent a lui. Il peut s’abstenir de toute parole, ce qui lui
vaudra une existence libre de tout engagement. Si, en revanche, il
s’aventure a faire une promesse sacrificielle a son soleil, il ne pourra
bénéficier d’'une vie normale, au cours de son existence terrestre,
qu'apres s’étre acquitté de cette dette. Le cas d’'un futur devin se situe
dans ce cadre de référence, mais il s’en distingue par le choix d’'une
option particuliére : il a, dit-on alors, demandé tibool*, la divination,
« depuis chez son dieu » (son soleil, nwiin*). Pour honorer la promesse
ainsi formulée aupres de cette instance prénatale, l'intéressé devra, au
cours de sa vie, se plier a deux types d’obligations. Comme pour tous
les cas de promesse prénatale, il lui faudra d’abord consentir aux
offrandes sacrificielles qu’exige le soleil ; il lui faudra ensuite

accomplir les rites de I'initiation méme.

La premiere de ces obligations n’est qu'une modalité particuliere du

phénomene plus général de la promesse prénatale faite au soleil.
La dette envers le soleil prénatal dans son principe général

Lorsqu’elle a été énoncée, et quelque forme qu’elle prenne (qu’elle
corresponde ou non a I'option relative a I'initiation a la divination), la
promesse prénatale se rameéne donc a une dette sacrificielle
contractée auprés du soleil personnel. A de rares exceptions pres,
celle-ci emprunte une forme immuable : un bouc - considéré comme le
« cheval » (Ia monture) du soleil - doit, le moment venu, étre sacrifié a
cette instance. Bien que réclamé trés tot, ce paiement ( tipaal* )
sacrificiel ne saurait étre réglé avant longtemps : tributaire du degré
de développement de I'individu, il doit étre précédé de réglements

partiels échelonnés tout au long de la vie®.

Les premiers de ces réglements intermédiaires interviennent tres tot :
encore nourrisson, a peine se tient-il assis, que l'intéressé est déja
harcelé par les « dérangements » provoqués par son soleil personnel.
Ce dernier tient, en effet, a rappeler sans tarder a la personne
fraichement venue au monde la teneur de sa promesse prénatale.
Ayant fait ce diagnostic, le devin recommande une simple libation de
farine de sorgho diluée dans de I'eau qui vaut reconnaissance de la
dette. Plus tard, dés que I'enfant est en mesure de marcher, la seconde
étape du cycle, signalée par de nouveaux troubles, est atteinte : elle
requiert, cette fois, le sacrifice d’un jeune volatile (un poussin ou un



pintadeau), voire d'un ceuf. Il faut ensuite attendre I'Age adulte pour
que, avec |’étape suivante, soient construits, pour la premiére fois, un
petit et un grand cbne sur lesquels sont respectivement sacrifiés un
poulet et une pintade. Enfin, une fois la personne mariée et pourvue
d’enfants, elle atteint la derniére étape qu’exige le réglement complet
de la dette au soleil : un bouc devra alors étre joint aux deux volatiles a

nouveau requis.

Tel est donc, a grands traits, le canevas commun a tous les cycles de
réglement de la dette au soleil. Celui qui est spécifique a tiboal,
I'initiation a la divination, s’en distingue, pour Iessentiel, par
I'introduction d’un élément (un pot rituel) dont la présence semble,
avant tout, modifier la teneur des relations entre le grand et le petit
cone. Mais de quelle nature sont, dans le cycle ordinaire, ces
relations ?

Une structure duelle

Toutes les offrandes du cycle visent a apaiser le soleil personnel de
I'intéressé. Pourquoi, alors, les deux dernieres étapes font-elles
intervenir deux supports distincts, chacun recevant son volatile
propre ? Quel est le sens de ce dédoublement ? En réalité, le soleil n’est
pas la seule instance impliquée. Des la troisieme étape apparait en
méme temps que lui et a ses c6tés Uwaakpil, cet étre complexe et
ambigu en qui les Bassar voient le messager du soleil. Cet
intermédiaire incontournable, faisant parfois figure d’agent
perturbateur, a la fois réclame les dettes dues a son maitre et entrave
la qualité des relations avec lui en exigeant sa part des offrandes
sacrificielles. Il est représenté par le plus petit des deux cones, fait en
argile et durci a la flamme avant d’étre déposé a méme le sol. Cest la,
au milieu de la cour, que lui est sacrifié un poulet aux plumes
ébouriffées, volatile que I'on dit incapable de voler en raison de son
plumage insuffisant. Comme tel, ce poulet convient parfaitement au
dispositif sacrificiel centré autour du petit cone, dispositif que les
Bassar appellent taapu yati*, « celles [les affaires] d’en bas ». A cet autel
s’'oppose celui qui est constitué d’un céne plus massif, en terre
seulement pétrie (matériau plus périssable), que 'on érige sur I'aréte
du mur d’enceinte de la cour et que 'on désigne du nom de yilpu yati*,
« celles [les affaires] d’en haut ». 11 s’agit de la représentation du soleil
lui-méme, auquel on sacrifie une pintade, que les Bassar considérent
comme le volatile qui s'éleve le plus haut. Les modalités mémes de
I'immolation évoquent d’ailleurs I'idée d’ascension, puisque la pintade,
téte tendue vers le ciel, est plaquée contre le mur o, apres une lente
agonie marquée par des battements d’ailes saccadés qui donnent
I'impression qu’elle prend son envol, elle finit par mourir étouffée.



Figure 1. L’autel du soleil personnel (céne de terre pétrie,
érigé sur I'aréte du mur d’enceinte de la cour du novice),
pourvu des restes de la pintade arrangés en un ensemble

évoquant I'idée d’ascension.

Par D'étroite combinaison de ces oppositions multiples (haut/bas,
mouvements ascendant/descendant®, périssable/durable, fixe/mobile

7), la structure fondamentalement duelle qui sous-tend le dispositif
d’ensemble organise les éléments d’une réflexion sur la nature,
virtuellement double, de I'astre solaire. Celui-ci entame, chaque matin,
sa course a l'est ( yilpu, « en haut », disent les Bassar) en une prompte
ascension dont I'envol d’'une pintade fournit le modéle, et I'acheve,
chaque soir, en s’abimant a l'ouest ( taapu, « en bas »), incapable,

comme le serait un poulet aux plumes ébouriffées, de maintenir



I'altitude acquise. Comment le méme astre peut-il « voler » selon des
modalités si différentes ? Pour se l'expliquer, les Bassar font
I'’hypothése d’'une métamorphose du soleil lui-méme : a Tentité
ascensionnelle du début du jour ( ywiin, le soleil proprement dit) s’en
substituerait une autre (Uwaakpil), dotée, elle, des mémes incapacités
que le volatile qu’elle réclame en sacrifice. Parce qu'il est contraint,
chaque soir, d’abandonner 'univers céleste pour rejoindre le monde
terrestre, et qu'il établit ainsi la communication entre les deux

mondes, on comprend qu'Uwaakpil fasse figure de messager du soleil.

Caractérisés de la sorte, les rapports entre le soleil et son messager
donnent un sens plus précis aux différences entre le cycle ordinaire et
celui qui intégre I'initiation a la divination.

L’infléchissement du cycle dans le cas de l'initiation a la divination

La différence essentielle entre les deux cycles se laisse voir d’entrée de
jeu. Dans le cycle ordinaire - privilégiant 'instauration d’un contact
avec le soleil personnel -, les deux premiéres étapes ne demandent
aucun support spécifique de type autel : la libation est effectuée sur le
mur méme de la case ou dort I'enfant, tandis que I'offrande d’ceuf, de
poussin ou de pintadeau se réduit a un empalement sur un bois planté.
Dans le cycle de linitiation, ces mémes étapes exigent d’emblée un
objet particulier : un petit pot rituel du nom de kuboocuu™ qui doit étre
présent a chacune des étapes du cycle. C’est donc sur le pot que, dans
ce cycle, se succédent les deux opérations (la libation, puis le sacrifice).
La premiére consiste, dit-on, a « déposer » le pot kuboocuu, la deuxieme

ale « fixer ».

Pourquoi, lorsqu’il s’agit de I'initiation a la divination, la présence de
ce pot est-elle exigée ? Kuboocuu, est-il affirmé, est la case d’'Uwaakpil.
Quand on le « dépose » (avec la libation de farine délayée), c’est
comme si 'on construisait les murs de ladite case. Quand on le « fixe »
(avec le sacrifice), c’est comme si on la dotait de son toit. Enfin, lors de
I'étape suivante, les deux cdnes faisant leur apparition (sur le modéle
du cycle « ordinaire » du réglement de la dette au soleil), le plus petit
des deux est, sitot les rites achevés, introduit dans le pot kuboocuu :
ainsi Uwaakpil a-t-il été finalement accueilli dans sa case. Et les
informateurs d’ajouter que, par les étapes antérieures qui consistent a
édifier progressivement sa case, il s’agit d’annoncer a Uwaakpil qu’on
s’appréte a I'accueillir le moment venu. La différence essentielle entre
les deux cycles se rameéne donc au soin extréme mis a 'accueil de cette
instance dans les cas ol le choix prénatal est celui de l'initiation a la
divination. Le soleil n’est pas délaissé pour autant (la dualité des cones
emprunte la méme forme que dans le cycle ordinaire), mais c’est son
messager qui semble ici lui ravir la vedette.

La course du soleil et l'activité divinatoire

Quel est le sens de cet infléchissement du cycle du réglement de la



dette au soleil, quand celui-ci intégre l'initiation a la divination ? La
forme qu’emprunte alors son dispositif rituel, avec la présence du pot
kuboocuu, caractérisé comme abri du petit cdne d’Uwaakpil, invite a
s’arréter sur ces deux éléments. L'étymologie du mot kuboocuumontre
que la fonction de ce pot est de réaliser la capture (cuu) de la
divination (radical - boo-, renvoyant a tibool). Or, une fois le rite
accompli, c’est le petit cone d’Uwaakpil que ce pot avec couvercle
renferme. En quoi Uwaakpil est-il susceptible de représenter tibool, la
divination ? Son nom se décompose en ukpil (« doyen », « patron ») et
awaa (pluriel de diwaal). Le messager du soleil est donc aussi le
« patron desawaa », ces instances qui, attachées aux devins, les
assistent dans leur production d’oracles. A ce titre, il figure bien tibaol,
mais sa capture pourrait avoir aussi d’autres visées. Nous avons vu
qu'il apparait parfois sous les traits du soleil couchant. Enfermer le
petit cdne dans le pot kuboocuu, c’est donc aussi chercher a s’assurer
les services d'un répondant du soleil. Pour étre valide, toute
consultation de devin se doit d’entrer ainsi en résonance avec la
course du soleil, cet astre qui, dans plusieurs sociétés de la méme aire

culturelle, est considéré comme un dieu « faconneur de destin », en

tant qu’il est d’abord « grand ordonnateur du temps® ».

Tout a la fois honoré et sommé de se mettre au service du futur devin,
Uwaakpil se révele a la charniére de deux grands domaines : celui de la
dette au soleil qui exige une certaine humilité sans laquelle les
obstacles dressés ne seront pas écartés ; celui des instruments de la
divination qui ne seront maitrisés qu'au prix de certains rites et de
certaines épreuves a connotation initiatique. Cette dualité dont il
fournit en quelque sorte le condensé est également celle qui, plus
largement, articule les deux grands volets qui composent I'initiation a
la divination : le reglement de la dette au soleil, d'une part, les
séquences proprement initiatiques, d’autre part.

S’affranchir du soleil, maitriser les médecines

Entre les deux premieres étapes du cycle de l'initiation a la divination,
tout entiéres consacrées a la préparation de '« accueil » (qui est
simultanément « capture », on I'a vu) d'Uwaakpil, et les suivantes, on
passe d’intentions déclarées a leur mise en ceuvre effective. C’est du
moins ce qu'évoque la double présence, enfin réalisée, du soleil et de
son messager. Mais le déploiement des phases proprement initiatiques
qui, elles aussi, ne prennent place qu’au cours des deux derniéres
étapes rend ce passage plus manifeste encore.

Bdton, tabouret : la succession des étapes initiatiques

La troisieme étape du cycle de tibool (qui a lieu 2 un moment, on I'a vu,
ou l'intéressé vient, peu ou prou, d’entrer dans I'Age adulte, et qui se



caractérise par le fait que les deux cbnes du soleil et de son messager
apparaissent pour la premiére fois) est donc celle o commence
I'initiation proprement dite. Elle se prolonge, dans ce registre, par
I'étape de l'initiation dite « du baton », mbookpando* (litt. « la canne
[nkpando] de la divination [tibool] ») : au futur devin d’acquérir les
rudiments du savoir-faire relatif a la premiére des techniques qu’on lui
enseigne, celle du baton.

Létape suivante (intervenant généralement vers 25-40 ans), qui est
aussi la derniere, commence par le sacrifice, enfin complet, aux deux
cones solaires, allant cette fois jusqu'au bouc par lequel I'intéressé
apure sa dette. Le versant proprement initiatique consiste alors,
parallélement, aprés un récapitulatif de I'étape précédente (celle du
baton), a consacrer au novice un autre instrument, le tabouret de la
divination, dibagjal* (de dijal, « tabouret », « siége »), qui l'introduit a la
pratique de la seconde des techniques de divination que connaissent
les Bassar.

Cette derniere étape comprend une extension notable : elle se clot par
une spectaculaire danse autour d'un feu nocturne a laquelle ne
participent que des devins confirmés avec, parmi eux, le novice.
Réjouissance festive en 'honneur dudiwaal, cette danse constitue
aussi une forme de divination collective, au cours de laquelle des
devins venus de plusieurs localités du voisinage se rassemblent pour, a
certains moments de leurs évolutions, scruter les flammes et y lire
divers présages qu'ils communiquent aux responsables rituels

présents dans 'assistance.
Des instances qui procédent elles-mémes aux immolations

C’est donc I'ajout d’une sphére proprement initiatique qui constitue la
seconde des caractéristiques du réglement de la dette au soleil
personnel, lorsque le choix prénatal s’est porté sur tiboal, la divination.
Bien des traits permettent de caractériser assez précisément chacun
des deux volets de ’ensemble ainsi formé, mais ce sont certains des
gestes accomplis de part et d’autre qui révelent avec rigueur comment
ils s’articulent. Les modes de mise a mort des deux volatiles qu’on
pourrait dire emblématiques de chaque ensemble sont les plus
explicites a cet égard : ils partagent des traits tout a fait singuliers (on
dit, dans les deux cas, que c’est la puissance destinataire elle-méme qui
doit tuer la victime qu’on lui présente), alors méme que la singularité
qui les rapproche offre d'un cas a l'autre des formes nettement
contrastées.

Ces deux immolations emblématiques sont celle de la pintade pour le
soleil, d'une part, et celle d’'un coq rouge (dit « coq de I'initiation »,
ubookol*), d’autre part. Dans les deux cas, le novice se contente de
présenter ces volatiles a l'instance sollicitée. Aucun sacrificateur
n'intervient : un tintement ininterrompu de clochettes rituelles

accompagne les paroles d’appel, l'instance étant invitée, on I'a dit, a



procéder elle-méme a la mise a mort. Les différences portent avant
tout sur le mode de présentation du volatile. Pour la pintade, plaquée
le ventre contre le mur de la cour, étirée entre les deux parties
extrémes de son corps - la téte et les pattes - que tient fermement le
novice, elle s’asphyxie lentement tout en battant violemment des ailes
- les seuls membres laissés libres - pour tenter de se dégager ; ces
battements saccadés font I'objet de toute I'attention des participants,
puisqu’on dit qu’ils sont le signe premier de la mise en présence du
soleil personnel du novice. Pour le coq rouge de l'initiation, la posture
est tout autre : assis sur un siege, le novice pose (mais sans presser
cette fois), dos aux racines entassées et a son baton de devin, le volatile
dont il enserre le thorax en tirant sur les ailes préalablement croisées
sous les pattes, ces dernieres, de méme que la téte, restant libres et
leurs mouvements trahissant, aux yeux attentifs de l’assistance,
I'emprise croissante de la puissance sollicitée sur sa victime. Soit, d'un
cas a l'autre, une permutation entre les membres entravés et ceux
laissés libres (ici les ailes, 1a les pattes et la téte), et une inversion
totale entre le corps étiré de la pintade, plaqué face au mur, et celui
recroquevillé du coq rouge, dos a peine posé contre I'amas que
forment les racines et le baton divinatoire.

Si de tels contrastes sont trop tranchés pour laisser planer un doute
sur leur caractére significatif, il reste a en comprendre le sens.
Limmolation de la pintade au soleil personnel permet, disent les
Bassar, de « libérer » le novice de ses engagements vis-a-vis de cette
instance, de I'en « détacher ». Les amples mouvements des ailes sont
censés notamment chasser au loin tout ce qui opprimait I'intéressé ;
d’autres exégeses insistent sur I'envol de la pintade, comme si, avec sa
victime, le soleil personnel, par son ascension, séloignait de
I'intéressé en cessant désormais de le persécuter. De son cbté, 'agonie
du coq rouge comprimé par ses ailes croisées autour du thorax est le
processus méme par lequel le novice acquiert la puissance médicinale
qui lui permettra de pratiquer la divination. Les Bassar insistent sur ce
point ; cette maniére de tenir la victime caractérise la relation que I'on
veut instaurer vis-a-vis d'une telle médecine, et cette relation doit étre
de nature autoritaire : 'aspirant doit montrer qu'il entend lui
« commander ». De méme que, dans sa toute-puissance incontestée, le
soleil exige une victime qui lui soit présentée selon une posture
compatible avec son statut d’instance majeure, étirée dans toute sa
longueur et libre de déployer toute I'envergure de ses ailes, de méme
la médecine convoitée par le novice doit, comme la victime qui lui est
destinée, rester confinée entre les mains de son détenteur et n’agir a
sa guise que dans un périmétre bien délimité qu’évoquent les lentes
contractions sporadiques de ses doigts ou de son cou.

Toutefois, en dépit des procédures mobilisées pour contréler les
puissances médicinales acquises dans ce deuxieéme volet de I'initiation,
'entreprise est loin d’étre totalement maitrisée. Elle présente méme

quelques risques. C’est ce que révelent d’autres traits distinctifs, tout



aussi significatifs bien que moins structurants.

Les moments de vulnérabilité du novice

Chacune des derniéres étapes de l'initiation est donc constituée de
deux grands ensembles, I'un voué au réglement de la dette, I'autre a
I'initiation aux techniques de la divination. A chaque fois s’intercale
entre ces deux phases un temps d’arrét dont la justification déclarée
est qu'« il faut attendre I'arrivée des oncles maternels du novice ». En
quoi leur présence est-elle indispensable pour cette seconde phase ?

Comme dans beaucoup de sociétés africaines patrilinéaires, oncles

% », représentants masculins et féminins

maternels et « petites méres
du lignage de la mere du novice, constituent le plus slir rempart
contre les menaces que font peser sur leur neveu la jalousie ou, pis
encore, la sorcellerie, ces maux terribles qui rongent les relations a
I'intérieur du patrilignage du bénéficiaire. Dans le cadre des initiations
de devin, c’est plus précisément la partie strictement initiatique de ce
vaste complexe rituel qui est 'objet de cet enjeu : la vulnérabilité du
novice y est plus grande, du fait qu'il doit alors absorber un certain

nombre de médecines et acquérir quelques puissances médicinales.

La tension est d’autant plus vive que cette phase est aussi celle qui
connait la plus grande affluence. Or, chaque visiteur représente une
source potentielle de dangers. Mais la tension redouble encore a ces
moments tres particuliers ou, au terme de l'acquisition de ses
compétences techniques et aussitét apres la remise solennelle des
« aliments detibool » qui, agissant en son corps, lont
irrémédiablement transformé, le novice doit se soumettre aux tests
que lui font subir certains devins convoqués pour 'occasion, en vue de

vérifier sa maitrise de ces techniques a peine acquises.
Les aliments du novice

Plus que de simples instruments, baton et tabouret sont constitués au
cours du rite comme une extension du corps du novice, ot s’opére, en
outre, la rencontre entre le futur devin et son diwaal. Et c’est bien
parce que s’y joue une forme de redéfinition des contours de son corps
que les opérations conduites a I'occasion de la consécration de ces
objets sont percues comme particulierement dangereuses pour le

novice.

Ce trait transparait notamment a travers les trois remises solennelles
dont la premiére est celle du principal animal immolé lors de cette
cérémonie, le coq rouge dit « coq de tibool ». Avant de I'immoler, les
initiateurs le présentent solennellement au novice, sous le contrdle
explicite des oncles maternels auxquels l'autorisation doit étre

préalablement demandée. Celle-ci accordée, une série de questions est



posée a I'impétrant, visant a évaluer I'authenticité de sa vocation a
recevoir tiboal, la divination. Linscription de celle-ci dans le choix
prénatal de lintéressé doit étre réaffirmée, et c'est ce que les
initiateurs veulent entendre de sa bouche méme, de facon a lever
toute équivoque. Pour cela, les questions posées procédent par
recoupement et élimination, selon un procédé qui préfigure déja le
canevas suivi dans toute consultation et que le novice lui-méme ne
tardera pas a mettre en pratique lors des procédures de test qui vont
suivre. Une autre série de questions concerne le paiement des droits
aux initiateurs, que le novice doit régler dans leur intégralité (les
questions détaillent une a une les composantes de ce paiement). Il faut
aussi s’assurer qu'il accepte de se soumettre aux contraintes du
métier, donnant, conformément a I'éthique du « renoncant », la
priorité a toute sollicitation d'un client sur les multiples autres
activités qui pourraient l'accaparer et qu'une nouvelle série de
questions permet d’énumérer. Une fois toutes les réponses obtenues,
on remet son coq de tibool au novice. Pour souligner la gravité de
I'opération tout en en dévoilant le sens, on déclare a I'intéressé que
c’est tibool méme qu’on lui remet°,

La méme procédure est suivie pour la remise des « aliments du devin »
(sa biere d’abord, sa pate ensuite, celle-ci contenant en outre la viande
cuite de son coq). S’agissant cette fois de substances que le novice
s’appréte a absorber, les risques encourus sont sans doute plus

importants encore.

C’est immédiatement apres ces ingestions que I'on entame les tests, ou
I'enjeu n’est plus tant de procéder a la transformation du novice que

d’en vérifier les effets.
Tester les nouvelles compétences de l'impétrant

Ces tests consistent a faire pratiquer au novice une consultation a
I'aide de chacun des instruments qui viennent d’étre consacrés. Au-
dela de la nécessaire vérification des compétences acquises, il s’agit
aussi d’engager une sorte d’épreuve initiatique propre a chacun de ces
cas.

1. Le baton

La premiére des consultations-test, celle qui est effectuée par le baton,
se déroule en deux temps principaux. Dans le premier, on suit le
canevas habituel de cette forme de consultation. Il s’agit, par la
manipulation d’'un baton tenu a son extrémité supérieure par le devin
et a son extrémité inférieure par le consultant (ou un devin secondaire
qui le représente), de désigner, en réponse aux questions posées,
tantot des parties du corps (en général du consultant, mais parfois
aussi du devin principal), tantdt des objets déposés au sol, a chacun

desquels une signification particuliere aura été préalablement donnée.



Deux ou trois devins confirmés, choisis respectivement par les parents
du novice, par sa famille maternelle et enfin par ses initiateurs, se
succedent face a lui. Point important : ils ne doivent, en principe, ni
étre apparentés au novice (en quelque ligne que ce soit) ni faire partie
du groupe de ses initiateurs. Juges de la validité de I'initiation, ils ne
sauraient en méme temps en étre partie. Se saisissant par le bas du
baton que le novice tient par le haut, ils font figure de devins
secondaires, intercesseurs vis-a-vis du consultant, tandis que
I'apprenti se trouve placé dans la position du devin principal. Le réle
du consultant est ici rempli par le doyen du lignage de I'intéressé qui,
en ouverture de la séance, prononce des formules (contenant la
question globale) au-dessus d’'une poignée de cauris qu'il dépose entre
les deux devins. Le sujet soumis a la consultation n’est autre que
I'initiation elle-méme : il s’agit de savoir si tout s’est déroulé selon les
normes, de s’assurer qu’aucun faux pas n’a été commis et, enfin, de se
faire confirmer les réponses obtenues a la premiére série de questions
lors de la remise des « aliments de tibool » quant a la 1égitimité des
motivations du novice. Le but est cette fois d’obtenir ces réponses
essentielles non plus de la seule bouche du novice, mais de la
conjonction entre ses paroles (un devin accompagne toujours les
mouvements de son biton de bréves propositions verbales) et les
objets désignés : une association entre la personne méme du novice et
son diwaal, dont on dit que c’est ce dernier qui, venu sur le baton, le
fait bouger.

La seconde partie des tests difféere de la premiere par I'amplification
considérable des mouvements du baton : I'instrument doit maintenant
conduire le novice hors de la maisonnée ou il lui fera débusquer des
objets qui auront été cachés sur la place extérieure. Par ailleurs, si
'aspect autoréférentiel domine toujours les questions, un certain
glissement s’opere. On ne s’interroge plus sur la légitimité des
motivations du novice, mais sur I'adéquation des relations mobilisées
a loccasion de cette initiation. Trois questions sont posées : les
initiateurs ont-ils été convenablement choisis ? Le responsable ne
devait-il pas provenir d’un autre « foyer d’initiation » ? La loyauté des
oncles maternels du novice est-elle sans faille ?

Pour engager cette seconde série de questions, le devin testeur en
formule une autre de nature totalement différente, mais dont la raison
d’étre semble avant tout d’amorcer ces trajectoires si particulieres que
le biton va maintenant opérer. Le reste de sa « pate de devin », que le
novice laisse au fond de la calebasse qui lui a été remise
solennellement, est dit étre son « ventre ». Comme les autres objets, on
le cache a l'extérieur de la cour. Alors, le devin testeur lance a
I'impétrant la question décisive : « Ton “ventre” a disparu, es-tu
capable de le retrouver ? » Pour y parvenir, le novice appelle son
diwaal en cognant, de fagon répétée, son baton contre le sol jusqu'au
moment ou, dit-on, il le sent s’animer d’une force (celle du diwaal) qui

I'entratne vers l'extérieur de la cour. Contraint d’abandonner la



position assise qu’adopte tout devin lors d’'une consultation par le
baton, il se léve pour se laisser guider par son instrument qu’il
continue a heurter régulierement contre le sol. Il est ainsi conduit,
avec le devin secondaire, entrainé lui aussi, jusqu’au lieu ol son
« ventre » a été dissimulé. Désormais rendus mobiles par cette
premiere quéte qui les a extraits de I'espace de la cour, le novice et son
baton se voient sommés de répondre aux questions suivantes qui, on
I'a vu, se référent toutes au contexte qu'on pourrait dire
« académique » de l'initiation. La aussi, ce sera en débusquant certains
objets préalablement cachés par les initiateurs. A une exception pres
(celle de I'objet se référant a la question des oncles maternels), il s’agit
d’éléments prélevés dans les matieres mémes qui ont servi au cours de
I'initiation : le bout d'une des pattes du coq rouge ; I'une des racines
épluchées immergée dans le bain du novice. Comme si le caractere
autoréférentiel des questions soumises ne pouvait étre pleinement
opérationnel qu’en s’appuyant sur certains des objets au moyen
desquels a été fagonné le nouveau devin.

A son tour, la divination sur le tabouret fait I'objet de tests qui, en
dépit de la différence fondamentale de technique, présentent certains

paralléles significatifs avec ceux mis en ceuvre pour le baton.
2. Le tabouret

Comme pour le biton, on observe, ici aussi, une interaction entre
devin expérimenté et novice. Toutefois, ils interviennent non plus de
part et d’autre du méme ustensile (en I'occurrence le baton), mais

successivement sur le méme objet (le tabouret).

Le devin expérimenté opeére le premier. 1l procede de la maniere
usuelle, celle que suit tout devin pour une consultation ordinaire sur le
tabouret. Ce siege monoxyle est celui sur lequel s’assied un devin pour,
lors d’'une transe maitrisée, se faire posséder par son diwaal. Ce dernier
profere alors, par la bouche du devin, des réponses plus ou moins
codifiées aux questions qui lui sont posées dans un échange de paroles
souvent assez vif. Mais cette forme de consultation posséde aussi
d’autres propriétés : on peut, dans un second temps, demander au
diwaal du devin de céder sa place a toute autre instance, de type diwaal
ou ancétre, avec laquelle les consultants souhaitent engager la méme
forme d’entretien. Ces possibilités sont toutes deux exploitées lors
d’une initiation, au moment de la prestation du devin confirmé.



Figure 2. Novice sur son tabouret, entrechoquant ses

clochettes, lors de I'appel de son diwaal.

Celui-ci commence donc par les opérations indispensables a la venue
de sondiwaal. Aprés s'étre paré de tous les accessoires nécessaires,
notamment des clochettes d’appel, il s’assied sur le tabouret et
enchaine deux séries d'incantations : la premiére est adressée a un
collectif d’instances susceptibles de I'assister, la seconde - la phase
d’appel proprement dite - est spécifiquement destinée a son diwaal.
Entre les deux phases, les modes de manipulation des clochettes
different. Pour la premiere, le devin les cogne longuement 'une contre
l'autre, selon un geste qui reproduit explicitement celui qu’on effectue
dans cette société pour exprimer toute demande de pardon. Lorsqu’il
passe a la seconde, il les fait tinter alternativement, chacune selon son
rythme propre : c’est cette scansion rythmée qui provoque la transe,



manifestation de la présence du diwaal.

Son propre diwaal est donc convoqué d’abord. Les paroles échangées
ont pour objectif exclusif de savoir si, dans I'initiation telle qu’elle s’est
déroulée, tout a été fait correctement. On retrouve ainsi, mais plus
étroitement circonscrite, la dimension autoréférentielle déja a I'ceuvre
dans la manipulation du baton, avec, bien entendu, une adaptation
formelle aux procédures particuliéres de la divination sur le tabouret.
Dans le cas ou certains manquements seraient décelés par le diwaal, il
le signale et indique les procédures rituelles a suivre pour les réparer.
De fait, c’est presque toujours le cas. S’ajoute donc ici, avec ces
prescriptions spécifiques, un processus « autorégénérateur » absent
des tests du baton.

Mais un autre service est attendu du « visiteur » : qu’il aille quérir un
autre diwaal, celui du novice, afin que ce dernier s’exprime lui-méme
sur la question et surtout qu’il fasse part de ses sentiments au terme
de l'initiation du postulant. C’est en effet, pour une large part, a son
intention que la cérémonie a été accomplie. A I'occasion de cet
entretien, il peut également, a son tour, formuler des prescriptions
rituelles en réponse a certains probléemes qu’il aura pu révéler. C’est la
une performance qu’il ne pourra d’ailleurs pas réitérer quand, peu
apres, il viendra posséder le novice lui-méme : il mettrait alors ce
dernier en danger, car ne peuvent se risquer a dévoiler certains faits
sensibles que les devins déja expérimentés. C’est donc aussi pour cette
raison qu'on lui offre préalablement, avec la prestation du devin
confirmé, la possibilité de s’exprimer sans entraves, de fagon qu’il ne
soit plus tenté de le faire lorsqu’il se présentera a nouveau, cette fois

par le truchement du novice.

De fait, quand ce dernier monte sur le tabouret a son tour, le danger
est tel que les petites meéres, incarnant la protection du lignage
maternel, sont conviées a se joindre a lui pour la phase d’appel. Mais
leur intervention se justifie tout autant par leur pouvoir de persuasion
dans les supplications qu’elles adressent au diwaal de leur neveu. Plus
laborieux que pour le devin confirmé qui a opéré juste auparavant,
plus chargé de risques aussi, cet appel présente indéniablement un
cOté initiatique : une fois cette expérience faite, le cap décisif sera
franchi et lentreprise sera désormais banalisée pour le novice.
Quelques différences entre les deux prestations - celle du novice et
celle du devin confirmé qui le précede - rendent manifeste cette
dimension proprement initiatique.

Contrairement au devin, le novice ne modifie pas son mode de
manipulation des clochettes : de bout en bout, il les cogne
invariablement I'une contre l'autre. Le passage de l'incantation a
I'appel proprement dit n’en est cependant pas moins marqué : c’est le
moment précis ou les petites meres interviennent, se mettant a battre

des mains et a entonner les chants d’appel, tandis que, simultanément,



du fond de la cour les tambours résonnent sur le rythme de tibool, la
danse du feu. La tension se fait alors insoutenable jusqu'a ce que,
s’arrachant brusquement de son tabouret, le novice s’en libere pour se
livrer a une danse effrénée, a travers laquelle on reconnait une
ébauche grossiere des pas de la danse du feu : le diwaal est 13, et c’est
lui qui fait ainsi danser son « bouvier ». Aprés de longues minutes
dévolues a cette transe extréme, on tente d’apaiser le novice quelques
instants, le temps d’entendre de sa bouche son diwaalexprimer sa
satisfaction pour la cérémonie accomplie. Apres quoi, transe et danse
reprennent de plus belle.

En dépit des différences techniques considérables qui séparent le
maniement du biton et l'usage du tabouret, on entrevoit des
convergences frappantes dans les procédures de test qui leur sont
attachées. Dans les deux cas, ces procédures se démarquent des
pratiques usuelles par le fait que le novice se léeve brusquement pour
se mettre en mouvement, et ce sous I'impulsion de son diwaal qui vient
comme l'arracher a son siége : c’est d’abord le baton, animé par le
diwaal, qui I'entraine hors de la cour pour entamer la seconde partie
des tests, c’est ensuite le diwaal lui-méme qui I'extirpe de son tabouret
pour lui faire arpenter I'espace de la cour au pas de la danse des
devins ; un parcours linéaire dans un cas, une déambulation au sein

d’un espace clos dans l'autre.

Pour étre sujet a ces « arrachements », le novice doit cogner fortement
certains instruments : le baton lui-méme, dans le premier cas, contre
le fer de houe qui a été placé devant lui pour 'occasion (lame de houe
qui, absente de toute consultation ordinaire, résonne sous les coups) ;
les clochettes, dans le second cas, qu'il heurte régulierement 1'une
contre l'autre, percussions qu’amplifient les battements de mains de
ses petites meéres et les sons des tambours. Comme si le caractére
inaugural de la venue du diwaal- sur le baton ou sur le novice lui-
méme par le biais du tabouret - ainsi que le caractére initiatique pour
le novice de la sensation de cette présence exigeaient une
amplification a la fois des sons émis pour cet appel et de 'engagement

physique du novice, contraint de s’extraire du périmetre

habituellement alloué 2 ces opérations'’.

La danse du feu : cloture de I'initiation et amorce
du parcours post-initiatique du nouveau devin

Tout, maintenant, est pratiquement accompli. En début de journée,
dans une atmosphere encore sereine, le reglement de la dette au soleil
a permis au novice a la fois de se libérer des entraves consécutives a sa
parole prénatale et de légitimer sa participation a une telle initiation
en inscrivant celle-ci dans les exigences déja fixées de sa destinée ;

parallélement, il s’est assuré le concours de l'astre solaire dans I'acte



divinatoire lui-méme. Ces rapports réaménagés, il s’est consacré a
I'acquisition des médecines requises pour sa formation puis,
surmontant les dangers de ce type de processus, a fait la preuve d’'une
maitrise suffisante des techniques de consultation. Il ne reste plus,
pour que son insertion dans la communauté des devins soit
pleinement reconnue, qu’a lui donner son expression la plus éclatante
avec, au terme de cette journée harassante, la danse du feu qui, a une
heure avancée de la nuit et jusqu'a l'aube, clét la cérémonie

d’initiation dans son ensemble.

Cette danse va, de fagon progressive, immerger le novice au milieu de
devins venus des quartiers environnants. Dans les premiers temps,
une certaine prudence est de mise, et c’est pourquoi ses petites meres
I'entourent en masse. Ces premiers chants sont aussi ceux pendant
lesquels seuls les devins du quartier organisateur, en 'occurrence
celui du novice, peuvent danser. Se dessine ainsi une évolution entre
la configuration des premiéres danses ou le novice, protégé par le
cocon que constitue le groupe de ses petites meres, ne partage la scene
de danse qu’avec des devins de son quartier, et les configurations
suivantes ou, au fur et a mesure du retrait croissant de ses petites
meres et de I'arrivée de nouveaux devins venus des quartiers voisins,
il finit par étre un devin évoluant parmi les devins. C’est donc, au
terme de son initiation, lors de la phase ultime qui en consti-tue
simultanément le couronnement festif, que I'intégration officielle du

novice au corps des devins se donne a voir aux yeux de tous, et ce sur

un mode avant tout chorégraphique.

Figure 3. L’évolution des devins, bardés de talismans, lors

de la danse du feu.

Pourtant, d’autres précautions imposées au nouveau devin resteront
encore longtemps de rigueur. Dans les différentes formes qu’elle est



susceptible de revétir'?, une danse du feu est toujours une aréne au
sein de laquelle les devins, tout en concourant au méme objectif
collectif (produire des présages qui intéressent le quartier
organisateur dans son ensemble), s’affrontent par chants et médecines

interposés!>. Pour sa premiére apparition dans une telle aréne, mais
aussi pour de nombreuses autres encore, le nouveau devin est tenu
d’éviter de prendre part a ces affrontements afin de ne pas s’exposer
inutilement. Cette exigence de discrétion va jusqu'a I'énoncé de
présages : quels que soient ceux qu'’il apergoit dans les flammes, il doit
s’abstenir d’en faire état sous peine de passer pour un présomptueux
auquel certains de ses alnés se hateraient de tendre une embfche.

Ainsi, des tests jusqu’a la danse, une progression s’esquisse, avec des
possibilités d’expression offertes au novice et a son diwaalqui,
paradoxalement, s’amenuisent graduellement : lors des tests du baton,
on attend qu’ensemble ils épuisent toutes les questions qu’on leur
soumet ; lors de ceux du tabouret, on n’apaise la transe que le temps
du bref message de satisfaction de la part du diwaal ; enfin, au cours de
la danse, le mutisme est de rigueur. C’est que, parachevement du
temps initiatique, la danse du feu marque aussi le début d’une nouvelle
ére : celle du patient parcours au long duquel le nouveau devin,
gagnant en expérience, fera surtout, apres plusieurs années d’assidues
fréquentations de devins renommés, l'acquisition de nouvelles
médecines. Ces acquisitions se feront en I’absence des oncles
maternels, signe que celles-ci sont dépourvues de caractere
initiatique. S’ouvrira alors au nouveau promu, mais alors seulement,
l'accés aux performances qui caractérisent un devin accompli

s’adonner, sans entraves, aux périlleuses rivalités auxquelles les
devins se livrent avec délectation, dans cette mise en représentation

de leur congrégation que constitue la danse du feu.

Notes

1. Barros, 1985, 1986 ; Dugast, 1986.

2. Dugast, 2004.

3.Les matériaux exposés proviennent tous des enquétes que j'ai
effectuées chez les Bassar depuis 1985 et ont été recueillis aussi bien a
I'occasion d’observations directes (j'ai pu étre le témoin d'une
quinzaine d’initiations de devins) que d’entretiens avec des devins ou
encore des doyens de lignage qui, sans étre eux-mémes devins, sont

rompus aux démarches complexes qui incombent aux consultants.



4. La notion de destin prénatal, commune a nombre de populations de
la méme aire culturelle que les Bassar - celle dite « voltaique » en
référence aux bassins des trois Volta ot sont concentrées la plupart
d’entre elles -, a fait 'objet d'importantes études (Cartry, 1973, 1999 ;
Fortes, 1959 ; Surgy, 1979, 1983, 1986).

La transcription des termes vernaculaires se conforme aux normes
établies par un comité de linguistes pour I'écriture de la langue bassar
(le ncam). Le bassar étant une langue orale, les normes retenues sont
trés proches d’une transcription phonétique. Lalphabet utilisé est
I'alphabet latin auquel deux lettres ont été ajoutées :

- 0! « 0 ouvert », se prononce comme dans « bol » en francais ;
- 1: se prononce comme la finale de « camping ».

Par ailleurs, les voyelles longues sont doublées ;

le u se prononce « ou » ;

le ¢ se prononce « tch » comme en italien « centro » ;

le j se prononce « dj » comme en anglais « job » ;

le w se prononce comme en anglais « week » [méme son que « ouest »
en frangais].

5. Voir Dugast, 2002, p. 242-244.

6.La prise en compte des modes de consommation des viandes des
volatiles sacrifiés, trop longue pour figurer ici, ferait apparaitre la
pleine validité de cette opposition tout en révélant sa portée
cosmogonique.

7. Le cOne érigé sur I'aréte du mur est magonné de facon a faire corps
avec lui. Il est ainsi inamovible a la différence du petit cone qui, durci
au feu, est congu pour étre durable et facilement transportable d'un
lieu a un autre durant le reste de la vie de 'individu. 1l est, dans cette
perspective, gardé dans une case de la maisonnée, a l'abri des
intempéries auxquelles, juché sur I'aréte du mur de la cour, le grand
cone est pour sa part exposé.

8. Cartry, 1999.

9.0n appelle ainsi les sceurs classificatoires de la mére qui sont plus
jeunes qu’elle.

10.0n n’est donc pas dans un cas ou une telle remise se fait au fond
d’un bois sacré, dans un lieu et selon des procédures dissimulés aux
yeux du plus grand nombre, mais au contraire au centre de la cour
méme ou réside le novice, sous le regard de tous ses familiers et méme
devant une assemblée de visiteurs que 1'on souhaite aussi nombreuse
que possible.

11. En ce sens, on peut souscrire a I'interprétation que formule Albert
d e Surgy (1986, p. 61) a propos de faits trés comparables qu’il a
observés chez les Mwaba-Gurma (une population culturellement

proche des Bassar) : « Il s’agit moins la d’'un test de capacités



divinatoires que d'une célébration de ce a quoi peut faire accéder
ultérieurement » la pratique de la divination.

12. Cf. Dugast, 2004, p. 208.

13. Dugast, 2004, p. 221-223.

Bibliographie

® Barros, 1985 : Philip de Barros, The Bassar : Large Scale Iron Producers
of the West African Savanna, Ph. D. thesis, multigr., University of
California, Los Angeles,

® Barros, 1986 : Ph. de Barros, « Bassar : A Quantified, Chronologically
Controlled, Regional Approach to a Traditional Iron Production
Centre in West Africa », Africa, LVI (2), p. 148-173.

® Cartry, 1973 : Michel Cartry, « Le lien a la mere et la notion de
destin individuel chez les Gourmantché », in La Notion de personne en
Afrique noire, Paris, p. 255-282.

® Cartry, 1999 : M. Cartry, « Conférence de M. Michel Cartry.
Religions de I’Afrique noire (ethnologie) », Annuaire EPHE, Section des
sciences religieuses, t. 107 (1998-1999), p. 69-83.

® Dugast, 1986 : Stéphan Dugast, « La pince et le soufflet : deux
techniques de forge traditionnelles au Nord-Togo », Journal des
africanistes, LVI (2), p. 29-53.

® Dugast, 2002 : St. Dugast, « Lau-dela de la vieillesse comme étape
ultime de la vie. Parole prénatale, cycle rituel et cycle de vie chez
les Bassar du Togo », in A. Guerci et S. Consigliere (éd.), Vivere e
« curare » la vecchiaia nel mondo. Living and « Curing » Old Age in the

World, TII. -La vecchiaia nel mondo. Old Age in the World, 3 rd
International Conference on Anthropology and the History of Health and
Disease, Génes, p. 235-253.

® Dugast, 2004 : St.Dugast, « Une agglomération trés rurale. Lien
clanique et lien territorial dans la ville de Bassar (Nord-Togo) »,
Journal des africanistes, LXXIV (1-2), p. 203-248.

® Fortes, 1959 : Meyer Fortes, Edipus and Job in West African Religion ,
Cambridge.

® Surgy, 1979 : Albert de Surgy, « Les cérémonies de purification des
mauvais projets pré-nataux chez les Mwaba-Gurma du Nord-
Togo », Systémes de pensée en Afrique noire, cahier 3, « Le sacrifice »,
p. 9-73.

® Surgy, 1983 : A. de Surgy, La Divination par les huit cordelettes chez les
Mwaba-Gurma (Nord-Togo), 1.Esquisse de leurs croyances religieuses,
Paris.

® Surgy, 1986 : A. de Surgy, La Divination par les huit cordelettes chez les
Mwaba-Gurma (Nord-Togo), I1. Initiation et pratique divinatoire, Paris.



Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIENCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances

Pale © ent My aue méthades et outils
Makon de Ls Recherche en Soenoey. Bamaines .
[T 1 UHIVIREITE B CAIN |.‘-(ZIlI"'|L':.|I'.III:"l structuree

[/

DNU enssib’

s t P G 5 b o U r‘ g école nationale supérieurs

wles seienees di rlarmation
et des biblothégues

fondation
maison des
sciences

de I'homme

cPrL

(AR
Centre Alexandre-Koyré

Histoing dhisy scherss ot chest technicpms
LIMR Bt EHIESS-CRITE-MABIR

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	La part du destin prénatal
	La dette envers le soleil prénatal dans son principe général
	Une structure duelle
	L’infléchissement du cycle dans le cas de l’initiation à la divination
	La course du soleil et l’activité divinatoire

	S’affranchir du soleil, maîtriser les médecines
	Bâton, tabouret : la succession des étapes initiatiques
	Des instances qui procèdent elles-mêmes aux immolations

	Les moments de vulnérabilité du novice
	Les aliments du novice
	Tester les nouvelles compétences de l’impétrant
	1. Le bâton
	2. Le tabouret


	La danse du feu : clôture de l’initiation et amorce du parcours post-initiatique du nouveau devin
	Bibliographie
	Nos partenaires


