Le « grammairien-
|égislateur » : figures de la
norme dans I'imaginaire

linguistique romain

Metis, Dossier : Normativité, Hors série, 2010, p. 81-114

Emmanuelle Valette

Abstract

The centrality of grammar in teaching practices immediately
gives a normative dimension: at the end of the Republic, the
grammaticus appears in Rome as the «guardian of the language»,
responsible for defining the rules of linguistic correctness and
for preserving the purity of the Latin language ( Latinitas). With
the exceptional power to give citizenship to foreign words and to
exercise his judgement on the work of poets, the grammarian
takes an important place in society of the Imperial era, often to
the point of investing the political space. But the texts also show
the ambivalent image of this character, whose excessive severity,
the quarrelsome spirit or even questionable morals are often
criticized. These critical discourse denouncing the arbitrary
nature of grammatical authority shows how the norm in Roman

culture is negociated.

« Nous sommes livrés a la grammaire depuis 'dge des balbutiements et

de nos premiers langes ». Cette phrase, ouvrant le traité que Sextus
Empiricus écrit Contre les grammairiens au deuxiéme siécle de notre ére,
révele la place essentielle jouée par la grammaire dans ’éducation du
jeune citoyen d’époque impériale : premiere dans I'ordre
chronologique des apprentissages, la grammaire apparait donc aussi
comme une sorte de préalable indispensable a I'acquisition des autres

savoirs®. La remarque de Sextus Empiricus rappelle surtout 'une des
spécificités de la grammaire antique : son enracinement dans une
pratique d’enseignement. En effet, a la différence du grammairien
moderne qui, « indépendamment de tout souci normatif, peut se


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=51

spécialiser dans I’étude historique ou synchronique du systeéme

grammatical »* et ne faire que de la grammaire « descriptive », le
grammaticus antique, parce qu'il est professeur et s’adresse a un public
d’éleves, ne peut concevoir sa discipline que dans une perspective
normative. Dans |’Antiquité, la description de la langue vise toujours a
établir des regles. Enfin, les mots employés par Sextus Empiricus
soulignent I'emprise exercée par cette discipline sur l'individu : le
citoyen parait « modelé » par la grammaire des son plus jeune age,
comme les langes contribuent a fagonner son corps. C’est précisément
contre cette emprise de la grammaire que Sextus Empiricus s’insurge

avec force dans son traité.

Cette place ambivalente donnée a la grammaire dans la culture
d’époque impériale — une reconnaissance de sa suprématie inégalée
souvent mélée de dédain ou de critique a son encontre — a bien été
étudiée dans les travaux récents consacrés a la fin de I'’Antiquité et au

début duMoyen Age . En revanche, ce domaine est resté plus
inexploré pour la période qui précede, celle qui a vu la naissance, puis
la diffusion de la grammaire en tant que discipline autonome ( ars), de
la fin de laRépublique aux deux premiers siecles de I'Empire. C’est

donc sur cette période que sera centré I'essentiel de notre enquéte.

Larticulation entre la grammaire antique et le concept de normativité
ouvre un champ d’étude trés vaste et donne lieu a une infinité de
questionnements. Ainsi pourrait-on décrire la fagon dont les discours
philosophiques sur le langage (chez Platon, Aristote, les Stoiciens) ont
a la fois longtemps différé la naissance d’une science grammaticale

autonome et largement contribué a I’élaboration des principales

catégories de la grammaire®, préciser la facon dont chaque « école »
ou chaque « courant » de grammairiens a pu élaborer ses propres

critéres de normativité®, enfin, étudier comment les Alexandrins, dans
leur travail de philologues, ont, par un processus de tri et de sélection,
participé a la définition d’'un « canon » d’ceuvres et d’auteurs, qui
aboutit progressivement a la constitution d’'une norme littéraire qui

s’est imposée durablement dans I'histoire de I'Occident latin’. Mais ces
questions sont a la fois trop amples pour étre abordées ici et déja bien
documentées par les spécialistes.

Notre réflexion se focalisera plutdt sur les discours tenus sur la
grammaire par les Anciens eux-mémes, a la fois dans les définitions
que les Romains donnent de cette science, dans les fonctions qui sont
assignées au grammairien et dans les anecdotes qui mettent en scene
ce personnage ou qui évoquent l'autorité de la grammaire dans les
affaires publiques (dans la vie politique, juridique, sociale...). Nous

essaierons de saisir ce qui fonde et caractérise le pouvoir normatif de



la grammaire dans la culture romaine du début de 'Empire ; nous
tenterons aussi d’apercevoir la facon dont cette société réagit a la
norme. Force est de constater, en effet, que, dans plusieurs textes de
cette époque, de genres divers, I'autorité normative du grammairien
est explicitement contestée ou du moins débattue. Dans ce cadre, nous
préterons une attention particuliére au lexique et aux images utilisés
pour qualifier ou décrire le grammairien, mots et images qui
donneront acces a une forme d’imaginaire sur la langue, propre a la

culture romaine.

Constitution de la grammaire comme ars et mise

en ordre du langage par des préceptes

Lorigine grecque de la « grammaire » est bien connue ; elle est
manifeste dans l'origine méme des mots qui en latin désignent la
grammaire et le grammairien : comme I'expliquent Suétone et Sextus
Empiricus, la grammatica est d’abord la science des lettres ( grammata).
Le mot grammaticus est introduit a Rome avec le double sens que la

tradition grecque attribuait au terme grammatikos ® : se substituant

aux termes litteratus ou litterator ° , le grammaticus était donc 2 la fois
un enseignant chargé d’apprendre a lire et a écrire aux enfants et un

savant connaisseur de textes.

Lessor de la grammaire a Rome est lié a la dispersion des Grecs

d’Alexandrie et a I'installation de plusieurs d’entre eux dans I’ Vrbs a la

fin dull et aul " siécle av. J. C. '° Mais I'importation 4 Rome de la
grammatiké est associée dans les textes a la figure de Crates de Mallos,

autour duquel se cristallise le mythe d’origine de la grammaire latine.
D’apres le récit de Suétone, repris par Aulu-Gelle !, Cratés de Mallos,

venu en ambassade 3 Rome en 168 ou 159 av. J. C. 2, se serait cassé la
jambe en glissant dans une bouche d’égout et, contraint de rester a
Rome le temps de sa convalescence, il aurait tenu plusieurs
conférences d’affilée, y attirant toute la bonne société. Cette anecdote

13 plus cocasse que vraisemblable, permet d’expliquer la dette de
Rome envers la Gréce et surtout attrait que suscite la grammaire dans
Iaristocratie a partir de cette époque ; selon Suétone, ses concitoyens
voulurent « imiter » Cratés en commentant et en faisant partager par
des lectures ( akroasis) les textes qu'ils avaient aimés. La grammaire
semble d’autre part avoir bénéficié de plus de tolérance de la part des
pouvoirs publics que la rhétorique grecque, qui se développe au méme
moment. On ne trouve pas, par exemple, vis-a-vis des grammairiens,
I'équivalent des sénatus-consultes dirigés contre les écoles de
rhétorique. La grammaire en tant que discipline est rapidement
incluse dans la culture romaine, au point que le latin devient d’ailleurs

la langue la plus couramment utilisée dans les traités, alors que la



philosophie par exemple reste traditionnellement attachée au grec'?,

Pourtant, comme Iexplique F. Desbordes, I'émergence de Ila

grammaire comme science autonome ne s'est faite que

1:>1rogressivemer1t15 et surtout, aRome, la codification du savoir

grammatical comme ars, c’est-a-dire comme exposé systématique sur
le modele de la techné grammatiké, est trés tardive (IV € siecle). L' Ars

grammatica demeure, pendant longtemps, la science des textes'®. Ce

1" siecles avant notre ére que s’amorce

n’est qu’au tournant des II € et
un changement dans la conception de la grammaire : la grammaire
comme description du systeme de la langue se distingue peu a peu de

la conception de la grammaire comme compétence en matiere de

textes'’, Mais en fait de théorie grammaticale, n’existent, a la fin de la
République et au début de I'Empire, que des traités épars sur la
correction, tels ceux de César ou de Varron, consacrés a un aspect de

la grammaire : I'orthographe, 'analogie'®...

Or, si le premier traité en latin portant le nom d ’ars grammatica est

attribué par la tradition 8 Remmius Palémon (grammairien du milieu

dul ' siécle ap. J.-C.), le premier exposé systématique conservé est

celui que Quintilien introduit au livre i de son fameux traité de

rhétorique, l'Institution oratoire (fin du I " siécle ap. J.-C.). La naissance
de la grammaire systématique est en effet le résultat d'une sorte de
partage des taches, dans le cadre rhétorique, dont témoignait déja

cette déclaration de la Rhétorique a Herennius :

La correction ( latinitas) est ce qui garde sa pureté au
langage et qui le met a I'abri de tout défaut. Les défauts du
langage (qui 'empéchent d’étre vraiment latin) peuvent
étre de deux sortes : le solécisme et le barbarisme.
Comment éviter cela, nous le montrerons dans un Systéme

grammatical *°.

La rhétorique mentionne la correction, mais elle renvoie a la

grammaire pour plus de détails?°.

« Recte loquendi scientia » : les régles du « bien

parler »

Ce net partage des tiches explique la démarche de Quintilien, qui
expose sa conception de la correction linguistique dans le livre i de I’



Institution oratoire, consacré a la grammaire, tandis qu’il réserve aux
autres livres, dédiés a la formation rhétorique du futur orateur, le
développement sur les autres qualités du discours . La grammaire,

rappelle-t-il, comporte deux parties, « la science du bien parler » (

recte loquendi scientia)’! et le « commentaire des poetes » ( poetarum

enarratio)??. Lécole du grammairien, complétée par celle du rhéteur,
se donne explicitement trois buts : la maitrise d’'une langue correcte,
la connaissance d'un nombre restreint de textes « classiques », et
'aisance a transformer cette connaissance de la langue et de la
littérature en aisance pour écrire et pour parler. Quintilien dans les
chapitres 4 et 5 du livre i de I Institution oratoire éclaire en effet le
lecteur sur ses intentions : se défendant d’avoir voulu composer un

traité de grammaire?’, le rhéteur essaie de définir la formation idéale
de l'orateur et veut montrer comment la grammaire doit s’intégrer
dans cette formation. S’insurgeant au passage contre ceux qui

dénigrent cette discipline?*, il en montre le caractére indispensable en
comparant l'enseignement de la grammaire a des fondations (
fundamenta), en I'absence desquelles tout I'apprentissage de l'orateur
« s’écroulera » ( corruet). Cette intégration de la grammaire dans le
cursus de I'orateur est une facon de reconnaitre sa valeur, mais c’est

aussi une maniére de la placer dans une position subalterne par

rapport a la rhétorique?°.

La question des « qualités du discours » qui, selon Quintilien, sont au
nombre de trois — correction, clarté, ornementation — forme donc le
terrain commun de la grammaire et de la rhétorique. Mais seule la
premiére de ces qualités est du ressort exclusif de la grammaire : « le

grammairien devra établir la régle d’une parole corrigée ( emendate

loquendi regulam), qui forme la premiére partie de la grammaire »2°.

Les préceptes donnés par le grammairien visent donc d’abord a

normaliser I'exercice de la parole.

La science du « bien parler » ( recte loquendi scientia) vise

essentiellement a apprendre a I'éleve les régles qui gouvernent la

phonologie et la morphologie?’. Elle est au cceur de I'enseignement
grammatical ; la correction linguistique est d’ailleurs ce qui fonde
'« utilité » de I ars, car comme toutes les technai ( artes), la grammaire
a été créée pour répondre a un besoin et, de méme que la médecine a
été inventée pour soigner les plaies et les maladies, de méme la

grammaire a pour fonction premiére de corriger ( emendare) la langue

28 Ce cadre améne ainsi Quintilien 4 définir négativement tout ce qui
vient la corrompre. Apprendre a bien parler, dans ce contexte, c’est
apprendre a éviter les défauts ( vitia). Comme I'explique M. Baratin,
« le fait de parler sans fautes et en respectant 1'usage tel qu'’il est
confirmé par les spécialistes, c’est la définition méme de la norme en
matiere de correction, et non une caractéristique positivement

marquée (en matiére de correction, il est possible de faire moins bien



que la norme, mais pas mieux) »2°. Cette perspective dorigine
stoicienne, qui met la latinitas (correction) au centre de ses analyses,
participe donc de la définition d’une norme neutre et repose sur une
opposition entre cette norme, définie par un certain nombre d’ aretai

(ou virtutes, aspects indissociables de la correction linguistique), et des

fautes ( vitia)>°.

Dans une longue section consacrée a la correction « orale », qu’il
nomme d’abord en grec, orthoepeia, et qu'il définit ensuite comme
« I'émission exacte et agréable des sons » ( emendata cum suavitate

vocum explanatio) , Quintilien fait donc l'inventaire des principaux

« défauts 2 éviter », en particulier les barbarismes et les solécismes>’.

Les barbarismes, définis comme un défaut qui affecte les mots pris
isolément ( verbis singulis), peuvent étre de différentes sortes ; aux
barbarismes d’origine ethnique (introduction dans la langue d’'un mot
d’origine étrangere), s’ajoutent ceux qui résultent d’'un état d’dme (
animi natura) ou encore ceux, trés courants, qui consistent en une

simple déformation de mot (omission, substitution, ajout ou

interversion de lettres)32. Ce faisant, Quintilien souligne la difficulté
de discerner les fautes que I'on fait en parlant — erreurs dans les sons,

les tons, les accents — dont le repérage exige de la part de I'auditeur

une grande « finesse » ( subtilitas)*>, finesse qui apparait comme la

premiére qualité du grammairien.

Consacrant ensuite un développement a la correction graphique ( recte
scribendi scientia ou orthographia) , Quintilien prétend, dans ces
questions délicates, s’en remettre a 'autorité du grammairien® et ne
retient quant a lui qu'un seul principe : « pour ma part, j'estime que,
dans les limites prescrites par I'usage, les mots doivent étre écrits tels
quils sont prononcés »*°. Sur I'énoncé de ce principe et sur la
définition de I'écriture comme simple dép6t de son, Quintilien clét son
développement sur les deux points qu'il réserve au grammairien : la
prononciation et 1’écriture correctes ( emendate loquendi scribendique

partes). Au rhéteur de s’occuper des autres qualités du discours :

I'expression ( significanter) et I'élégance ( ornate)>°.

« Ratio/natura, auctoritas/vetustas, usus/consuetudo » :
les critéres de la normativité linguistique

Tres rapidement la description des vitia amene Quintilien a aborder la

question des critéres de normativité : sur quoi le grammairien peut-il



s’appuyer pour justifier sa régle, légitimer son jugement ?

Lhistoire moderne des théories grammaticales a longtemps présenté
la querelle entre les partisans de I'anomalie et ceux de l'analogie
comme LE débat central dans I'histoire de la grammaire antique : tout
se résumérait a cette opposition existant entre I’école de « critique »
d e Cratés de Pergame et les « philologues » alexandrins sous le
patronage d’Aristarque, ce dernier pronant 'analogie, c’est-a-dire la
régularité des phénoménes linguistiques, tandis que le premier aurait

lutté contre cette « régularité » en défendant le principe de

« lanomalie »*’. Aujourd’hui, il semble que cette opposition

corresponde moins a une rivalité entre différentes écoles ou différents

courants de grammairiens38 qu’a la cristallisation, par les Modernes>?,

d’une simple opposition théorique entre deux fagons de concevoir la
norme. Beaucoup plus intéressant que la réalité historique de cette
querelle est en effet I'enjeu que pose ce débat : comment établir la
régle ? a partir des usages qu’on fait (ou qu’on a fait de la langue) ? ou
a partir de la logique interne a la langue ( ratio) ? Faut-il plutét suivre
des regles fondées sur le systeme de la langue ou bien I'usage commun

suffit-il 3 discerner ce qui est correct*’ ?

Quintilien expose, de maniére synthétique, ce que F. Desbordes et M.
41

Baratin appellent « la vulgate des grammairiens latins »* :
Le langage a pour base le raisonnement ( ratio), I'ancienneté
( vetustas), l'autorité ( auctoritas), I'usage ( consuetudo). Le
raisonnement ( ratio) se fonde principalement sur I'analogie

(analogia), parfois aussi sur I'étymologie ( etymologia)*?.

La ratio est le principe clé qui guide 'approche du langage selon

Varron *3, Elle est en général associée a la natura (la nature) pour
décrire les propriétés naturelles du langage, déterminées par une

analyse raisonnée ou systématique, qui seront définies comme reégles (

regulae) dans le traité du grammairien (ars)*. La nature du langage est
ainsi incorporée dans linstitution et identifiée a la compétence
technique du grammairien. Deux méthodes de travail permettent au
grammairien de définir cette ratio inhérente au langage : I'analogie et
I'étymologie.

L’ analogia (ou proportioen latin) consistant a « rapporter ce qui est
douteux ( dubium) a quelque chose de semblable ( simile) qui ne I'est

pas, a prouver l'incertain par le certain ( incerta certis probet) »*> a de

nombreux partisans parmi les « érudits » contemporains de Quintilien

et fait I'objet de nombreux traités depuis la fin de la République “°. Le
rhéteur reste cependant tres prudent sur cette méthode, dont il rabat
les prétentions a s’ériger en régle universelle en montrant qu’elle n’est

pas une loi préexistant a I'invention du langage, mais seulement le

résultat d’'une observation®’.



Quant a I’étymologie, on y aura recours selon Quintilien « toutes les

fois que le mot en discussion nécessitera une interprétation »*%. Loin
de penser que l'origine des mots permet d’accéder a un sens plus
authentique, ou qu’elle permet de combattre I'arbitraire du signe en

rapprochant les mots et les choses, Quintilien se garde de donner a ce

critére une place excessive? ; il précise bien qu’il faut éviter de se
livrer aux mémes fantaisies que les esprits tordus ( prava ingenia) de
certains grammairiens ; et notamment, ne pas abuser des calembours

pour expliquer le sens des mots.

Au critere de la ratio s'oppose clairement celui de I'usage, consuetudo.
Cette référence aux pratiques linguistiques contemporaines implique
une autre facon de construire la norme : tandis que la ratio présuppose
un « ordre naturel » que le grammairien ne fait qu’expliciter (la norme
grammaticale est en quelque sorte co-existante avec la norme
rationnelle), la consuetudo se présente comme une norme implicite,
partagée, qui s’est construite en-dehors du langage et sur laquelle le
grammairien peut s’appuyer pour édicter sa propre loi. Lemploi d'un
vocabulaire juridique rend d’ailleurs sensible la spécificité de 'usage
érigé en principe normatif ; il n’est pas anodin que le terme utilisé
pour le désigner, consuetudo, soit également le mot qui, en droit
romain, signifie « la coutume ». Or, la coutume joue un réle d’autant
plus important que la loi a une place restreinte dans le systéme

juridique romain ; et méme si la coutume ne figure pas parmi les

sources de droit classique avant une époque tardive®, les précédents

et la tradition ont toujours dans cette culture constitué une référence

importante. Les écrivains la mentionnent souvent et dés le II © siecle

de notre ére, le Digeste fait allusion a la longa consuetudofondée sur le

consentement tacite du peuple®l. Les prudents privilégient deux
aspects liés a l'usage, I'ancienneté et I'accord de tous. Il est donc
évident que la réflexion sur la grammaire s’enracine aussi dans une

pratique juridique qui reconnait diverses formes de normativité, et

que Pactivité des prudents®?, qui s’accroit a la fin de la République, a
dd jouer un réle dans I'importance accrue donnée a l'usage.

La référence au domaine juridique, et méme politique, est d’ailleurs
prolongée par Quintilien a travers 'emploi d'une image : « 'usage est
le maitre le plus slir en matiere de langue, il est au langage ce que le
coin de I'Etat est a la monnaie »°°. Le rapprochement du langage et de
la monnaie fait surgir la question de la diffusion et de la circulation du
latin dans un espace élargi. Uallusion au « coin de I'Etat » inscrit ces
réflexions dans la problématique de la latinité, de la langue comme
facteur d’unité au sein de 'Empire romain. Cette image témoigne

probablement d’une volonté de normaliser les pratiques linguistiques,



mais elle contribue surtout a assurer a 'usage une place centrale, en
lui donnant un réle d’authentification, de certification qu’il n’avait
jamais eu. Sextus Empiricus, pour reprendre cette idée de l'usage
comme garant de la correction linguistique, développe d’ailleurs la

méme comparaison :

Dans une certaine cité, c’est une certaine monnaie qui a
cours localement : celui qui s’aligne sur cette monnaie est
capable du méme coup de faire des échanges sans
encombre ; au contraire celui qui n’accepte pas cette
monnaie, celui qui frappe une monnaie nouvelle a son
usage personnel et veut qu’elle ait cours, celui-la se fait
taxer d'imbécillité. De méme, si quelqu'un dans la vie
courante, comme on refuserait une monnaie, refuse de se
plier au mode habituel de conversation, en s’ouvrant une
voie privée, celui-la est proche de la folie. <..> Voila
pourquoi ceux qui veulent converser correctement doivent

observer purement et simplement 'usage courant de la
4

majorité, et s’y tenir>?,
Limage est la méme, mais le propos est plus polémique. Sextus
Empiricus s’en prend ici clairement aux adeptes de la ratio et fait de
I'usage commun un critére exclusif. C’est précisément ce que la
description de Quintilien évite en mettant sur le méme plan tous les

critéres de normativité et en les présentant comme complémentaires

5, Mais surtout la définition que Quintilien donne de sa propre
conception de la consuetudo montre qu’il ne 'assimile pas a la pratique

de I'ensemble de la communauté linguistique :

Si nous appelons ainsi ce que fait la majorité ( quod plures
faciunt), nous donnerons un conseil trés dangereux, non
seulement pour le langage, mais, ce qui est plus grave, pour
la vie. D’ott nous viendrait en effet tant de bonheur que ce
qui est bien obtienne le suffrage de la majorité ? Par suite,
de méme que s’épiler, porter des cheveux taillés en gradins,

boire avec exces dans le bain, usages qui ont pénétré dans

notre ville ( invaserint ciuitatem)>®

, ne sont pas l'usage (
consuetudo), parce que rien de tout cela n’est a I'abri du
blame ( reprensione) et que I'usage se borne a se baigner, a se
raser, a prendre ses repas, de méme dans le langage, si des
locutions vicieuses viennent a se propager, elle ne doivent
pas pour autant devenir la régle ( regula sermonis). <...> Donc
pour le langage, j'appelerai usage I'accord des gens cultivés
( consensus eruditorum) et pour la vie, celui des honnétes
gens ( consensus bonorum)>”.

La comparaison, qui établit une identité entre correction linguistique

et honnéteté des mceurs, est loin d’étre fortuite ; le « bon usage »



devient l'usage « des hommes de bien ». Totalement dissociée de la
recherche de la vérité — comme elle I'était dans la philosophie
grecque — I'étude du langage est devenue avec le grammairien un «

consensus eruditorum », assimilé au « consensus bonorum ».

Mais les grammairiens latins ne se sont pas enfermés dans cette
dichotomie ratio/consuetudo ; ils ont utilisé, souvent de facon
complémentaire, d’autres critéres de normativité. Entre la ratio et
I'usage, la norme fondée en raison ou calquée sur les pratiques,
Quintilien intercale ainsi l'ancienneté ( vetustas) et l'autorité (
auctoritas) : « Le temps donne aux mots anciens une sorte de majesté
et, pour ainsi dire, de sanction religieuse. Lautorité se tire
ordinairement des orateurs et des historiens, car les poétes ont

excuse de la contrainte métrique »°®. La notion de vetustas qui
implique le respect d’'un passé grandiose ( maiestas) auquel les
contemporains sont portés par un sentiment de dévotion ( religio)
ouvre une question fondamentale du point de vue des pratiques
linguistiques, celle de I'archaisme et, en contre-point, de I'innovation

>, Quintilien a, sur le sujet, un point de vue qui refléte bien celui de
ses contemporains, un mélange de conservatisme lié au respect de la
norme et de pragmatisme réaliste, qui condamne sans appel la folie
arrogante ( insolentia) de celui qui, en parlant comme les ancétres, finit

par s’isoler de ses contemporains :

Quoi d’aussi indispensable en effet qu'un langage correct (
recta locutio) ? Bien plus : j'estime qu'il faut s’attacher a
cette régle (inhaerendum ei iudicio), tant qu’il est possible de
s’y tenir, et il faut méme résister longtemps aux
changements ( mutantibus repugnandum). Mais vouloir
conserver des mots qui ont été abolis ou abrogés ( abolita
atque abrogata retinere) < par l'usage > est une sorte
d’extravagance ( insolentiae) et de prétention frivole pour
des vétilles ( frivolae in parvis jactantiae)°°.

Lemploi des participes abolita et abrogata signifie clairement la force
de l'usage et sa capacité a invalider la norme. Les lois du grammairien
ne peuvent rien contre la consuetudo et la résistance excessive de celui-
ci ne peut que susciter le rire. Le discours sur la vetustas est donc
inséparable d’une réflexion sur le temps, qui tant6t consacre un usage
et lui donne force de loi, tantdt I'invalide, et avec lequel I'autorité est

en perpétuelle négociation®!,

Difficilement dissociable de I antiquitas, le terme auctoritas °> renvoie
en effet a I'imitation des écrivains les plus illustres ( summi auctores),
C'est-a-dire des auteurs reconnus par la tradition pour servir de
modeles®. Ce critére présuppose donc I'établissement d’'une norme

préalable, d'un canon d’auteurs « fréquentables » sur lequel il y a un

accord®®. Les ceuvres de Caton, Varron, Cicéron, celles des annalistes,



sont congues comme le conservatoire des traditions. Puis sous le

principat, on se référe aux érudits qui ont fixé la tradition, a I'ceuvre

des classici ou antiquiores (par opposition aux recentiores)®>. Pour Aulu-
Gelle par exemple, I'autorité ne remonte pas tres loin : sont consacrés
par le temps « tous les auteurs antérieurs a Auguste, qui avaient une
langue pure et intacte » (XIII, 6). Cette pureté de la langue ancienne va
bien slir de pair avec la pureté supposée des meeurs de laRome

républicaine ; elle correspond a l'invention et a l'histoire du mos

maiorum °°.

« Donner la citoyenneté aux mots » : le pouvoir du

grammairien

Cette correction linguistique appliquée a l'exercice du discours
s’exprime chez Quintilien et chez les autres grammairiens a travers la

notion de latinitas. Or, ce concept est trés paradoxal puisqu’il se

présente explicitement comme un calque de la notion d’ hellenismos ©”

tout en affirmant une volonté de promotion des qualités de la langue

latine par rapport au grec68. La question des pérégrinismes, et plus
spécifiquement du statut des mots grecs dans la langue latine, se
trouve ainsi au coeur de la réflexion quintilienne sur la correction. La
langue est explicitement mise en parallele avec le peuple et les

institutions de Rome, dont Quintilien note le caractére composite :

Des mots étrangers ( peregrina), donc, sont venus, je dirais

volontiers, de toutes les nations, comme notre population,

et comme aussi beaucoup d’institutions®.

A propos de la question posée par la déclinaison des mots grecs passés

dans la langue latine’®, Quintilien évoque la volonté affichée par
certains grammairiens de « rendre la langue latine plus imposante » (

potentiorem facere linguam Latinam) en n’avouant pas que les Romains

ont besoin de « régles étrangéres » ( nec alienis egere institutis)’*. Tandis
que ses contemporains ont, par contraste avec ces grammairiens des
générations précédentes, établi comme regle de décliner les mots

grecs « a la grecque »’?, Quintilien avoue préférer « suivre le systéme

latin ( rationem Latinam sequi), tant que ce n’est pas choquant (
73.

quousque patitur decor) »"> :
Car je n’aimerais pas dire Calypsonem par analogie avec
Junonem, bien que C. César, qui a suivi les Anciens ( secutus
antiquos), décline ainsi ce mot ; mais 'usage a prévalu sur

son autorité ( auctoritatem consuetudo superavit).



Cet exemple choisi par Quintilien montre bien la supériorité de 'usage
sur l'autorité, que César avait pourtant appuyée sur I'exemple des
anciens ( antiquitas). 11 dévoile aussi a quel point le rhéteur est attentif
a I'évolution de la langue, aux écarts qui séparent le latin des Anciens
de celui qu'utilisent ses contemporains. Enfin, on note que,
personnellement, Quintilien privilégie ce qui lui parait « convenable »
( decor = decus), c’est-a-dire qu’il adapte son discours au contexte (aux
circonstances de Iénonciation : au lieu, au moment, aux
interlocuteurs). Cette remarque sur le « convenable » fait glisser le
propos grammatical vers une problématique de type rhétorique. La
conclusion du paragraphe est d’ailleurs éloquente :

Dans tous les cas ou les deux facons ( utroque modo) de
décliner ne heurteront pas les convenances ( non
indecenter), celui qui suivra la forme grecque ( Graecam
figuram) ne parlera pas latin ( non Latine quidem loquetur),
mais il ne pourra pas subir de reproche de la part des
grammairiens ( tamen citra reprehensionem)’*.

Cette remarque fait écho a une autre formule de Quintilien, également
exprimée sous forme de paradoxe. Apres différents exemples
d’emplois fondés sur I'analogie qu'il juge absurdes, le rhéteur conclut :

« Aussi a-t-on dit, non sans esprit, qu’autre chose est de parler latin,

autre chose de parler grammaticalement »’°, il est vrai qu'on peut
parler latin sans suivre les régles des grammairiens, il est clair aussi
pour Quintilien, quon peut user de formes grammaticalement
correctes, sans pour autant « parler latin ». En jouant sur le double
sens du concept de latinitas (latinité/correction), il souligne la distance
existant entre la langue parlée et la langue sanctionnée par les
grammairiens, et ce faisant, introduit une faille dans l'autorité

normative de ces derniers.

Une métaphore politique sert a exprimer le pouvoir accordé au
grammairien, celle du « droit de cité » que 'on « donne » aux mots

d’origine étrangere. Un passage de Séneque témoigne de cet emploi :

Comme le mot « analogie » ( analogian) a recu des
grammairiens latins droit de cité ( civitate donaverint),
j'estime qu'il faut non le condamner ( damnandum), mais le
ramener en son état de « citoyen » ( in civitatem suam
redigendum). Je I'emploierai donc ( utar ergo), comme un

terme non seulement adopté ( recepto), mais usité ( usitato)
76

Dans ce passage, la référence aux grammairiens latins permet a
Séneque d’utiliser un terme grec qui est au coeur de sa démonstration.
1l a besoin du mot « analogie » pour prouver a Lucilius que la notion
premiére du bien et de 'honnéte n’a pas été enseignée a ’homme par
la nature, mais qu’elle résulte d’un travail d’observation et de la



« confrontation » de certains actes fréquents dans I'existence : « C’est
par le moyen de 'analogie que I'esprit a congu ’honnéte et le bien ».
Analogia, employé par la philosophie pour désigner l'opération
intellectuelle de mettre en parallele deux séries de faits ou deux
phénomeénes semblables, aurait pu étre remplacé par le terme latin
similitudo, mais Sénéque lui préfére un terme plus technique, dont il
souligne a la fois l'origine grecque et l'intégration dans la langue
latine ; intégration a laquelle 'ancienneté a donné I'autorité de I'usage

(usus).

Ce pouvoir de « donner la citoyenneté aux mots » dit quelque chose
sur I'imaginaire de la langue (la langue considérée comme un peuple
de mots, le statut spécifique de la langue grecque et le processus de
son inclusion dans la langue latine...), mais il en dit long aussi sur
l'autorité du grammairien, capable de rivaliser avec 'empereur et
méme de 'emporter sur lui en matiére linguistique. Cet aspect ressort
bien d'une anecdote rapportée par Suétone, évoquant le pouvoir
presque tyrannique de M. Pomponius Marcellus qui n’hésite pas a
corriger ses adversaires dans les tribunaux, ni méme a sanctionner les
écarts linguistiques de 'empereur :

C’est encore M. Pomponius Marcellus qui, ayant critiqué un
mot ( verbum reprehendisset) que Tibére avait employé dans
un discours et entendant Ateius Capiton affirmer que ce
mot était latin ( illud Latinum) et que, s’il ne I'était pas, il le
serait en tout cas dorénavant ( futurum certe iam inde),
répliqua : « Capiton est un menteur ; car vois-tu, César, tu

peux donner le droit de cité a des hommes ( civitatem dare

potes hominibus), mais pas a un mot ( verbo non potes) »””.

Linsolence du personnage, qui va jusqu’a refuser a 'empereur le droit
de légiférer en matiére linguistique, est typique de la personnalité de
M. Marcellus ; Suétone rapporte d’autres anecdotes qui confirment

l'arrogance de ce grammairien’®, Mais en méme temps, cette attitude
reflete bien la réalité du rapport de la culture romaine avec sa langue :
on a souvent souligné, pour s’en étonner, I'absence de politique

linguistique aRome. Si les empereurs, ponctuellement, ont pu

introduire des réformes dans les fagons de parler ou d’écrire’’, ces

actions ne s’inscrivent pas dans une politique d’ensemble visant a faire

de la langue latine un instrument impérialiste d’acculturation®.

Comme le rappelle le grammairien de Suétone, il n’est pas du ressort
de I'empereur de légiférer en matiére linguistique. Le texte va méme
plus loin : son statut de princeps ne lui donne pas 'autorité nécessaire
pour acclimater de nouveaux mots®!. Le texte de Suétone fait de
Pomponius Marcellus un personnage belliqueux et trés arrogant. Son
effronterie s'oppose a la courtisanerie de I'autre grammairien. Mais

une autre version de 'anecdote rapportée par Dion Cassius %2 donne 2

I'histoire une tonalité légérement différente : tout d’abord il ne s’agit



plus d’'un discours, mais d’un édit ; ensuite, c’est 'empereur qui a des
doutes sur la latinité d’'un mot qu’il a employé et qui prend l'initiative
de convoquer aussitdt tous les spécialistes, dont Ateius Capiton et
Pomponius Marcellus. Enfin, Dion Cassius ajoute que Marcellus ne fut
pas puni pour ses paroles irrespectueuses. Cette version souligne le
rdle pris par les grammairiens dans la société d’Empire, réle dont
témoignent diverses anecdotes transmises dans les Nuits Attiques
d’Aulu-Gelle. Désormais, le grammairien est un personnage qui gravite
autour de 'empereur ; celui-ci n’hésite pas a le consulter, a soumettre
ses discours a son contrdle. La parole du prince parait soumise a la

norme grammaticale.

« Sermonis Latini custos » : le grammairien « gardien

de la langue »

Si 'empereur se soumet volontiers a I'autorité du grammairien et ne le
chatie pas pour son insolence, c’est que le statut de celui-ci dans la
culture romaine lui procure une sorte d'impunité. Le grammairien
apparait en effet dans les textes comme un gardien, « custos », chargé
de veiller sur « la langue latine », sur « la voix articulée », mais aussi
« sur 'histoire » de Rome, dans la mesure ou il doit conserver tous les
fragments de tradition enchassés dans les textes qu’il explique, qu’il
s’agisse d’éléments de prosodie, de personnages réels ou fabuleux,

d’événements historiques...

Cette fameuse image du grammairien « gardien de la langue », qui
réapparait chez Saint Augustin avec de 1égéres variations, est présente
dans un passage de Séneque, ou il est encore question de légitimer
I'emploi d'un mot d’origine grecque. Le vocabulaire utilisé tourne
entiérement autour de ce qui est interdit et de ce qui est autorisé, les

grammairiens étant placés en position d’arbitres :

Posidonius  estime nécessaires non seulement la
« préception » — rien ne nous interdit 'emploi de ce terme
( nihil hoc verbo uti prohibet) — mais aussi les conseils, la
consolation et I'exhortation. Il y ajoute la recherche en tout
du pourquoi, I'étiologie ( aetiologian) et ce terme, que nos
grammairiens, gardiens de la pure latinité ( custodes Latini
sermonis), se sont adjugé, je ne vois nulle raison de ne pas en

risquer 'emploi®>,

Comme le montre bien Kaster 84, le terme custos a des implications
politiques qui proviennent de ses emplois dans le domaine militaire,
administratif et politique. Il faut en effet, pour comprendre le réle
assigné au grammairien dans I'imaginaire, le mettre en parallele avec
d’autres figures romaines de « custodes » attestées dans les

inscriptions épigraphiques notamment : le commandant qui veille aux



frontieres de 'Empire ( limes)® ; le gouverneur de province dans son

réle de juge et de « gardien des lois »*°. Chacun de ces personnages est
une figure pivot : le soldat préservait la distinction géographique
entre le dedans et le dehors ; le gouverneur placé entre la population
locale et le gouvernement central maintenait les distinctions
hiérarchiques qui formaient la structure politique de 'Empire et son
systéme de lois. De la méme maniére, le grammairien se tenait a
I'endroit ol convergent les distinctions linguistiques, géographiques
et sociales ; gouverneur de province, gardien des lois ou commandant
militaire contrdlant les confins d'un territoire, le grammaticus,
sauvegardant I'expression et la tradition, contrélait la limite entre la
régle et la faute, 'ordre et le chaos, le latin et les langues barbares. La
figure du gardien sert donc I'imaginaire des frontiéres linguistiques et
acquiert une dimension particuliérement importante a la fin de
I'Empire, au moment ou la langue latine se sent menacée par I'assaut

des langues barbares et assigne au grammairien un réle de protecteur

87 'image peut aussi faire référence au personnel chargé de contrdler
le bon déroulement des rituels ; en contexte religieux, dans les rituels

impliquant une double lecture, le terme custos sert en effet a désigner

l'assistant chargé de vérifier I'exactitude de la formule®®. Cette
position est un peu celle que les empereurs assignent au grammairien
quand ils lui demandent de contrdler leurs discours. Enfin, le custos
peut faire allusion a la garde d’un trésor ( thesaurum, aedes), trésor de
mots, de tournures, de textes, d’histoires et de personnages sur lequel
veille le grammairien. Les deux aspects de son « gardiennage »
répondaient donc a la division entre les deux taches du grammairien,

la maitrise du langage « correct » et 'explication des poétes.

« Vergilius debuit dicere... ». Usage normatif de la
poésie

Le commentaire des poétes ( enarratio poetarum) constitue selon
Quintilien la deuxiéme partie de la grammaire. Les artes tardives la
subdivisent en diverses tiches : au commentaire proprement dit,
enarratio, ils ajoutent la lectio, I'art de la lecture a haute voix, I
emendatio, la correction et le iudicium, le jugement critique. Or, dans

tous ces officia, la grammaire se présente comme une activité

normative®’,

Quintilien explique ainsi que, lors de la lecture expliquée, « le maitre

devra relever tout ce qui est barbare, impropre, contraire aux lois de



la langue », précisant toutefois que ce relevé n’a pas pour fonction de
« censurer a tout prix les poétes » ( non ut ex his utique inprobentur
poetae), car en poésie les écarts par rapport a la norme ne peuvent étre

considérés comme des défauts ( vitia)) mais seront appelés

« métaplasmes et figures »”°. Le but de cette opération critique est
« d'informer I'enfant des éléments techniques de I'art et de stimuler sa
mémoire ». Ces précisions éclairent bien la maniére dont les deux

parties de la grammaire (le theorikon et I’ historikon) sont articulées

dans la pratique de I'enseignement’’. Le commentaire des textes n’a
pas seulement pour fonction d’apprendre aux éléves a lire et a
comprendre les monuments de la littérature ; il permet aussi de
valider sur des exemples concrets l'application des regles de
correction linguistique qui ont été énoncées dans la partie théorique

92, Et la poésie, parce qu'elle prend plus de liberté avec les régles de la
langue, constitue un terrain idéal pour relever les écarts et rétablir la

norme.

Cet usage « pratique » de la poésie, et méme du plus grand poete qu’est
Virgile, apparait tres bien dans les commentaires d’époque tardive,
comme ceux de Servius ou de Donat et n’est pas sans poser probléeme.
Ces commentateurs, conscients de l'espece de sacrilege qu’ils
commettent périodiquement en « corrigeant » le sacro-saint poeéte,

ont souci de réaffirmer le statut particulier de la poésie et le caractere

nécessairement intentionnel des écarts relevés®>. Largument de la
« contrainte métrique » ( necessitas metri) est ainsi régulierement
invoqué par Servius pour justifier les écarts entre ce qu’il lit chez
Virgile et ce qu’on doit dire. Comme I'explique bien R. Kaster, le texte
de Virgile n’est qu'un instrument. En employant I'expression « debuit

dicere... » (il aurait dd dire...), Servius n’a pas I'intention de corriger

Virgile, mais de montrer i ses éléves I'usage qu’ils doivent suivre **,

Lemploi de la 3¢ personne du singulier a pour effet d’isoler la langue
de l'auteur, du latin qu'il veut enseigner.

La figure apparait ainsi comme le lieu ol le grammairien éprouve les

limites de la normativité linguistique®. Les figurae occupent une sorte
d eno man’s land entre le terrain des grammairiens et celui des
rhéteurs, et, dans le commentaire des poétes, elles sont souvent la
scéne d’un conflit entre différentes formes et sources d’autorité, entre
la déférence due a un auteur prestigieux et la domination exercée sur
le texte par le grammairien, entre la licentia accordée aux poeétes (et
parfois aussi aux orateurs) et la contrainte exercée sur la langue des

simples particuliers ( singuli)’®. La maniére dont le grammairien

contrdle de tels conflits montre le type d’autorité dont il fait preuve

depuis sa « niche professionnelle »”.



« La peur des grammairiens » : la force du

jugement critique (iudicium, nota)

Lart d’écrire est lié avec I'art de parler et le commentaire
implique d’abord une lecture sans faute et, dans tous ces
exercices, intervient le sens critique ( iudicium) ; les
grammairiens anciens en ont fait un usage si sévere qu’il se
sont permis d’affecter des vers d'une sorte de virgule
censoriale et d’éliminer de 'ceuvre d’un écrivain, comme
apocryphes, des livres dont lattribution leur semblait
inexacte ; de plus, parmi les auteurs, ils ont dressé des uns
une liste ordonnée et ils en ont exclu radicalement les

autres’®,

Le théme de la « sévérité » des grammairiens et la dénonciation du
caractére a la fois arbitraire et discrétionnaire de leur pouvoir
s’expriment ici a travers une image qui tire son sens une fois encore
d’une pratique politique et sociale essentielle dans la culture romaine,
celle de la censure. Ce rapprochement est facilité par la terminologie
qui désigne 'activité critique du grammairien : iudicium (le jugement),
reprehensio (le blame), vitium (le défaut, le vice), damnare (condamner),
et surtout nota, le signe critique apposé par le grammairien en marge
d’'une graphie ou d'une forme défectueuse, qui désigne aussi en

contexte politique la marque d’infamie apposée par le censeur sur

lalbum, la liste des sénateurs”. Cette homonymie contribue a

assimiler le personnage du grammairien a un censeur sévere, qui

dispose sur les citoyens d’'un pouvoir 2 la fois politique et moral,

Plusieurs passages témoignent des réactions a I'égard de ce pouvoir
discrétionnaire laissé aux grammairiens de toucher a la réputation (
fama) des auteurs qu'ils voulaient sanctionner. Ainsi, dans sa préface a
I’ Histoire Naturelle, Pline I’Ancien cite le mot-valise de Caton forgé pour
blamer le caractére chicanier du grammairien et dénoncer le pouvoir
destructeur de ce personnage, capable de ruiner la réputation d’un
écrivain : le grammairien est un vitilitigator, terme composé a partir de
vitium (défaut) et litigator (celui qui cherche chicane). Un peu plus
haut, Pline avait précisé qu’'on pourrait ajouter beaucoup a ses livres (a
ceux-ci et a tous ceux qui ont déja été publiés) :

Cela pour me garder, en passant, de la bande des Zoiles 101
(car je peux bien les appeler d’un nom si justifié) : j’ai appris
en effet que des Stoiciens, des Péripatéticiens et des
Epicuriens (quant aux grammairiens, je m’y suis toujours
attendu) sont en travail de critique contre les livres que j’ai
publiés « Sur la grammaire » et qu’ils avortent depuis dix

ans de suite ; méme la gestation des éléphants est plus

rapide'®?,



Pline fait ensuite le catalogue de tous ceux qui avant lui ont subi les
méfaits de la critique : Théophraste, qui trouva une femme pour écrire
contre lui, Caton le Censeur qui, écrivant sur la discipline militaire, fut
menacé « par ces gens qui veulent se tailler une renommée en
rabaissant le savoir d’autrui ». Au livre XXIV de [I'Histoire Naturelle,
Pline I'’Ancien décrit aussi la « férocité des grammairiens », qu'il

rapproche de celle des bétes sauvages, et que seule une plante aux

propriétés curatives, I onothuris, peut adoucir'®®. EtAulu-Gelle 2

plusieurs reprises fait allusion aux critiques trop sévéres de

grammairiens qui ont injustement attaqué Cicéron ou Salluste 104,

Lexpression de ces réticences a 'égard de 'autorité normative des
grammairiens se retrouve dans les textes d’époque tardive, en
particulier chez les auteurs chrétiens, a travers le théme de la « peur
du grammairien » dont il faut se libérer. L'enjeu exprimé par Saint
Augustin dans le De Doctrina Christiana est de parvenir a inventer un
nouveau type de discours, suffisamment accessible pour toucher les
foules, tout en ayant l'autorité nécessaire pour donner acces a des
textes importants par leur vérité mais souvent obscurs. La création
d’une culture littéraire « alternative », fondée sur I'Ecriture, suppose
d’abord que I'on s’affranchisse de 'autorité de la grammaire et de la
rhétorique classiques. Non seulement les jugements définitifs des
grammairiens concernant la dignité du sujet abordé n’ont plus de
pertinence dans le contexte chrétien, mais toutes les définitions et les
régles de la grammaire classique, concernant la phonologie, la

morphologie, les barbarismes et solécismes n'ont pas de validité

absolue'®, elles correspondent seulement a I'observance de regles
habituelles : « Quelle est donc cette “pureté d’expression” ( integritas

locutionis) si ce n’est la conservation de ’habitude d’autrui ( aliena

consuetudo) soutenue par l'autorité des locuteurs d’autrefois ? » 1%, La
force des regles (et donc celle du grammairien lui-méme) réside dans
sa faiblesse et dans celle des autres : « Les hommes sont d’autant plus
offensés par la violation des régles < des grammairiens > qu’ils sont
plus faibles, et d’autant plus faibles qu’ils veulent passer pour

instruits »'°7. Cette faiblesse peut étre dépassée par notre soumission
a Dieu et par la prise de conscience que la seule forme de correction
réside dans I'efficacité du langage, celui qui communique la Vérité de
facon claire, qu'il soit ou non correct du point de vue de sa forme

extrinséque'®®, Lutilité de I’ ars grammatica est donc réduite 2 la
formation des enfants jusqu’a ce qu'ils soient en 4ge de parler avec des

adultes qui eux s’expriment « correctement »'°°, Une fois encore, la
grammaire est ramenée a sa vocation premiére et a sa définition la
plus étroite : I'enseignement des rudiments de I'écriture et de la

lecture. A I'dge adulte, il est temps d’échapper a la « peur des

grammairiens »!1°,



Des grammairiens vicieux ? de la norme

linguistique a la norme morale

On peut se demander si cette peur du grammairien et cette volonté
d’échapper a sa censure n’expliquent pas l'existence d'un autre
discours critique : celui qui dénonce les déviances sexuelles des

grammairiens. Les récents travaux de M. G. Bajoni consacrés aux

« grammairiens lascifs it

montrent en effet que dans le genre
satirique notamment, mais pas exclusivement, s’est élaboré un
véritable topos littéraire, celui de 'immoralité des grammairiens ou du
« grammairien libidineux », qui parcourt toute la latinité et que I'on
retrouve encore dans I’ Enfer de Dante (chant xv) 112,

S’interrogeant sur les raisons qui peuvent expliquer l'association
entre grammaire et sexualité — association favorisée a la fois par les

conceptions romaines de la lecture et les discours grecs sur 1'écriture

13 _ M. G. Bajoni évoque d’abord la crainte des relations de type

pédérastique entre enseignant et enseigné et la permanence du

contrdle exercé par I'Etat romain sur la moralité de ses enseignants'*%,

Mais cette explication n’est pas suffisante, ne serait-ce que parce que

les vices prétés au grammairien ne sont pas tous explicitement liés a la

pédérastie!!®, Faut-il plutét établir un lien entre ce discours critique et
tous les préjugés sociaux attachés a ce personnage ? M. G. Bajoni
rappelle en effet 'ambivalence du statut social du grammairien, qui
est a la fois auréolé d'un prestige dii a I'étendue de ses compétences
techniques et surtout au recrutement des élites qu'il contribue a
former, et dévalorisé par son appartenance aux couches sociales les
plus humbles de la société. Cet écart entre l'autorité culturelle des
grammairiens et la bassesse de leur condition sociale et économique
peut expliquer la virulence des attaques dont ils sont 'objet!1°.

Mais surtout la transgression de la norme morale par un

comportement sexuel déviant semble étre comme lenvers de

I'expression de la norme en matiére linguistique''”. Un grammmairien
est d’autant plus déviant du point de vue moral qu’il est un censeur
intraitable dans le domaine de la langue. Plusieurs textes insistent en

effet sur 1'écart existant entre la réputation professionnelle d’un

grammairien et son absence notoire de moralité!!® ; et le vocabulaire

utilisé pour dénoncer les vices des grammairiens fait exactement écho
a celui qui sert a décrire son action sur les textes et les auteurs.
Profitant de ce que le grammairien utilise un lexique de type moral
pour caractériser les écarts par rapport a la norme linguistique
(analyse des vitia de la langue, « laideur » d’'un discours malmené —
foeditas — terme qui exprime aussi la laideur morale, etc...), les textes
littéraires exploitent la porosité existant a Rome entre les pratiques

linguistiques et les comportements moraux et jouent sur I'inversion de



la norme pour contrebalancer le pouvoir du grammairien. Le plus
intéressant dans ce dossier, c’est qu'il pose la question des frontieres

et de I'éventuelle contamination des domaines ot s’exprime la norme.

La norme en débat : imaginaire du conflit autour

de la langue

Lexposé de Quintilien ne porte pas de tels jugements moraux sur la
personnalité des grammairiens, mais il témoigne des dérives possibles
de la grammaire et, a plusieurs reprises, le rhéteur rappelle les limites
raisonnables a I'intérieur desquelles elle doit se cantonner :

« Je ne crois pas que nous devions nous laisser aller jusqu'a nous
tourmenter a 'extréme et a descendre a des chicanes absurdes, car

ainsi I'on brise et 'on dégrade le talent. Ce qui serait nuisible ici, ce

n’est pas la grammaire : ce sont ses superfluités »119,

Traquer le superflu ( supervacuum), débarrasser la grammaire de tout

ce qui la rend vaine, excessive, prétentieuse'?? : Quintilien n’a de cesse

d’opposer un bon usage de la grammaire, dont il recommande

dailleurs la pratique aux jeunes comme aux vieillards'?!

, et un usage
vain, qui I'expose aux critiques. En filigrane de son exposé, apparait
I'image caricaturale du grammairien qui « épluche » ( excutitur) des
ouvrages en tous genres, souvent sans intérét ou qui donne toutes
sortes d’explications fallacieuses aux histoires légendaires. Cette
peinture négative fait écho a toutes les anecdotes qui, chez Suétone,
chezSéneque, chez Aulu-Gelle enfin, mettent en scéne des
grammairiens grotesques, pinaillant sur des questions pointues, des
vétilles. Anecdotes qui se multiplient dans la littérature du début de
I'Empire et qui témoignent de I'image ambivalente que trainent alors

les grammairiens.

On pense par exemple a I'anecdote rapportée par Suétone concernant
I’habitude qu’avait Tibére de fréquenter les grammairiens et de leur
poser toutes sortes de questions sur les mythes :

1l s’appliqua surtout a étudier I'histoire légendaire au point
d’en arriver a des plaisanteries et au ridicule. Ainsi les
questions qu’il proposait aux grammairiens, catégorie de
gens pour lesquels il avait un faible, étaient ordinairement
de ce genre : quelle était la mere d’Hécube 7 Quel nom
portait Achille au milieu des jeunes filles ? Quels étaient les
chants des sirénes'?? ?

Cette série de questions, qui au dire de Suétone nourrissaient les
loisirs cultivés de 'empereur, sont, dans leur forme, trop proches des

questions posées aux enfants dans le cadre de la lecture expliquée



pour ne pas étre risibles (méme si le contenu de ces questions est
détourné, dans une sorte de plaisanterie au « second degré »). La
dénonciation implicite du caractere puéril de ce passe-temps annonce
les critiques plus directes lancées contre les grammairiens dans les
textes satiriques ou le caractere cocasse des disputes grammaticales
mises en scene par Aulu-Gelle.

Le ridicule de ces scénes est fondé sur la capacité des grammairiens a
s'affronter sur des questions sans intérét ou sans réponse, ne serait-ce
que parce qu’il existe plusieurs fagons de construire la norme
grammaticale et qu’elle ne fait pas consensus. Michel Griffe a bien
montré dans un article récent la fréquence dans les Nuits Attiques des

« disputes grammaticales »'%3, La diversité des lieux ol sont situées
ces scenes, et notamment la mention de nombreux lieux publics
(bains, places, port, bateau, librairies, antichambre de I'empereur)

montre la forte présence du grammairien dans la société d’Empire.

Le plus souvent, chez Aulu-Gelle, les grammairiens s’affrontent entre
eux ; I agon verbal, sur le modele du débat philosophique, met en
présence un savant authentique ( doctus) et un charlatan ( docens,

semidoctus), « débat qui tourne inévitablement a la confusion du docens

prétentieux et ignorant qui finit par abandonner le terrain »'?%, Les
anecdotes rapportées par Suétone dans ses biographies de
grammairiens jouent davantage sur les confusions d’espace et sur la
propension des grammatici a investir 'espace public. Voici ce qu’il

raconte par exemple a propos de M. Pomponius Marcellus :

M. Pomponius Marcellus, contréleur trés pointilleux de la
latinité ( sermonis Latini exactor molestissimus), au cours d’'une
plaidoirie ( in advocatione quadam) — car il lui arrivait aussi
de défendre des causes ( et causas agebat) — s’acharna tant
et si bien a dénoncer ( arguere soloecismum) un solécisme
commis par son adversaire, que Cassius Sévérus finit par en
appeler aux juges et demander un report du proces afin que
son client ( litigator) piit faire venir un autre grammairien (
alium grammaticum), « puisque cet homme ne pense pas
qu'il va débattre avec son adversaire d'un point de droit,

mais d’'un solécisme ( non putat is cum adversario de iure sibi,

sed de soloecismo controversiam futuram) »2°,

Figure de I'exceés (le grammairien ne se contente plus d’étre un gardien

de la langue, il en est un « contréleur pointilleux »'2¢), M. Pomponius
Marcellus sort de ses attributions traditionnelles en exercant dans
I'espace public une sorte de tyrannie langagiere qui est hors de

propos. Le tort de M. Pomponius Marcellus, décidément bien arrogant

127 est d’avoir déplacé le débat, d’une question juridique ( de iure) 2

une question linguistique ( de soloecismo) : le relevé d’un solécisme en
plein débat judiciaire bloque la procédure et son adversaire n’a d’autre



solution que de faire appel a un autre avocat.

Enfin, il arrive qu’un tiers soit obligé d’intervenir pour faire taire les
grammairiens et ramener la concorde dans la cité. C’est le cas dans
I'épisode rapporté par Aulu-Gelle ol Cicéron, sommé de trancher sur
I'orthographe d'un mot a apposer sur une inscription, a su contourner
le débat des grammairiens en adoptant une solution de compromis,

I'abréviation, qui ne fichait personne'?®, Ce stratagéme montre
I'intelligence politique du personnage et souligne aussi les risques
encourus par la collectivité lorsqu’elle s’en remet a l'autorité des
grammairiens. Lexcés de zéle et les rivalités personnelles menacent la

paix civique.

Conclusion : dans un méme pré, le beeuf, le chien et
la cigogne...

Le développement de la grammaire dans le monde romain a donné
naissance a une autre facon de lire les textes, qui s’est ajoutée, sans les
remplacer, aux approches qui existaient déja. C’est ce qu'explique

Séneque, en commengant par une comparaison savoureuse :

Dans le méme pré, le beeuf cherche de 'herbe, le chien, un
lievre, la cigogne, un 1ézard. Qu'un savant, un grammairien,
un adepte de la philosophie prennent tous trois, chacun de
son coté, la République de Cicéron, chacun porte son
attention sur un aspect différent. Le philosophe s’étonne
qu'on ait pu dire tant de choses contre la justice. Quand
I'historien aborde la méme lecture, il met en apostille qu’il
y a deux rois deRome, I'un de pere, l'autre de mere
inconnus, car sur la mere de Servius, il n’y a rien de certain.
<..> Le grammairien compulse a son tour l'ouvrage. 1l
enregistre d’abord dans son commentaire les composés de
pse : reapse mis par Cicéron pour reipsa, et, non moins
souvent, sepse, pour se ipse. Puis il en vient aux termes dont
'usage moderne a changé 'emploi <...> Ensuite, il recueille
précisément les vers d’Ennius <...> ot il voit la preuve que,
dans l'usage ancien, opem signifiait non seulement
“secours” mais “concours prété” <..> Apres cela il s’estime

tout heureux d’avoir découvert d’ou vient qu’il plut a
129

Virgile d’écrire...”*".
Lintention de cette lettre adressée a Lucilius est de rappeler
I'importance et méme la supériorité de l'approche philosophique.
Mais ce passage, en soulignant la pluralité de lectures possibles d’un
méme texte, a aussi pour effet de placer le grammairien aux cotés
d’autres figures d’autorité prestigieuses — le philosophe, I'historien —

et de montrer la spécificité de son regard, un regard méthodique,



concentré, sans doute un peu myope... Mais l'ironie 1égere qui teinte le
texte contraste avec l'austérité des portraits qu'on a I'habitude de
rencontrer ; le grammairien apparait ici comme une figure un peu
naive qui semble retirer, de l'effort intellectuel et du plaisir de la

découverte, une joie évidente.

Notes

1. Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos I, 41. On consultera les deux
éditions récentes de ce traité : Sextus Empiricus, Against the
Grammarians, traduit et commenté par David L. Blank, Oxford, 1998 ;
Sextus Empiricus, Contre les professeurs, introduction, glossaire et index
par Pierre Pellegrin, trad. Catherine Dalimier, Daniel et Joélle Delattre,
Brigitte Perez, Paris, 2002.
2 .la premiere place occupée par la grammaire dans I'ordre
chronologique des apprentissages contribue aussi a justifier la place
liminaire des grammairiens dans un ensemble plus vaste, Adversus
Mathematicos, ol Sextus Empiricus s’attaque a tous ceux qui font
profession d’enseigner : rhéteurs, philosophes, mathématiciens...
3. Bajoni 2008, p. 27.

4. Voir notamment les travaux de Kaster 19801, Kaster 19802, Kaster
1988, Irvine 1994, Banniard 2007, Bajoni 2008, Riché 1995, Schouler
2008.

5. Voir a ce sujet Ildefonse 1997, p. 15 : « Le fait que la grammaire se
soit constituée tardivement comme discipline autonome tient pour
une trés large part a la mainmise de la philosophie sur le langage <...»
L’acces de la grammaire a 'autonomie en tant que discipline singuliére
attachée au langage, est différé par la finalité apophantique de la
philosophie et par la sélection qu’elle opeére de I"énoncé comme forme
canonique. Considéré comme un moyen, le discours fait moins 'objet
d’'une description qu'il ne s’avere medium a normer — c'est la
prégnance de ce principe de normativité qui me parait différer I'acces
de la langue a son statut, grammatical, d’objet ». F. Ildefonse montre
aussi dans son ouvrage « comment les catégories grammaticales
fondamentales ont pu étre issues d’une réappropriation, par les
grammairiens, de certains éléments du lieu logique stoicien, isolé de
son contexte systématique. <...> La langue, érigée pour la premiere fois
en objet, est alors pensée comme le critére d’'un donné rationnel que le
grammairien a pour tiche d’exhiber ; mais le caractére normatif de
I'énoncé, réinterprété dans le caractere rationnel de la langue, sépare
la grammaire d’une opération descriptive » (p. 29).

6. Dans cette perspective prend place notamment la délicate question
de l'opposition entre anomalistes et analogistes, souvent débattue et
qui a donné lieu a des interprétations diverses. Voir a ce sujet Blank
2005 et infra p. 89.



7. Voir Irvine 1994.

8. Sextus Empiricus, Contre les grammairiens 44-45 : « On parle de
grammaire par homonymie, a la fois dans un sens général et dans un
sens spécifique. Au sens général, la grammaire c’est la connaissance
des lettres « grammata » <..> ; au sens spécifique, c’est la grammaire
compléte, achevée par les disciples de Crateés de Mallos, d’Aristophane
et d’Aristarque. Les deux grammaires semblent justement dénommées
a partir du terme premier ( gramma) ».

9. Suétone, De grammaticis 1V, 1 : Appellatio grammaticorum Graeca
consuetudine inualuit, sed initio litterati uocabantur : « Le nom de
“grammairiens” prévalut en raison de l'usage grec, mais au début on
appelait ces gens des “lettrés” ».

10.A Rome séjournent Asclépiade, Tyrannion, Tryphon, Philoxéne...
Sur 'histoire des liens entre la philologie alexandrine et 'implantation
de la grammaire 3 Rome, voir Desbordes 1990, p. 45-49. Sur la
grammaire grecque, voir Blank 2000.

11. Suétone, De grammaticis 11, 1-2 ; Aulu-Gelle, Nuits Attiques XV, 11.
12.1es reperes chronologiques indiqués par Suétone posent un
probléme de date, diversement interprété. Voir les commentaires de
Marie-Claude Vacher dans I'édition de la CUF du De grammaticis de
Suétone, Paris, 1993, p. 40-41, note 3, et Viljamaa 1991.

13. Cet épisode fondateur est a peu prés contemporain d’'un autre
moment clé de I'histoire de I'héllénisation de Rome : la fameuse
arrivée a Rome, en 155 av. J.-C., des trois philosophes grecs Carnéade,
Diogéne et Critolaos et leur introduction au sénat pour régler une
affaire diplomatique. Voir sur cet épisode symbolique : Plutarque,
Caton I'Ancien 22 et Aulu-Gelle, Nuits Attiques V1, 14, 8.

14. On peut prendre pour exemple l'usage différencié des langues que
fait Cornutus, auteur d'un traité de grammaire en latin, le De
orthographia, et d'une ceuvre philosophique en grec. Voir Jean-Baptiste
Gourinat, « Cornutus : grammairien, rhéteur et philosophe stoicien »,
dans Griffe et Perez 2008, p. 53-92.

15. Desbordes 1990, p. 44-46 : « Des observations accumulées par la
philologie alexandrine en vue de ’établissement de textes corrects, on
voit sortir peu a peu l'idée qu'on peut mettre au point des regles
générales qui ne dépendent pas des occurrences chez les auteurs, mais
qui peuvent éventuellement les justifier ou les expliquer. Des éléments
d’une science de la langue sont donc déja présents dans les travaux des
Alexandrins, qui cherchent des critéres de correction pour leurs
textes, qui distinguent les différentes catégories de mots, qui utilisent
I'analogie pour mettre au point des paradigmes etc. ; mais ces

éléments sont encore liés a I’étude des textes. Vers la fin dull © siecle
av. J. C. apparait l'idée que ce type de recherches peut avoir une
autonomie relative, idée qui s’est sans doute trouvée confortée,
orientée et précisée, par les travaux philosophiques sur le langage et,
particulierement, par les recherches des Stoiciens sur le sujet, dans le
cadre de ce qu'ils appellent Dialectique ».

16.Voir a ce propos la définition que donne Varron, rapportée par



Marius Victorinus, in Keil 1961, VI, 4, 4 : « D’aprés Varron, la science
grammaticale ( ars grammatica) que nous appelons en latin litteratura
est une science aussi complete que possible de ce qui est dit chez les
poetes, les historiens et les orateurs ».

17. Lopposition devient fondamentale (cf. Sextus Empiricus, Contre les
grammairiens, 91-93) entre une partie dite historikon (ot I'analyse
procede cas par cas) et une partie dite technikon (o I'on dégage des
régles générales de fonctionnement).

18.De ces travaux sur la correction, le plus célebre et le mieux
conservé était le De analogia de César, et quelques traités en latin sur la
latinitas, comme celui écrit par M. Antonius Gnipho, le maitre de
grammaire de César ( de Sermone latino) ou de Stabérius Eros, maitre de
Brutus ( de Proportione = analogia).

19. Rhétorique a Hérennius 1V, 17 : Latinitas est quae sermonem purum
conservat, ab omni vitio remotum. Vitia in sermone, quo minus is Latinus sit,
duo possunt esse : soloecismus et barbarismus <...>. Haec qua ratione vitare
possumus, in arte grammatica dilucide dicemus.

20.J’emprunte cette citation et ces analyses a Baratin 1989, p. 303-304.
21. Quintilien développe beaucoup plus longuement ce qui touche a la
correction, la premiére partie de la grammaire, car c’est ce qui fonde le
technikon, 'exposé systématique des éléments de la langue.

22. Quintilien, Institution oratoire 1, 4, 1-2.

23. Quintilien, Institution oratoire 1, 5, 54 : neque enim artem grammaticam
componere adgressi sumus.

24, Quintilien, Institution oratoire 1, 4, 5 : « Aussi ne peut-on tolérer
'opinion de ceux qui se moquent de la grammaire et la tiennent pour
une discipline étroite et étriquée ( tenuem atque ieiunam) ».

25. Quintilien déplore d’ailleurs, au début du livre II, que les rhéteurs
aient abandonné aux grammairiens des tiches qui leur appartiennent
en propre, comme les prosopopées, les suasoires, les exercices
préparatoires et il poursuit ( Institution Oratoire 1I, 1, 4) : « la
grammatike, dont on a traduit le nom grec en latin par litteratura, doit
connaitre ses propres frontiéres, d’autant que, si elle a progressé, c’est
seulement a partir du domaine modeste que définit son nom et auquel
se sont tenus les premiers grammairiens. Ftroit au départ, son cours
s’est renforcé par I'apport des historiens et des critiques, et il coule
désormais a pleins bords, car indépendamment de la théorie du
langage correct, dont le domaine est passablement étendu, il a
embrassé aussi la connaissance de presque toutes les disciplines les
plus importantes ».

26. Quintilien, Institution oratoire 1, 5, 1 : emendate loquendi regulam, quae
grammatices prior pars est, examinet.

27.Rappelons que la syntaxe n’est pas intégrée a l'art grammatical

avant Priscien, au début duVlI € siecle ap. J.-C. Voir a ce sujet Baratin
1989, p. 7-8.

28. Voir a ce sujet Vitrac 2007, p. 13. Lassociation entre la grammaire
et la médecine est d’ailleurs fréquente dans les textes grecs comme

dans les textes d’époque romaine. Voir par exemple Sénéque, Lettres a



Lucilius 95, 8-9 ; Pline '’Ancien, Histoire Naturelle 1, 7, 47 ; V11, 123.

29. Baratin 1989, p. 302-303, montre qu'il existe en effet deux facons de
concevoir la « qualité ( virtus) d’'un discours » : ou bien elle est
différente du discours ordinaire, ou bien elle est « 'ordinaire concu
comme norme <..> Lornement est une amélioration. Mais la
correction ne peut guére se concevoir comme autre chose qu’une
norme », Marc Baratin montre d’autre part que 1'étude de cette qualité
conduit a un type d’analyse spécifique par rapport a la perspective
rhétorique : la correction dépend de regles qu'on peut appliquer
indistinctement a tout type de discours, sans se soucier de son
contenu ou de son intention : « La correction est affaire de langue, non
de discours ».

30. Baratin 1989, p. 296-297, montre en revanche que la construction
de la norme est sensiblement différente dans la tradition
artigraphique tardive. Chez Donat par exemple les qualités de I'énoncé
( virtutes) sont envisagées dans une perspective ornementale
(métaplasme, figure, trope) ; elles sont définies comme des écarts
marqués positivement par rapport a un énoncé non marqué qui
constitue la norme ; de méme que, symétriquement, les défauts de
langue ( vitia) sont marqués négativement par rapport a cette méme
norme,

31. Institution oratoire 1, 5, 5 : prima barbarismi ac soloecismi foeditas absit.

32.1,5, 6-10.

33.1, 5,17 : plus exigunt subtilitatis quae accidunt in dicendo vitia.

3 4. Quintilien, Institution oratoire 1, 7, 30 : Iudicium autem suum
grammaticus interponat his omnibus ; nam hoc valere plurimum debet.

35. Institution oratoire 1, 7, 30.

36. Institution oratoire I, 7, 32.

37. Voir Blank 1982, p. 1-5 ; Blank 2005.

38. Pour Blank 2005, le seul texte qui puisse nous servir de source sur
cet antagonisme est un passage de Varron ( De Lingua Latina 9,1)
confirmé par Aulu-Gelle ( Nuits Attiques 1I, 25,1-11). Pour lui, la
« querelle » de Varron serait a interpréter a la méme lumiére que le
traité de Sextus Empiricus, comme un débat sur la technicité de la
grammaire, qui englobe le statut épistémologique de ses régles et son
utilité pour la vie quotidienne. Tandis que le « parti analogiste » est
celui de la technique et de la rationalité, maintenant que le langage est
un systéme ordonné rationnellement qui peut étre décrit et compris a
travers des regles précises, le « parti anomaliste » ou plutdt
« empirique » argue au contraire qu’aucune maitrise complexe de la
grammaire n’est possible, que les reégles de la grammaire technique
sont incohérentes et que ce qui est nécessaire a chacun est la
compétence a observer l'usage commun et a modeler sa propre
pratique linguistique sur cet usage. Les partisans de I'empirisme
n'étaient évidemment pas des grammairiens, mais plutdt des
Epicuriens, des sceptiques disciples de Pyrrhon et probablement aussi
des Académiciens. Les idées développées dans le traité Contre les

grammairiens de Sextus Empiricus vont dans ce sens.



39.Cette transformation par les Modernes dun simple débat
théorique en querelle d’écoles fait penser a la fameuse opposition
entre atticisme et asianisme. Cf. sur ce point Dupont et Valette-Cagnac
2005, p. 37-80 et p. 158-160. Sur le débat entre anomalistes et
analogistes, voir Blank 2005.

40. Pour Baratin 2008, il s’agit dans le débat entre anomalie et analogie
de « savoir si les transformations dont les mots sont I'objet par
dérivation ou flexion suivent un nombre limité de lois définissables et
permettent un classement systématique des mots ou si ces
transformations s’effectuent de facon désordonnée », autrement dit la
question est celle de savoir si la langue est déterminée ou non par la
ratio, si oui ou non elle forme systéme.

41. Baratin et Desbordes 1981.

42. Institution oratoire 1, 6, 1-2.

43.1e terme ratio est également employé 187 fois chez Aulu-Gelle,
renvoyant a l'explication logique des expressions anciennes qui
n’étaient plus comprises.

44.1a constitution d’'une science grammaticale en langue latine ( ars
grammatica) est explicitement liée a sa fonction normative, comme le

montre |'étymologie du mot ars selon le grammairien Pompeius

(auteur d'un commentaire de " Ars Donati, auV € siécle de notre ére) :
présentant deux étymologies possibles pour le mot ars, le grec areté et
le latin artus, Pompeius préfere la seconde a cause de la capacité de I’
ars a « embrasser le langage dans des principes étroits ( artis
praeceptis) ». Cette « étroitesse » des principes fonde Ilart
grammatical ; c’est également cet aspect de la grammaire qui focalise
toutes les critiques.

45. Quintilien, Institution oratoire 1, 6, 4.

46. César, De analogia ; Varron, De sermone latino ; Pline, De dubio sermone.
Voir Funaioli 1907.

47. Quintilien, Institution oratoire 1, 6, 12 et I, 6, 16 : « L'analogie n’est
pas descendue du ciel au moment de la formation de ’homme pour lui
apprendre a parler, mais elle a été découverte apres la parole <...> Ce
n’est donc pas la loi du langage ( lex loquendi) mais le résultat de
I'observation ( observatio) ».

48. Quintilien, Institution oratoire 1, 6, 29.

49. Iétymologie joue en revanche un réle primordial dans les analyses
de Varron ; dans le livre V du De lingua Latina, écrit vers 45 av. J.-C., il
classe cinq sortes d’analyses étymologiques.

50. 11 faut en effet attendre les regulae dulV © siécle, attribuées a Ulpien
(I. 4), pour que la coutume soit mentionnée explicitement parmi les
sources du droit. Elle a ensuite une place dans le code Théodosien,
puis Justinien. Voir sur ces questions Michele Ducos, Rome et le droit,
Paris, 1996, p. 30-31.

51.Cicéron lui fait une place importante dans les Topiques et les
Partitiones oratoriae. Voir aussi Digeste 1, 3, 32.

52. La jurisprudence, « tradition juridique contrélée par des experts »,

se développe aull © siecle av. J.-C. Ce travail est approfondi et



systématisé aul "

siecle par M. Scaevola. Voir Ducos, op. cit., p. 21.

53. Institution oratoire 1, 6, 3 : Consuetudo uero certissima loquendi magistra,
utendum plane sermone ut nummo cui publica forma est.

54. Sextus Empiricus, Contre les grammairiens 178-179.

55. Ce que Charpin 1986 nomme « I'éclectisme » de Quintilien et qui,
d’aprés lui, se manifeste aussi chez Diomeéde, Augustin, Maximus
Victorinus, Audax... toute la tradition artigraphique ultérieure.

56.0n notera que ces usages sont, dans la culture romaine, marqués
comme grecs. Le vocabulaire utilisé, I'envahissement de la cité,
montre qu’ils sont pensés sur le mode de l'altérité « exclue ». Sur
'opposition altérité incluse/altérité exclue, voir Dupont et Valette-
Cagnac 2005, p. 259-277.

57. Quintilien, Institution oratoire 1, 6, 44-45.

58. Quintilien, Institution oratoire 1, 6, 1-2 : Vetera maiestas quaedam et, ut
sic dixerim, religio commendat. Auctoritas ab oratoribus uel historicis peti
solet nam poetas metri necessitas excusat.

59. Sur les usages romains de I'archaisme linguistique, voir Valette-
Cagnac 2006.

60. Quintilien, Institution oratoire I, 6, 20. Plus loin (I, 6, 22) Quintilien ne
peut s’empécher d’opposer le « droit chemin ( recta via) » et celui qui
est « plus facile et plus battu ( adjacet et mollior et magis trita ) ».

61. Voir a ce sujet I'anecdote rapportée par Macrobe dans les Saturnales
(I, 4), commentée par Kaster 1988. Le jeune Avienus est étonné par la
nouveauté ( novitas) de certains termes employés par un homme plus
agé, un certain Caecina Albinus. La défense de Caecina est assurée par
un grammairien professionnel, Servius, le commentateur de Virgile,
qui explique chacun de ces usages et montre que ce qu'Avienus
prenait pour de la novitas, était en fait de I antiquitas. Uargument
n’impressionne pas Avienus qui reproche a Servius d’abuser de son
statut de grammairien pour encourager une fagcon de parler que le
temps a oblitérée. Avienus préne l'utilisation de mots courants,
contemporains ( praesentia verba), jusqu'a ce que le plus prestigieux
membre de cette assemblée de lettrés, Praetextatus, le remette a sa
place. Comme le montre Kaster, cette défense s’appuyant sur
I'archaisme analogique et le respect de I'autorité des anciens refléte
davantage le point de vue de Macrobe et sa vision idéalisée de la
culture littéraire que celui de Servius, qui dans son commentaire de I’
Enéide ne cesse au contraire de dénoncer les abus de I'analogie et de
I'archaisme.

62. Auctoritas a également un sens juridique. En droit, il est utilisé pour
désigner la ratification des lois par le sénat, la garantie apportée par
un tuteur a un acte passé par le pupille, la garantie due a I'acquéreur
par l'aliénateur d’un bien, garantie qui offre une protection contre les
revendications des tiers. Dans la sphére politique, il est étroitement lié
a l'exercice de la parole : celle du sénat, du magistrat, et revét une
signification morale.

63. Quintilien précise d’ailleurs un peu plus loin (I, 6, 2) que « le
jugement des grands maitres du style a la méme valeur que le



raisonnement et qu’il y a méme de '’honneur a s’égarer sur les traces
de tels guides » ( error honestus sit magnos duces sequentibus ) ».
64.D’ailleurs, parallelement a 1'énoncé des regles de la correction,
Quintilien (I, 4, 4) fournit au futur orateur un « programme de
lecture » sélectionnant le meilleur de la littérature grecque et latine.
Les ceuvres doivent étre lues non seulement pour leur contenu ( non
propter historias modo) mais pour leur vocabulaire ( verba), car « les
mots tirent souvent leur légitimité ( ius) de la caution des auteurs ( ab
auctoribus sumunt) ».

65. Voir Aulu Gelle, Nuits Attiques XIX, 8, 15.

66. Sur le mos maiorum, I'invention par les Romains de leurs traditions
et l'articulation de cette notion avec « l'autorité du passé », voir
Bettini 2000.

67. Voir Desbordes 1991. Sur le modéle du grec artificiel, littéraire,
fabriqué pour se démarquer du grec de la koiné, s’est élaborée la
définition d’un latin « pur », « cultivé », fonctionnant pour 1'élite
sociale romaine comme un signe identitaire.

68.’éloge des qualités de la langue latine et de sa supériorité par
rapport a la langue grecque est un theme traditionnel du discours
grammatical. Voir par exemple le commentaire de I Ars Donati par
Pompeius : Vide quam bonam brevitatem invenerunt Latini (127. 25 ; cf.
128. 1 et 128. 6) et, un peu plus loin, a propos des accents : Vides quanta
brevitate utantur Latini. Graeci vero chaos fecerunt, totum confuderunt, ut
quamvis mille legas tractatus non te convenias (130. 1).

69. Quintilien, Institution oratoire 1, 1, 55 : Verba aut latina aut peregrina
sunt. Peregrina porro ex omnibus prope dixerim gentibus, ut homines, ut
instituta etiam multa venerunt.

70. Institution oratoire 1, 5, 58 : Sed haec divisio mea ad Graecum sermonem
praecipue pertinet. En revanche, I, 5, 56 : « Qu’'on me laisse, quant a moi,
tenir tout ce qui est italique pour Romain ( licet omnia Italica pro
Romanis habeam) » et I, 1,57 sur les mots gaulois qui ont cours (
evaluerunt) depuis I'époque de Cicéron.

71. Institution oratoire 1, 5, 60. Un exemple de cette « latinisation
forcée » de vocables grecs est la suppression, chez certains auteurs
comme Cicéron, du s au nominatif de certains noms propres d’origine
grecque : Pelia, Euthia, Hermagora, Aenea.

72. Institution oratoire 1, 5, 63.

73.1bid.

74. Institution oratoire 1, 5, 64.

75. Quintilien, Institution oratoire 1, 6, 27 : Quare mihi non invenuste dici
videtur, aliud esse Latine, aliud grammatice loqui.

76. Séneque, Lettres a Lucilius 120, 4.

77. Suétone, De grammaticis XXII, 2.

78.Voir infra p. 110 et note 125. Larrogance des grammairiens est
également dénoncée dans les Epigrammes de Martial (par exemple X1V,
120 : « La ligule d’argent. Bien que chevaliers et sénateurs m’appellent
ligule, d’ineptes grammairiens m’appellent lingule »).

79.Voir notamment sur les réformes de Claude, D esbordes 1990, p.



193-194.

80. Sur ces questions, voir Dupont et Valette-Cagnac 2005, p. 12-18.
81.0n peut d’ailleurs rapprocher cet épisode de la réflexion de
Quintilien, déja citée, concernant la supériorité de 1'usage sur I’emploi
qu'avait fait César. Cf. supra p. 97.

82. Dion Cassius, 58, 17.

83. Séneque, Lettres a Lucilius 95, 65.

84. Kaster 1988, p. 18.

85. CIL 111, 6660 a propos de Silvinus, « limitis... fortissime custos ».
86.CIL VI, 1722, en honneur de Fl. Honoratianus, « custodi iuris ac
legum, parenti totius humanitatis, amico civilitatis et iustitiae ». On trouve
un équivalent grec de cette expression chez Libanios, Ep. 5 : « hé ton
nomén phulaké ».

87.Voir a ce sujet Kaster 1988 ; Bajoni 2008 ; Schouler 2008. Bajoni
2008 (p. 76-77) cite un décret de Cassiodore (daté d’environ 533) dans
lequel I'éloge de la grammaire est fondé sur son importance politique.
La rémunération des grammairiens doit étre proportionnée a
I'indispensable fonction politique qu’ils remplissent.

88.. Dans les rites de double énonciation, le custos est chargé de
contrdler la premiere lecture, de vérifier qu’elle est conforme au texte
sur lequel elle s’appuie. Voir sur les veeux prononcés pour la santé de
I'empereur : Séneque, De clementia 1, 19 et sur les priéres propitiatoires
prononcées par les magistrats : Pline I’Ancien, Histoire Naturelle XXVIII,
3, 11. Textes commentés dans Valette-Cagnac 1997, p. 259-260.

89.La grammaire se présente comme la science qui donne les clés du
sens d'un texte.Irvine 1994 montre 'action décisive de la science
grammaticale dans 1'émergence, a I'époque alexandrine puis romaine,
d’une idéologie de la textualité et de 'herméneutique qui asservit
progressivement le texte a la signification et a 'interprétation et qui
fait du grammairien un gardien du sens.

90. Quintilien, Institution oratoire 1, 8, 14 : < Grammaticus > deprendat quae
barbara, quae inpropria, quae contra legem loquendi sint posita, non ut ex his
utique inprobentur poetae, quibus, quia plerumque servire metro conguntur,
adeo ignoscitur, ut uitia ipsa aliis in carmine appellationibus nominentur :
metaplasmus enim et schemata, ut dixi, vocamus et laudem virtutis necessitati
damus, sed ut commoneat artificialium et memoriam agitet.

91. Quintilien, Institution oratoire 1, 9,1 : Et finitae quidem sunt partes duae,
quas haec professio pollicetur, id est ratio loquendi et enarratio auctorum,
quarum illam methodicen, hanc historicen vocant.

92.la principale activité du grammairien ancien était en effet
I'explication de textes dans un cadre scolaire, tiche qui trouve son
origine dans les travaux philologiques des bibliothécaires alexandrins,
préoccupés par I'établissement des textes dont ils assuraient la
conservation. Ftude de vocabulaire, recherches d’étymologie,
dictionnaires, recueils de differentiae, ces tiches n’avaient en
apparence pas grand-chose a voir avec l'orientation systématique du
cadre artigraphique. Baratin 1989, p. 305, montre cependant que ces
deux domaines hétérogenes ont eu des points de contact, en



particulier dans I'analyse des tournures poétiques qui s’apparentaient
aux fautes contre la correction, telles qu’elles sont décrites dans la

grammaire systématique.

93.Le commentaire que Pompéius (V € siécle) fait a propos des
solécismes de Virgile montre bien son désir de justifier le poete ainsi
que sa propre réticence a s’affranchir des reégles (292. 20-23) : in hoc
loco quid dicimus? pars in frusta secant ( Enéide 1, 212) et pars in frusta
secat : <..> Nefas est autem de isto tanto viro credere per inperitiam hoc
fecisse, non per scientiam adfectasse novitatem.

94.Voir Commentaire de UEnéide, 1, 16 ; IX, 467 ( debuit dicere).
Lexpression est synonyme de facere non debemus, utilisée a propos
d’une graeca figura (1, 319).

95. Ainsi, Quintilien, des qu’il aborde la description des défauts du
discours, reconnait qu'il est difficile de tracer la limite entre la faute (
vitium) et la figure. Un peu plus loin (I, 5, 11) il réaffirme la nécessité
de ne pas tirer des exemples de fautes chez les poétes ni d’en
incriminer les auteurs ( auctores criminantur). Dans les carmina, les
fautes sont « vénielles et méme louables » ( aut venia digna aut etiam
laude duci). A propos d’Ennius, il invoque le « poeticum ius » (I, 5, 12)
qui le met a I'abri de tout reproche. Et a propos des solécismes
« autorisés », qui sont des « figures » ( schemata), il étend ce droit aux
orateurs (I, 5, 52 : oratoribus quoque permissa ). Toute figure a « presque
toujours une justification raisonnée » ( aliquam rationem) ; mais si elle
n'est pas employée « a bon escient » ( per inprudentiam), elle ne
manquera pas d’étre un solécisme ( soloecismo vitio, 1, 5, 53).

96.Voir a ce sujet les fines analyses que Baratin 2008 consacre au
point de vue varronien sur ’analogie. Obligatoire pour la communauté
( populus universus) qui doit se corriger quand elle a pris une mauvaise
habitude ( si perperam consuetus est corrigere se ipsum), la contrainte
exercée par la ratio ne doit pas s’exercer sur l'orateur qui ne peut s’y
conformer partout sans choquer I'auditoire, encore moins sur le poéte,
qui peut s’en affranchir impunément. « Le capitaine doit obéir aux lois
de la raison et tout le monde a bord doit obéir au capitaine ; de la
méme fagon la communauté doit obéir aux lois de la raison et chacun
de nous doit obéir a la communauté » (Varron, De lingua latina 1X, 1).
Parmi les individus, Varron distingue donc clairement deux catégories
de personnes, les orateurs et les poetes, qui n’obéissent pas aux mémes
lois (non idem ius).

97. Voir Kaster 1988.

98. Quintilien, Institution oratoire 1, 4, 3.

99. Voir dans ce sens Claude Nicolet, Le métier de citoyen dans la Rome
républicaine, Paris, 1976, p. 103-121.

100.Nicolet, op. cit, p. 103. Réservé depuis Auguste aux seuls
chevaliers, 'examen des moeurs était déja sous la République plus
sévere a I'égard des classes supérieures. Il avait des conséquences
civiques et politiques, mais aussi judiciaires ( ignominia, qui aboutit a
une sorte d'infamie).

101.le fameux Zoile, sophiste contemporain d’Isocrate, était



surnommé « le fouet d’Homeére » pour avoir composé sur lui un
ouvrage de critique puérile en neuf livres.

102. Pline I’Ancien, Histoire Naturelle, préface, 28.

103. Histoire Naturelle XXIV, 67.

104. Voir par exemple Aulu-Gelle, Nuits Attiques IX, 10 ; XVII, 1 ; X, 26,

(o))

105. Saint Augustin, De doctrina christiana 11, 13, 19-20 ; 38, 56 ; IV, 10,
24. Voir a ce sujet les excellentes analyses de Kaster 1988, p. 84-88.
106. De doctrina christiana 11, 13, 19. Comme l'explique Kaster 1988, p.
83, Arnobe ( Adversus Nationes 1, 59) avait déja rejeté les revendications
des grammairiens d'une validité permanente des regles fondées en
nature : « Aucune parole n’est pure par nature ( nullus sermo natura
integer est) ». En méme temps, l'attitude libérale envers le langage qui
se manifeste dans le De doctrina christiana est au service d’une contre-
culture peu tolérante et trés exclusive. Méme les capacités d’exégete
déployées par les grammairiens dans leur lecture des textes sont
remises en question par Augustin. Pour lui, la culture traditionnelle
n’est utile que dans la mesure ou elle peut contribuer directement a
comprendre et 3 communiquer la foi. Kaster 1988, p. 88, note aussi que
ce point de vue d’Augustin n’a pas eu d’influence décisive jusqu’a la fin
duVvI € siecle (Cassiodore). Pendant longtemps, les traditions de la
culture littéraire restent des marques de supériorité naturelle de
I'aristocratie, y compris dans les milieux chrétiens.

107. De doctrina christiana 11, 13, 20. Cf. aussi II, 14, 21 ; 41, 62 ; 1V, 7, 14 ;
et Confessions 1, 18, 28-29.

108. Saint Augustin, De doctrina christiana IV, 10, 24.

109. De doctrina christiana 1V, 3, 5.

110. Saint Augustin, De beata vita 1V, 31 et Serm. 37, 14 : dum omnes
instruantur, grammatici non timeantur.

111. I'adjectif « lascifs » appliqué aux grammairiens fait référence au
portrait qu’Ausone fait de son ami le grammairien Leontius Lascivus (
Commémoration des professeurs de Bordeaux 7). Ausone rend hommage a
celui qui fut son grammaticus, mais il ne manque pas de s’appesantir
sur la valeur plaisamment érotique du cognomen de celui-ci.

112. Bajoni 2008, introduction et chap. 4, p. 87-107.

113 .Svenbro 1988 (sur le paradigme pédérastique de
I'écriture/lecture).

114. A Iépoque républicaine, les enfants de bonne naissance étaient
protégés, dans le cadre du droit familial et des lois publiques, par la
Lex Scantinia (149 av. ].-C.), confirmée par la législation augustéenne.
Sur la moralité et les devoirs du professeur, voir par exemple
Institution oratoire 11, 2, 15 : « Qu’il soit exempt de vices et qu'il n’en
tolere pas ». La législation scolaire romaine d’époque tardive imposait
aussi a ses enseignants « ’honnéteté des moeurs ». Le Code Théodosien
(X1, 3, 5 : constitution de I'empereur Julien datée du 17 juin 362)
montre que les enseignants étaient recrutés a la fois en fonction de
leur compétence et de leur moralité.

115. Selon Suétone par exemple, Remmius Palémon ( Gramm. 23, 15)



« brilait de passion pour les femmes jusqu’a I'infamie de la bouche ».
Eunus était aussi d’aprés Ausone ( Epigrammes 82-87) un « lécheur de
femmes ( cunnilinctor, ligurritor) ». Comme le montrent Florence
Dupontet Thierry Eloi, Lérotisme masculin @ Rome, Paris, 2001,
I’érotisme fonctionne a Rome comme un élément de distinction sociale
et la sexualité orale était a Rome la transgression la plus grave qu'un
homme libre adulte pouvait commettre parce que la bouche était
I'organe privilégié du citoyen romain.

116.Kaster 1988, p. 58 : « Their main claims to cultural standing —
their control of the language, and especially their rules — are
repeatedly deflated and their intellectual failure is usually combined
with ethical lapse and social catastrophe ». Ausone souligne bien le
mélange d’honneur et de prestige, liés aux compétences du
grammairien ( nomen grammatici tam nobile) et de bassesse, liée a son
statut économique ( sterilis cathedra).

117.Bajoni 2008, p. 19 : « Il peut se faire que, dans I'imaginaire

érotique de I'écriture, le sens d’ orthographia comme emploi correct des
grammata ait entralné, par opposition, la notion de déviation ».

118. Suétone ( De grammaticis 23, 2) souligne par exemple que Remmius
Palémon « enseignant a Rome, tenait le premier rang parmi les
grammairiens en dépit de la mauvaise réputation que lui valaient
toutes sortes de vices ( quanquam infamis omnibus vitiis) ». Outre sa
débauche, Suétone évoque son goiit du luxe, son habitude de prendre
plusieurs bains par jour et son inaptitude a subvenir a ses dépenses. Ce
type de vices fait précisément partie des fautes punies par le censeur.
119. Institution oratoire 1, 7, 33-34 : Nec ipse ad extremam usque anxietatem
et ineptas cavillationes descendendum atque his ingenia concidi et comminui
credo. Sed nihil ex grammatice nocuerit, nisi quod supervacuum est.

120. Quintilien, Institution oratoire 1, 8, 18-19 : « A cela se joindra le
commentaire explicatif des récits historiques, qu’il doit faire avec soin,
certes, mais sans aller jusqu’au travail superflu ; car il suffit d’exposer
ce qui est regu, ou, du moins, ce qui a été rapporté par des auteurs
illustres. Mais, a dire vrai, s’attacher a dépister ce que n’a jamais pu
dire méme le plus indigne des auteurs, c’est peine excessive ( nimiae
miseriae) ou vaine prétention ( inanis iactantiae) et a pour résultat
d’entraver et d'étouffer l'esprit, qui serait mieux occupé a autre
chose ».

121. Quintilien ( Institution oratoire 1, 4, 5) répondant a ceux qui se

moquent de la grammaire ( hanc artem cavillantur), affirme au
contraire que, « nécessaire aux enfants, agréable aux vieillards,
aimable compagne de la retraite, c’est, de toutes les études, la seule
peut-étre de ce genre a comporter plus de substance que d’apparence
( plus operis quam ostentationis) ». Quintilien rappelle que les plus
grands orateurs — Cicéron, César, Messala — ont tenu la grammaire en
haute estime, Cicéron veillant a la correction du langage de son fils et
se montrant vis-a-vis de lui « un exigeant contréleur » ( asper exactor).
Comparant la connaissance que la grammaire apporte avec les secrets
de I'initiation (I, 4, 6), Quintilien fait '’éloge des grammairiens capables



de « descendre jusqu’aux menus détails ( descendent rerum tenuitatem) »
(1, 4, 7-9).

122. Suétone, Vie de Tibére LXX, 5.

123. Griffe 2008 recense dans I'ensemble de I'ceuvre vingt-quatre de
ces scénes, qui sont a peu pres toutes construites sur le méme schéma.
124.Griffe 2008 cite de nombreux exemples de ce type. Voir en
particulier Nuits Attiques V, 21 : un familier d’Aulu-Gelle ( vir doctus,
doctrina homo seria et ad vitae officia devincta) rive son clou a un «
reprehensor audaculus verborum » (un prétentieux censeur de mots).
125. Suétone, De grammaticis XXII, 1.

126.Lle terme exactor, également utilisé dans le domaine de
I'administration, renvoie a toute forme de contrdle, celui des impdts
notamment. Son emploi dénote une certaine réprobation de la part de
Suétone devant ce zéle exagéré, et chez le personnage auquel il
s’applique, il indique une agressivité qui n’est pas dans un autre terme
souvent appliqué au grammairien, « Latini sermonis observator » (voir
par exemple Séneque le rhéteur, Controverses 2, 4, 8, expression
appliquée a Corvinus Messala, un autre puriste).

127.Ce proces doit étre situé avant 12 av. J.-C., date a laquelle Cassius
Severus fut banni. Celui-ci était un orateur et un pamphlétaire de
I'époque augustéenne, réputé pour son esprit mordant et brillant. La
réplique qu'il aurait adressée a Pomponius Marcellus est tout a fait
dans la veine du personnage dans ce qu'elle a de mordant et
d’'improvisé. M. Pomponius Marcellus est prét a tout pour défendre la
latinitas, comme le montre I'anecdote qui suit ol il corrige Tibére (voir
supra, p. 98 et note 77).

128. Nuits Attiques X, 1 : Cicéron se demande a propos de la carriére de
Pompée si « consul pour la troisiéme fois » se dit « consul tertium » ou
« consul tertio ». N'ayant pas trouvé chez les grammairiens de réponse
a son dilemme, il décide de faire rédiger I'inscription en utilisant des
abréviations.

129. Séneque, Lettres a Lucilius 108, 29-34.

Abréviations bibliographiques

® Bajoni 2008 : Maria G. Bajoni, Les Grammairiens lascifs. La grammaire a
la fin de 'Empire romain, Paris, 2008.
® Banniard 2007 : Michel Banniard, « Les autorités grammaticales,

entrave ou adjuvant aux émergences langagiéres (VIII ¢ -XII ©
siecles) ? », in Didier Foucault, Pascal Payen (éd.), Les autorités.
Dynamiques et mutations dune figure de référence a ['Antiquité,
Grenoble, 2007, p. 283-296.

® Baratin1989 : Marc Baratin, La naissance de la syntaxe a Rome, Paris,
1989.

® Baratin 2008 : Marc Baratin, « Usage linguistique et réflexion sur les
usagers : un exemple de croisement entre grammaire et
philosophie chez Varron », in Perez et Griffe 2008, p. 183-197.

® Baratin et Desbordes 1981 : Marc Baratin, Francoise Desbordes,



Lanalyse linguistique dans I'Antiquité classique, I Les théories , Paris,
1981.

Bettini 2000 : Maurizio Bettini, « Mos, mores e mos maiorum.
Linvenzione dei “buoni costumi” nella cultura romana », in
Maurizio Bettini, Le orecchie di Hermes. Studi di antropologia e
letterature classiche, Torino, 2000, p. 241-292.

Blank 1982 : David L. Blank, Ancient Philosophy and Grammar. The
Syntax of Apollonius Dyscolus, Chico-California, 1982.

Blank 2000 : David L. Blank, « The Organization of Grammar in
Ancient Greece », in Sylvain Auroux et al (ed.), History of the
Language Sciences, Berlin/New-York, 2000, p. 400-417.

Blank 2005 : David L. Blank, « Varro’s anti-analogist », in Dorothea
Frede, Brad Inwood (ed.), Language and Learning. Philosophy of
Language in the Hellenistic Age, Cambridge, 2005.

Charpin 1986 : Frangois Charpin, « Léclectisme et le
développement de la grammaire hellénistique et romaine : les
unités du discours », in Philosophie du langage et grammaire dans
I’Antiquité, Cahiers de philosophie ancienne n° 5, Bruxelles, 1986, p.
401-412.

Desbordes 1990 : Francoise Desbordes, Idées romaines sur l'écriture,
Lille, 1990.

Desbordes 1991 : Frangoise Desbordes, « Latinitas : constitution et
évolution d’'un modele de I'identité linguistique », in Suzann Said
(éd.), Hellenismos. Quelques jalons pour une histoire de l'identité grecque,
Actes du colloque de Strasbourg 25-27 oct. 1989, Leyde, 1991, p. 33-
48.

Dupont et Valette-Cagnac 2005 : Florence Dupont, Emmanuelle
Valette-Cagnac (éd.), Fagons de parler grec a Rome , Paris, 2005.
Funaioli 1907 : Gino Funaioli, Grammaticae Romanae Fragmenta,
Leipzig, 1907.

Griffe 2008 : Michel Griffe, « Limage du grammairien chez Aulu-
Gelle », in Pérez et Griffe, 2008, p. 93-132.

Griffe et Pérez 2008 : Michel Griffe, Brigitte Pérez, « Avant-propos.
Grammaire et philosophie, philosophes et grammariens », in Pérez
et Griffe 2008, p. 7-11.

lldefonse 1997 : Frédérique Ildefonse, La naissance de la grammaire
dans I'Antiquité grecque, Paris, 1997.

Irvine 1994 : Martin Irvine, The Making of Textual Culture :
« Grammatica » and Literary Theory, 350-1100, Cambridge, 1994.

Kaster 1980' : Robert Kaster, « The Grammarian’s authority »,
Classical Philology 75, 1980, p. 216-224.

Kaster 19802 : Robert Kaster, « Macrobius and Servius : Verecundia
and the Grammarian’s Function », Harvard Studies in Classical
Philology 84, 1980, p. 219-262.

Kaster 1988 : Robert Kaster, Guardians of Language : the Grammarian
and Society in Late Antiquity, Berkeley, 1988.

Keil 1961 : Heinrich Keil (ed.), Grammatici Latini, Leipzig, 1855-1880,
réimpr. Hildesheim, 1961.



® Pérez et Griffe 2008 : Brigitte Pérez, Michel Griffe (éd.), Grammairiens
et philosophes dans I'Antiquité gréco-romaine, Montpellier, 2008.
® Riché 1995 : Pierre Riché, Education et culture dans 'Occident barbare

VI-VIII * siécles, Paris, 1995.

® Schouler 2008 : Bernard Schouler, « Un métier : la grammaire », in
Perez et Griffe 2008, p. 15-52.

® Svenbro 1988 : Jesper Svenbro, Phrasikleia. Anthropologie de la lecture
en Gréce ancienne, Paris, 1988.

® Valette-Cagnac 1997 : Emmanuelle Valette-Cagnac, La lecture a
Rome. Rites et pratiques, Paris, 1997.

® Valette-Cagnac 2006 : Emmanuelle Valette-Cagnac, « Prisca verba.
Valeurs et usages de I'ancien dans les conceptions romaines du
langage en acte », Ktéma 31, 2006, p. 137-154.

® Viljamaa 1991 : Toivo Viljamaa, « Suetonius on Roman Teachers of
Grammar », Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt 33.5, 1991, p.
3826-3851.

® Vitrac 2007 : Bernard Vitrac, « De linfinie variété et de
I'innombrable multitude des tekhnai et des artes », Métis, N. S. 5,
2007 (dossier Tekhnai/artes), p. 11-26.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

L,_,EI.(Ii(LDITLEE ha Stec fondation

o Laboratodre d'Excellence TI'?”':'.QH. .d es
ETUDESE Histaire et .:|1||1r|_,:|_:-'_'||-;_'|r_;|ir_' :'"“::r Ces
SCIEMCES d es savoirs, des techniques de 'homme
SOCIALES . et des croyances
r F F e CONCEPTION :
‘ D N 11{?[0 f\ - - EQUIPE SAVOIRS,
= | POLE NUMERIQUE
u methodes et outils RECHERCHE ET
Pt b e e i s pour I'édition structurée PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
" IATYTT e DEVELOPPEMENT :
b o 1172 Py DAMIEN
l I l l enSSIb Centre Alpandre-Koyré RISTERUCCI,
Hitning dhisy sciers o ces technicpas IMAGILE s M
dcole nathorale supdrisr e e SCIENCE WORK.
strasbourg 0 =@ DESIGN : WAHID
ot | |

MENDIL.


https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

WS J 9


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Abstract
	Constitution de la grammaire comme ars et mise en ordre du langage par des préceptes
	« Recte loquendi scientia » : les règles du « bien parler »
	« Ratio/natura, auctoritas/vetustas, usus/consuetudo » : les critères de la normativité linguistique
	« Donner la citoyenneté aux mots » : le pouvoir du grammairien
	« Sermonis Latini custos » : le grammairien « gardien de la langue »
	« Vergilius debuit dicere… ». Usage normatif de la poésie
	« La peur des grammairiens » : la force du jugement critique (iudicium, nota)
	Des grammairiens vicieux ? de la norme linguistique à la norme morale
	La norme en débat : imaginaire du conflit autour de la langue
	Conclusion : dans un même pré, le bœuf, le chien et la cigogne…
	Nos partenaires

