
Claude Lévi-Strauss et lesClaude Lévi-Strauss et les
formes symboliques de laformes symboliques de la
musiquemusique

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°201n°201, , 20122012, , p. 107-120p. 107-120

Les ré�exions sur la musique dans le champ des sciences humaines se
font souvent le devoir de citer Claude Lévi-Strauss selon lequel la
musique est « le suprême mystère des sciences de l’homme, celui
contre lequel elles butent et qui garde la clé de leur progrès » (1964 :
26). La référence paraît presque obligée, quasi rituelle pour dresser le
fait musical au-dessus de toutes les autres manifestations de l’esprit
humain. La musique peut en e.et apparaître comme un mystère dont
le moindre progrès dans sa connaissance constituerait un pas de plus
dans la compréhension des sociétés humaines. L’expérience musicale
est un mystère car elle échappe à l’analyse du visible et du tangible
sinon par le biais de ce qui la matérialise, mais jamais par elle-même.
L’univers de la musique est rempli de symboles qui feraient d’elle
l’objet anthropologique par excellence. À celui qui a.ronte l’objet
musical, une question récurrente se pose : possède-t-on les moyens de
dévoiler une part du mystère musical, là où les plus grands penseurs
semblent avoir trébuché ? Lévi-Strauss fait partie de ces penseurs, un
penseur mélomane dont l’intelligence de l’humain et la mélomanie se
confrontent et dialoguent sans cesse.

Relire aujourd’hui l’œuvre de Lévi-Strauss avec la présence du musical
– parce qu’il y a une musicalité de son œuvre1 – nous permet de relire
en retour son anthropologie du symbolique. Car la musique est avant
tout une a.aire de mise en forme symbolique, comme le permet de le
penser la philosophie d’Ernst Cassirer (1972a et b). Pourtant, alors
même que l’anthropologie structurale a livré des pistes essentielles
pour l’intelligibilité du « musical », cette ré�exion fait l’objet d’une
remarquable désertion depuis trente ans en France, depuis ce numéro
de la revue Musique en Jeu de 1973 consacré à Lévi-Strauss et à la
musique2.

Il nous paraît pourtant crucial de réexplorer la richesse d’une
anthropologie des formes symboliques qui découlerait des écrits que

David Ledent

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=61


Lévi-Strauss consacre à l’expérience musicale, car la pensée n’est pas
une idole destinée à être contemplée ou détruite mais une activité
vivante de l’esprit qui se dépasse. L’appréhension de la musique à
travers ses formulations symboliques est aujourd’hui largement
délaissée3. Il semble que la consécration d’un sujet tout-puissant et le
culte du temps présent qui colonisent l’espace épistémologique des
sciences humaines ont livré la musique à des analyses souvent
descriptives qui ont évacué la question du symbolisme. Cette étude se
propose de repenser l’héritage lévi-straussien à partir de trois
problématiques qui se dégagent de son œuvre : l’esthétique musicale,
l’analogie entre mythe et musique et, en>n, la musique comme forme
symbolique4, analyse à partir de laquelle on pourra relire le projet
structural à l’aune d’une anthropologie des formes symboliques. Loin
de relever exclusivement d’un exercice rhétorique, les analyses que
Lévi-Strauss consacre à la musique permettent d’interroger à
nouveaux frais son « structuralisme » en suivant deux axes : un
premier épistémologique révélant la proximité de la pensée du
symbolisme de Lévi-Strauss avec celle de Cassirer, et un second
théorique éclairant les fondements anthropologiques de notre
« modernité musicale ».

Une esthétique musicale
C’est en 1955, dans Tristes Tropiques, que Lévi-Strauss évoque pour la
première fois, sur un mode littéraire, son expérience musicale (1999
[1955] : 451-452). Il s’agit non pas de faire de la musique un objet de
connaissance, mais du narrateur à la recherche d’un temps perdu,
celui des sociétés éloignées de notre civilisation européenne, un sujet
esthétique, un sujet qui ré�échit sur sa propre expérience musicale et
la met en récit dans son expérience ethnographique :

« Pendant des semaines, sur ce plateau du Mato Grosso occidental,
j’avais été obsédé, non point par ce qui m’environnait et que je ne
reverrais jamais, mais par une mélodie rebattue que mon souvenir
appauvrissait encore : celle de l’étude numéro 3, opus 10, de Chopin, en
quoi il me semblait, par une dérision à l’amertume de laquelle j’étais
aussi sensible, que tout ce que j’avais laissé derrière moi se résumait »(
ibid. : 451).

Lévi-Strauss se donne à voir comme un ethnologue à la recherche du
temps perdu qui, dans un élan proustien, fait part à son lecteur de sa
sensibilité musicale. La proximité entre l’écriture et la pensée de Lévi-
Strauss et celles de Proust avait déjà été soulignée par Roger Bastide
dans sa lecture de Tristes Tropiques :

« On pourrait s’amuser à retrouver certains thèmes proustiens dans
Tristes Tropiques, comparer l’humour des premières pages du livre avec



certaines scènes du salon de Madame Verdurin. Je n’ai même pas été
étonné de découvrir la petite phrase de la sonate de Vinteuil ; je
l’attendais depuis longtemps et elle m’est venue, avec sa même saveur,
au coin d’une page, avec l’air de Chopin qui hante le solitaire de
l’Amazonie. C’est que la démarche profonde de Lévi-Strauss
s’apparente, malgré la variété des sujets, à la démarche de Proust. Il
s’agit bien dans un cas comme dans l’autre de “la recherche du temps
perdu” »(1994 [1956] : 90).

Envahi par une mélancolie face à un monde apparaissant comme
subitement hostile, étranger et désenchanté, l’expérience de l’altérité
réveille les souvenirs cachés qu’une mélodie incessante vient révéler.

Lévi-Strauss se surprend à entendre cette étude de Chopin alors que
ses préférences musicales se portent davantage vers les
« impressionnistes », Ravel et Debussy en tête. Mais dans ce moment
de solitude, l’imagination de l’ethnographe sollicite une mélodie
teintée de mélancolie dans l’imaginaire occidental. Le choix de
l’inconscient pour la musique romantique révèle un questionnement
du Moi quand celui-ci se trouve éloigné dans l’espace et dans le temps
de tous ses référents culturels habituels. Comme Swann, égaré parmi
les mondains, Lévi-Strauss vacille entre son statut d’observateur
éloigné et une fuite au cœur de son inconscient. Le détour par
l’altérité est bel et bien une recherche du temps perdu indissociable
d’une quête de soi. Fuite imaginaire et mode d’intellection du monde,
la musique o.re fondamentalement à Lévi-Strauss un modèle de la
réunion du sensible et de l’intelligible.

L’esthétique musicale de Lévi-Strauss se clôt dans Regarder, écouter, lire
où il fait part de son plaisir de mélomane. Ici l’expérience musicale se
conjugue avec l’expérience littéraire. Mais toujours subsiste ce
mystère face à ce moyen de communication sans mots, la musique
sans paroles échappant à toute mise en forme conceptuelle. Elle est
une construction à partir de grammaires jamais dé>nitivement
formalisées, un agencement de sons qui peut procurer un plaisir de
l’écoute, mais dont l’anthropologie ne semble être qu’une mobilisation
intérieure qui n’a aucune prise sur l’extériorité, sur l’extériorisation
des sentiments. Aussi l’expérience mise en récit est-elle celle de
l’opéra, et plus précisément de Wagner qui met le mythe en musique.
Mais le mystère demeure : « Pour ma part, quand je suis envahi par la
musique de Parsifal, je cesse de me poser des questions » (Lévi-Strauss
1993 : 116). Ainsi, dans son esthétique musicale, Lévi-Strauss met en
lumière une aQnité anthropologique entre mythe et musique, mais
laisse toujours planer le mystère musical comme s’il voulait nous en
transmettre seulement les questionnements.

La musique comme analogie



L’esthétique musicale de Lévi-Strauss interroge un lien entre le mythe
et la musique, et dont la résolution est à chercher du côté du
« symbolique ». Son esthétique débouche sur une analogie entre
mythe et musique, une analogie qui convoque la linguistique
saussurienne sur la base de l’étude des relations entre les signes de la
vie sociale. Reprenons brièvement les éléments du débat en sémiologie
5 en comparant une phrase linguistique à une phrase musicale. Une
phrase musicale est constituée d’une succession de sons comme une
phrase d’une succession de mots. Ces successions sont dans les deux
cas structurées et obéissent à des règles >xées par le système en usage.
Cependant, la phrase linguistique donne théoriquement un signi>é
relativement stable et permet ainsi de communiquer des idées
précises. Ce n’est pas le cas pour une phrase musicale qui n’a pas de
signi>cation dé>nie, et dont la perception varie en fonction de
multiples contingences. Aucun musicien n’est en mesure de donner la
signi>cation d’une phrase musicale quand cette même phrase contient
un puissant pouvoir d’évocation6. C’est confronté à de multiples
problèmes méthodologiques que la sémiologie se propose d’interroger
le sens du « langage musical », lequel est diQcile à formaliser en une
grammaire car il existe autant de langages musicaux que de groupes
culturels et autant d’interprétations du sens musical que d’individus.
Traiter le phénomène musical comme un phénomène linguistique ne
permet de soulever qu’une partie du voile du mystère musical, ce dont
Lévi-Strauss rend compte en comparant mythe et musique.

Dans l’anthropologie de Lévi-Strauss, la musique est mobilisée pour
éclairer sa conception du mythe : « Le mythe et l’œuvre musicale
apparaissent ainsi comme des chefs d’orchestre dont les auditeurs
sont les silencieux exécutants » (1971 : 25)7. Le mythe étant intelligible
dans ses multiples versions, il faut le soumettre à l’analyse
diachronique et à l’analyse synchronique, comme le chef d’orchestre
déchi.re la partition d’une œuvre symphonique. Le mythe
s’agencerait comme la musique, et la méthode structurale qui permet
la lecture du mythe peut être comparée à la méthode utilisée pour lire
une partition. C’est cette analogie entre la partition musicale et la
méthode structurale qui guide l’écriture des quatre volumes des
Mythologiques. L’ambition de Lévi-Strauss est de composer une œuvre,
sa « symphonie » sur le modèle de Wagner, « le père irrécusable de
l’analyse structurale des mythes », qui a découvert « que la structure
des mythes se dévoile au moyen d’une partition » (ibid. : 23). Comme
le montre bien Marcel Héna., la musique fournit à Lévi-Strauss un
« modèle d’ exposition » (1991 : 240) car le déroulement musical est
analogue à celui du récit mythique. Parallèlement, Lévi-Strauss livre à
l’analyse structurale certaines œuvres musicales comme le Boléro de
Ravel (1971 : 590-596). L’exercice est surtout rhétorique car il s’agit de
montrer que l’on peut appliquer la méthode structurale de la même
manière au mythe et à la musique, mais sans donner la possibilité de
généraliser ce modèle pour les œuvres musicales. Cet exercice con>ne



la relation entre mythe et musique à une simple analogie. C’est en ce
sens que les Mythologiques sont indissociablement dédiées aux mythes
et à la musique.

Cette analogie d’ordre méthodologique permet d’approfondir la
question des rapports entre mythe et musique. Le mythe et la musique
se signifient dans une temporalité. Ils n’expriment d’eux-mêmes aucun
concept, ce pourquoi il est impossible de les traduire dans un autre
langage. Car le mythe et la musique sont déjà des traductions, c’est-à-
dire des « matrices d’intelligibilité » qui ont une origine symbolique.
Les signes que mobilisent les mythes et la musique ne servent pas
seulement à représenter mais à explorer l’inconnu pour l’interroger. À
la fois intelligible et intraduisible dans un autre langage, une œuvre
musicale peut donc être appréhendée comme un mythe à travers ses
éléments di.érentiels : « Mythe codé en sons au lieu de mots, l’œuvre
musicale fournit une grille de déchi.rement, une matrice de rapports
qui >ltre et organise l’expérience vécue, se substitue à elle et procure
l’illusion bienfaisante que des contradictions peuvent être surmontées
et des difficultés résolues » (Lévi-Strauss 1971 : 589-590).

Cependant, ce modèle d’analyse ne saurait être généralisable car il
n’est applicable qu’à certaines œuvres musicales. Si le langage musical
et le langage mythique ont des aQnités en tant que systèmes
symboliques, les variations de ces systèmes au >l de l’histoire
imposent une certaine prudence devant les prétentions sémiologiques
du modèle d’analyse structurale. Comme le souligne d’ailleurs lui-
même Lévi-Strauss, l’analogie entre mythe et musique présente des
limites. L’interprétation d’un mythe à partir de relations entre des
mots (langage parlé) n’est pas assimilable à l’interprétation d’une
œuvre musicale à travers des relations entre des notes. La di.érence
fondamentale entre mythe et musique est qu’il n’existe a priori aucun
rapport entre signi>ant et signi>é dans un système musical : « La
musique, c’est le langage moins le sens » ( Ibid. : 579), c’est-à-dire un
langage dépourvu de relations dé>nies entre signi>ants et signi>és
mais pourtant muni de vastes possibilités expressives.

Lévi-Strauss rejoint alors Rousseau qui montre dans son Essai sur
l’origine des langues que la musique précède le langage (1990 [1781]),
que l’expression des sentiments et des émotions passe d’abord par une
« musicalité », laquelle peut s’appliquer indi.éremment à la voix
humaine ou à un instrument. Il existe dans un même temps une
origine symbolique du musical et une origine musicale du symbolique.
L’idée selon laquelle la musique n’est >nalement pas réductible à un
système de signes (les sons codi>és en notes) se trouve déjà dans la
réflexion que Rousseau consacre à la musique :

Tant qu’on ne voudra considérer les sons que par l’ébranlement qu’ils
excitent dans nos nerfs, on n’aura point les vrais principes de la
musique et de son pouvoir sur les cœurs. Les sons dans la mélodie



n’agissent pas seulement sur nous comme sons, mais comme signes de
nos a.ections, de nos sentiments ; c’est ainsi qu’ils excitent en nous
les mouvements qu’ils expriment et dont nous y reconnaissons
l’image »( ibid. : 126).

Deux siècles plus tard, Lévi-Strauss qui n’a cessé de louer le génie
anthropologique de Rousseau (1996b [1973]) exprime la même idée. Le
problème que pose la musique à l’anthropologie ne tient pas aux
propriétés naturelles du son. C’est, dans cette perspective, reconnaître
les fonctions symboliques (mimétiques, cathartiques, esthétiques) de la
musique. L’analogie entre mythe et musique repose donc sur ce qu’ils
font et non sur ce qu’ils sont dans les di.érents cadres culturels.
Comme les mythes, les œuvres musicales exercent des fonctions
symboliques qui varient d’un modèle culturel à un autre. C’est, selon
nous, l’enjeu d’une anthropologie des formes musicales de mettre au
jour et de spécifier ces fonctions symboliques.

La musique comme “forme symbolique”
Alors qu’il est interrogé sur la musique, Lévi-Strauss exprime l’idée
selon laquelle une modernité musicale s’est mise en place et
émancipée avec le développement de la rationalité propre aux sociétés
modernes. Il aQrme en e.et sous forme de questionnement : « Est-ce
que dans notre société, la musique n’a pas pris en quelque sorte, le
relais de la fonction mythique alors que vis-à-vis du mythe dans les
sociétés sans écriture, sa fonction est plus modeste ? » (1973 : 109). Ce
questionnement appelle plusieurs commentaires :

1. La relation entre mythe et musique n’est plus d’ordre analogique.
P o u r Lévi-Strauss, il existe une relation signi>cative entre
l’a.aiblissement des mythes et l’essor d’une « modernité »
musicale. Jean-Jacques Nattiez résume ainsi cette idée : « à partir
de la Renaissance, et jusqu’à Stravinsky, les grandes formes
musicales s’expliqueraient par la fin du mythe dont les structures
passeraient dans la musique » (1973 : 6). L’essor d’une modernité
musicale serait donc lié à la >n de la centralité de la fonction
mythique qui aurait favorisé le développement de formes
musicales nouvelles fondées sur un processus de rationalisation
de l’espace sonore8.

2. À partir de la Renaissance, la fonction symbolique de la musique
se substituerait à celle du mythe. Mythe et musique ne
présentent donc pas seulement des analogies car leurs fonctions
symboliques peuvent être homologues. Cela signi>e que les
formes musicales modernes exercent la même fonction
symbolique que les mythes dans les sociétés sans écriture. On en
déduit que l’invention de l’écriture modi>e les formes de
rationalité et que cette modi>cation a des conséquences sur les



formes musicales.
3. En>n, il est signi>catif que Lévi-Strauss parle de « formes

musicales » et de « fonction mythique ». On peut alors aQrmer
qu’il ne raisonne plus en termes de « systèmes symboliques »
mais de « formes symboliques » comme activités de l’esprit qui
exercent une fonction symbolique pouvant faire époque. Dans
cette anthropologie, l’enjeu est de penser la fonction symbolique
de la musique selon ses modalités de réalisation culturelle.

Lévi-Strauss nous invite à formuler une anthropologie des formes
symboliques dans la continuité de la philosophie des formes
symboliques de Ernst Cassirer. Dans cette philosophie, les signes ne
sont pas des supports vides, prêts à recevoir arbitrairement une
signi>cation. Ils existent en tant que tels pour signi>er et ils sont des
productions de l’esprit humain :

« Le signe ne sert pas seulement à représenter mais avant tout à
découvrir certains rapports logiques ; il sert non seulement à o.rir
une abréviation symbolique de ce qui est déjà connu mais aussi à
frayer de nouveaux chemins dans l’inconnu, dans ce qui n’est pas
donné »(Cassirer 1972a [1923] : 53).

Ainsi, les fonctions des formes symboliques « sont moins des
reproductions et des copies de l’être que des directions et des
modalités de la construction du monde : ce sont des “organes” qui
servent moins à maîtriser le monde qu’à lui donner un sens » (Cassirer
1972b [1925] : 254). Si Lévi-Strauss et Cassirer situent leur ré�exion sur
les mythes à deux niveaux di.érents (une anthropologie à vocation
pratique et une philosophie à vocation épistémologique), il existe
entre eux une convergence que souligne Roger Silverstone (1976). En
e.et, tous deux appréhendent les mythes non pas directement à
travers un signi>é dé>nitif mais comme des matrices productrices de
di.érentes signi>cations. Contrairement au langage que Lévi-Strauss
dé>nit comme « système de signes » mettant en relation des
signi>ants et des signi>és, les mythes – comme les œuvres musicales –
constituent une mise en forme symbolique. En saisissant les formes
musicales comme des formes symboliques, on peut alors préciser les
termes d’une anthropologie de la musique faisant le lien entre les
analyses de Lévi-Strauss et de Cassirer.

C’est à l’ethnologue John Blacking (1980 [1973]) que revient la
tentative de formulation de cette anthropologie. Celui-ci propose en
e.et d’analyser la production du « sens musical » dans une culture à
travers la signi>cation et la fonction des formes musicales. Celles-ci
sont des œuvres de l’esprit humain qui ne s’achèvent pas dans une
signi>cation dé>nitive. Nous pourrions dire qu’il s’agit d’une
anthropologie radicale car il n’existe pas d’absolu musical pour
Blacking, mais des formes qui se réalisent différemment en fonction du
cadre culturel, lui-même considéré comme forme et non comme



système. Cette anthropologie se risque cependant au relativisme
culturel dans la mesure où elle suppose une critique de
l’ethnocentrisme musical qui constitue le point de départ pour poser
l’universalité du sens musical : « Ce qui rebute l’un peut fort bien
accrocher l’autre, non pas en raison d’une quelconque qualité absolue
de la musique elle-même, mais en raison de ce que la musique en est
venue à signi>er pour lui, ressortissant d’une culture ou d’un groupe
social particuliers » ( ibid. : 41-42). Autrement dit, le sens musical est
une catégorie universelle de l’esprit humain qui se réalise
di.éremment selon l’univers des représentations symboliques de
chaque culture : « On peut admettre que la musique est du son
organisé en structures socialement admises, que faire de la musique
peut être considéré comme une forme de comportement appris et que
les styles musicaux reposent sur ce que l’homme a choisi de prélever
dans la nature pour faire partie de son expression culturelle, plutôt
que sur ce que la nature lui a imposé » ( ibid. : 34-35). Chaque forme
musicale obéit ainsi à une logique sociale et symbolique qui lui est
spécifique et qui constitue l’objet de cette anthropologie.

L’invention d’une modernité musicale
On saisit mieux l’enjeu de cette anthropologie des formes symboliques
à partir de la philosophie de Cassirer. Il suQt de lire Panofsky pour
s’en convaincre, celui-ci proposant de repérer des homologies, c’est-à-
dire des aQnités structurales entre les propriétés des modes de
représentation et des modes de pensée. C’est dans cette perspective
q u e Erwin Panofsky a dévoilé une homologie entre la vision
perspective et la rationalisation de l’espace à la Renaissance (1975
[1932]). Lévi-Strauss reconnaît lui-même en Panofsky « un grand
structuraliste » (1996a [1973] : 324) pour avoir réussi à mettre au jour
une telle homologie, muni des outils de la critique historique. Tout en
inscrivant sa ré�exion dans le sillage de la philosophie de Cassirer,
Panofsky anticipe les formulations épistémologiques du
structuralisme de Claude Lévi-Strauss 9 car, en inscrivant une forme
esthétique dans un « ensemble du monde historique comme un monde
homogène et constamment ordonné » (Panofsky 1975 [1932] : 228), ce
n’est plus la forme esthétique elle-même mais ses modalités de
réalisation culturelle qui deviennent l’objet central de l’analyse.

En lisant les écrits de Panofsky, on peut mettre en évidence une
continuité entre Cassirer et Lévi-Strauss, souvent mis en opposition à
partir du schéma structuralisme / formalisme. Mais les deux auteurs
développent une anthropologie et une philosophie des formes
symboliques qui sont solidaires. Panofsky a réalisé cette solidarité, en
particulier dans son étude sur la « vision perspective ». Il montre dans
cette étude comment une nouvelle sensibilité culturelle commune
s’est développée en rupture avec les modes de perception du Moyen



Âge. À partir de la Renaissance, on assiste en e.et à un processus de
rationalisation de l’espace visuel qui est la conséquence d’une scission
entre le monde objectif et les sujets de l’expérience artistique :

« Seulement, il faut nous e.orcer de nous représenter ce qu’une telle
conquête signi>e à l’époque. Outre qu’elle a permis à l’art de s’élever
au rang de la “science” (et pour la Renaissance, il s’agissait bien de
s’élever), elle pousse si loin la rationalisation de l’impression visuelle
du sujet que c’est précisément cette impression subjective qui peut
désormais servir de fondement à la construction d’un mode de
l’expérience solidement fondé et néanmoins “in>ni”, au sens tout à
fait moderne du terme »( Ibid. : 159).

Or, on retrouve ici l’idée de Lévi-Strauss selon laquelle la fonction des
mythes, qui est de fournir une explication >nie d’un monde clos, s’est
a.aiblie, donnant alors aux sujets la possibilité de trouver en eux-
mêmes cette explication. C’est toute la révolution cartésienne qui
modifie les formes de la sensibilité :

« Ceux qui aiment à interpréter les faits historiques de façon
symbolique peuvent reconnaître ici l’esprit d’une conception du
monde spéci>quement “moderne”, qui permet au sujet de s’aQrmer à
l’encontre de l’objet en toute indépendance et toute égalité ; tandis
que l’Antiquité classique n’avait pas encore autorisé une formulation
explicite de cette opposition ; et que le Moyen Âge avait subsumé à la
fois le sujet et l’objet sous une unité plus élevée »(Panofsky 1969
[1955] : 93-94).

S i Panofsky analyse les conséquences de cette révolution des
sensibilités sur l’expérience visuelle, Lévi-Strauss propose de la
confronter à l’expérience musicale telle qu’elle se redé>nit à partir de
la Renaissance.

Une modernité se met en place avec la révolution philosophique
cartésienne et renouvelle les cadres de l’expérience artistique. L’enjeu
d’une anthropologie des formes symboliques est de chercher les
conséquences de cette révolution dans tous les domaines de la vie
sociale et culturelle. Il existe alors une « modernité musicale » que l’on
peut interroger comme Panofsky a interrogé la modernité picturale de
la vision perspective. Sur la musique, Lévi-Strauss formule une
hypothèse d’envergure mais sans spéci>er le contenu de cette
« modernité musicale » dont il esquisse les contours par de multiples
détours. Si, dans notre société, la fonction symbolique de la musique a
pris « le relais de la fonction mythique », c’est sous une forme
particulière, celle qui rompt avec les modes de perception de
l’Antiquité et du Moyen Âge et qui repose sur le développement d’une
rationalité musicale.

C’est à partir de la « forme symphonique » que l’on peut repérer un
nouveau régime esthétique, une forme qui, à l’instar de la vision



perspective, se structure autour de son potentiel indé>ni à repousser
les limites de l’expression et de l’expressivité musicales. En s’inspirant
des analyses de Panofsky et de Koyré (1973 [1957]), on peut montrer
que ce potentiel repose sur deux conditions anthropologiques qui
circonscrivent l’imaginaire de la modernité : la conscience de l’in>ni
et la conscience d’un sujet ré�exif. Dans le modèle médiéval, la
musique est encore un média pour exercer sa spiritualité selon un
idéal de pureté et de perfection de l’âme. Le sens musical est donc
limitatif car l’harmonie musicale se symbolise autour de l’harmonie
religieuse. Cependant, l’idéal d’élévation et la pensée scolastique ont
autorisé la formulation d’un espace polyphonique. Cet espace demeure
limité en ressources puisqu’il prend forme dans un monde clos et
hiérarchisé. La di.érenciation de l’espace sonore n’est donc pas
acquise au Moyen Âge mais devient possible à partir d’une conception
verticale de la musique.

Ce renversement est crucial pour comprendre l’avènement d’une
conscience polyphonique sans laquelle la musique symphonique serait
inconcevable. Dans le modèle de la Renaissance se produit une rupture
anthropologique : la conscience d’un univers in>ni qui bouleverse les
modalités d’intellection du monde. Le musicien et l’auditeur
découvrent progressivement les virtualités indé>nies d’un nouvel
espace sonore, l’espace symphonique. Face à cet espace, il n’y a plus
pour le sujet d’interprétation unique et univoque de l’œuvre, le plaisir
musical provenant désormais de la profusion potentielle de sens
qu’elle contient virtuellement. La forme symphonique s’impose donc
aux xviii e et xix e siècles avec un nouveau régime esthétique de la
musique pour la musique. À une révolution philosophique et politique
répond une révolution esthétique et musicale. Un sujet esthétique
apparaît, un public qui fait société et non plus communauté prend
forme. On comprend alors mieux Lévi-Strauss parlant ainsi de son
expérience de l’écoute musicale dans Tristes Tropiques : une écoute
musicale « pour soi et entre soi ».

*

En spéci>ant les formes musicales comme des formes symboliques,
plusieurs enjeux se dégagent. Tout d’abord, les formes musicales ne
sont plus dé>nies selon des critères exclusivement stylistiques qui
renvoient à des « genres musicaux ». Elles apparaissent
essentiellement à la fois comme des œuvres de l’esprit humain et
comme des activités créatrices. Par ailleurs, les formes symboliques de
la musique ne sont pas indépendantes des formulations sociétales et
culturelles. Elles font toujours époque et délimitent des « régimes
musicaux » que l’on peut saisir à travers leurs logiques sociales et
symboliques.

Lévi-Strauss n’aurait pas formulé l’hypothèse d’une rupture
anthropologique dans la vie musicale s’il n’avait implicitement adhéré



à une anthropologie des formes symboliques. Les détours par
l’esthétique et par l’analogie entre mythe et musique révèlent une
étape de sa pensée car ces détours sont un premier pas pour mieux
éclairer le « mystère musical ». À travers cet éclairage, ce sont
>nalement les ambivalences de sa propre philosophie que met au jour
Lévi-Strauss, une philosophie que l’on rapproche plus souvent de
Rousseau et de Durkheim (des références explicites) que de Kant et de
Cassirer (des références cachées). Mais il existe des in�uences
multiples pour con>gurer son anthropologie structurale trop
régulièrement lue de manière monolithique. En mettant en exergue le
mystère musical, Lévi-Strauss interroge >nalement son propre modèle
de manière détournée. Les questionnements qui planent sur ce
mystère sont loin de trouver une résolution dé>nitive, mais ils auront
permis d’éclairer sous un jour nouveau le structuralisme en le
confrontant à une anthropologie des formes symboliques.

Notes

1. Et pas seulement la présence ou l’emploi d’une métaphore musicale
constante, comme cela est maintenant très largement connu. L’objectif
de cette étude est également de saisir l’épaisseur esthétique de
l’œuvre de Lévi-Strauss à partir de la musique. Derrière son esthétique
musicale se dissimule en effet un enjeu épistémologique permettant de
repenser son anthropologie du symbolique. Alors que Lévi-Strauss
l’inscrit lui-même dans la >liation de Marcel Mauss qui appréhende la
culture comme un « ensemble de systèmes symboliques » (Lévi-
Strauss 1997 [1950] : xix), on peut mettre en évidence une distorsion
de sa pensée lorsqu’il s’intéresse à la musique.
2. Un réveil s’est peut-être e.ectué avec quelques articles sur ce sujet
(Mâche 1999 ; Donin & Keck 2006 ; Hennion 2010). Pour l’essentiel, ces
travaux partent de l’esthétique musicale de Lévi-Strauss en accordant
un grand crédit à ses jugements de goût en matière de musique, des
jugements légitimés par son analyse de la pensée mythique. S’il existe
un lien entre une esthétique et une anthropologie chez Lévi-Strauss, il
faut, selon nous, chercher leur point de convergence plutôt que des
paradoxes et leurs incohérences. Il convient également de mentionner
la publication récente d’un livre du musicologue et sémiologue Jean-
Jacques Nattiez (2008).
3. Et ce malgré le travail pionnier de Joseph-François Kremer (2006).
4 . Marcel Héna. a parfaitement explicité certains éléments de ces
problématiques dans son livre consacré à l’œuvre de Lévi-Strauss
(1991 : 240-245).
5 . Sur ce sujet, les di.érents ouvrages de Jean-Jacques Nattiez font
autorité, notamment Fondements d’une sémiologie de la musique  (1975).
6 . Au mieux, il peut toujours en donner une signi>cation relative à



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

l’effet qu’elle exerce sur lui.
7. Cette analogie est présente dans di.érents textes, mais elle apparaît
pour la première fois dans un article de 1955, intitulé « La structure
des mythes » et repris dans Anthropologie structurale (1974 [1958] : 242-
244).
8 . Où l’on trouve un étonnant écho avec la sociologie de la musique
esquissée par Max Weber (1998 [1921]).
9 . Et l’on saisit mieux pourquoi il est introduit en France par Pierre
Bourdieu (1967) dans le champ des sciences humaines. Bourdieu
identi>e en e.et dans ces analyses des enjeux théoriques pour une
sociologie des structures mentales, le recours à l’œuvre de Panofsky
permettant de donner une valeur heuristique à la notion d’ habitus.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Une esthétique musicale
	La musique comme analogie
	La musique comme “forme symbolique”
	L’invention d’une modernité musicale
	Nos partenaires

