Dissection, modéle réduit,
signe graphique en

Mésopotamie

Lieux de savoir, 2. Les mains de l'intellect, Albin Michel, 2011, p. 204-222

ean—lacgues Glassner

Lécriture n'a pas été inventée a la fin du iv® millénaire !, en

Mésopotamie, pour résoudre de banales questions de comptabilité ou
d’administration ; elle n’apparait dans ce cadre que parce qu’elle existe
déja. Uinvention de I'écriture répond a un appétit de savoir, a une
meilleure connaissance de 'environnement. De fait, en composant des
listes de signes qui sont autant de listes de mots classés
thématiquement, ses inventeurs procédent a une mise en ordre écrite
du monde, le classement des entrées allant jusqu’a obéir a des critéres
graphiques. Tous les membres de la famille des ovi-capridés, par
exemple, sont désignés par des signes qui dérivent d'un méme
graphéme MASH (tableau 1), lequel désigne le caprin en général ;
I'identité des procédures de dérivation, a partir de ce signe premier,
conduit a reconnaitre dans le groupe de signes dérivés un ensemble
conceptuellement homogene et qui traduit une réalité qui ne l'est pas

moins, une famille animale. LUoutil nouvellement inventé autorise

donc un classement inédit du réel fondé sur le signe graphique?.

Classer le monde est un moyen d’avoir prise sur lui, et I'invention de
I'écriture est loccasion, pour I'homme, de méditer sur son
environnement en le socialisant. Mais qu’en est-il de la dimension du
temps, les Mésopotamiens n’étant pas sans manifester une grande
inquiétude face a un avenir considéré comme incertain ? 1l est bien
connu que, des la fin duIVe millénaire, l'irruption de I'écrit dans le
domaine de la gestion domaniale permet de mémoriser des données,
d’établir des bilans ou des balances de comptes et, en anticipant, de se
livrer a des calculs prévisionnels. Partant, on s’interroge pour savoir si
la divination n’a pas joué un réle moteur lors de l'invention de
I'écriture, laquelle aurait eu pour objet premier de traduire en des
signes connaissables les marques déposées par les dieux dans la nature
et hermétiques aux humains. En pareille hypothese, I'écriture serait le
support d’'une recherche prospective. Pour I'heure, nul document ne


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=47

vient étayer cette hypothése. En outre, il faut attendre le xxi® siécle
pour voir les devins commencer a archiver des maquettes de viscéres
mémorisant des consultations oraculaires, des sources ou l'on voit
poindre le désir d’histoire et la volonté affirmée de la maitrise du

temps, la conviction que le passé est connaissable et lavenir

prévisible.

Figure 1. Tableau 1. La famille des ovi-capridés.

On connait la legon d’histoire administrée a ses éleves par un maitre

devin duxvii€ siecle, le texte en est conservé sur une maquette de
poumon en argile : « Si le doigt médian du poumon est renversé et
pointe vers la trachée-artére - (a) le fleuve sera obstrué [et] ses eaux
tariront ; (b) le territoire, ses dieux I'abandonneront ; (c) le pays ira a

la désolation ou bien le régne changera®. » Le devin sait la maniére de
traiter les signes, il communique avec les dieux et joue de la maitrise
qui est la sienne du temps historique, cherchant les causes et
établissant les conséquences. Le sacrifiant attend donc de lui qu’il
interprete les signes offerts par les dieux et qu'il lui expose la conduite
a adopter pour agir en harmonie avec les puissances invisibles. Ayant
clairement identifié le présage, il le sait en rapport avec l'oracle (a),
évocateur d’une stratégie militaire bien connue qui consiste a
désertifier le territoire de I'ennemi afin de le réduire a la famine.
Loracle (b) évoque I'attitude des dieux, ceux-la mémes qui ont noté le
présage, autrement dit, il énonce la véritable cause des événements
annoncés. Loracle (c) expose, sous la forme d’une alternative - le pays
ira a sa perte ou le roi changera -, la solution au probléme : c’est aux
intéressés eux-mémes de trancher. Eblouissante lecon ot sont mis en
balance le déterminisme par le destin et la liberté d’action dont
jouissent les humains !

Figure 2. Tablette mésopotamienne de comptes en argile,
en écriture cunéiforme, provenant du temple d’Eanna
dédié a la déesse Inanna a Uruk. 3200 av. J.-C.,

6,4 cm x 4,7 cm, Musée national d’Irak, Bagdad.




Le sacrifice divinatoire

Les Mésopotamiens ont une prédilection pour la divination déductive,
cette science prospective centrée sur I'effort de 'homme auquel n’est
offert qu’un signe laconique, le présage, qu'il doit débrouiller pour en
extraire une information le concernant. Créé par le démiurge, le
monde est en effet suffisamment ordonné pour qu'’il soit possible d’y
distinguer des signes. Les devins ont pour tiche de repérer ceux

d’entre eux qui sont censés se rapporter au comportement humain et

qui sont déposés par les dieux sur les supports les plus variés?. Ces
présages ne sont pas la cause de ce qui va arriver ou de ce qui s’est
produit dans le passé et les oracles n’en sont pas la conséquence, ils
sont corrélés les uns aux autres selon des principes de régularité. La
physique d’Aristote n’a pas cours sur les rives du Tigre et de
I'Euphrate. Nous nous tiendrons, dans les pages qui suivent, aux seuls
présages placés sur les viscéres, domaine de I'aruspice, dont la tache
est compliquée du fait que la simple observation se réveéle insuffisante
puisqu’il lui faut chercher le signe dans le corps de 'animal.

Laction débute donc, nécessairement, par un sacrifice, tres
généralement celui d’'un mouton. Cet acte comporte deux moments
saillants. Le devin consacre d’abord la victime en 1'égorgeant ou en la
décapitant ; simultanément, il pose aux dieux la question a laquelle le
sacrifiant attend une réponse sous la forme de présages. S’étant vidée
progressivement de son sang, la victime meurt au terme d’'une longue
agonie, c’est a ce moment qu’il en ouvre le cadavre pour en extraire les

viscéres a fin d’inspection.

Lanimal tient dans le dialogue qui s’instaure entre les dieux et les
hommes une place centrale. C’est lui qui, sur I'injonction du devin,
convoque les dieux. Et c’est sur et dans son corps que les dieux
déposent, sous la forme de présages, les réponses que I'on attend
d’eux. Son corps est, premiérement, une donnée offerte par la nature.
En se livrant a son examen direct, le devin commence a porter sur lui
le regard d’'un clinicien. De I'animal qui agonise il observe les
mouvements, la couleur de la peau, les éruptions cutanées, les réflexes
de la chair, la tension des muscles, I'écoulement des humeurs, la
flatulence. Aprés sa mort, son corps est ouvert pour permettre
I'inspection du squelette et des viscéres, le devin montrant alors ses
talents d’anatomiste. Il se penche sur I'ensemble des visceres, du cceur

aux circonvolutions du gros intestin et a I'entrée du rectum, sans

omettre le systéme uro-génital®. 1l situe, par exemple, sur les quatre
lobes du foie, siege des émotions sensibles, une trentaine de présages
correspondant a autant de particularités anatomiques de l'organe
ainsi qu'un grand nombre de signes fortuits qui correspondent a des
symptomes de maladies ou d’accidents.

En prenant appui sur ses connaissances cliniques, anatomiques et



pathologiques, le devin manipule donc les innombrables irrégularités
de la nature dans lesquelles il reconnait des présages pour les mettre
au service de sa propre science et leur attribuer une lisibilité en accord
avec ses objectifs. Autrement dit, mettant de I'ordre dans I'univers
naturel, il rapporte le comportement de I'animal, ses traits
physiologiques, ses particularités anatomiques ou pathologiques a des
épisodes de la vie humaine.

Il faut se souvenir, ici, que les présages ne sont pas présents de
maniére permanente sur ou dans le corps de I'animal. Méme s’ils
trouvent leurs points d’ancrage dans les figures fournies par la nature
et rendues connaissables par l'étude du comportement, de la
physiologie, de I'anatomie et de la pathologie du mouton, ils n'y sont
imprimés par les dieux, en guise de réponse, qu'apres 1'énoncé de la
question qui leur est posée par le devin.

A ce stade de la réflexion, une comparaison s’impose entre les deux
procédures que sont le sacrifice divinatoire et I'activation d’'une statue
de culte. Dans le second cas, on somme une image invisible, née au ciel
et vivante, de prendre possession d'une autre image, visible celle-1a,
mais muette et inanimée, fabriquée sur terre de la main de I'’homme et
qui attend de se voir insuffler la vie. La deuxiéme image ne devient le
réceptacle de la premiére et donc ne s’anime qu’une fois accomplis
deux rituels, le lavage et I'ouverture de la bouche ou de I'ceil ; I'un
ayant pour fonction de séparer la statue de ses semblables, I'autre de

permettre a la divinité d’étre efficace en son sein.

Dans le cas du sacrifice divinatoire, le devin procéde de méme avec la
victime, en pratiquant successivement les rites de lavage et
d’ouverture de la bouche. Mais si le rite du lavage s’applique
effectivement a I'animal, celui de 'ouverture s’applique a un « sac en
cuir » (tukkannu). Ce terme, qui désigne dans la langue courante une
poche pouvant contenir des objets variés ou le scrotum, prend un
usage métaphorique dans le contexte du sacrifice divinatoire ou il
désigne le corps du mouton mort, sacralisé par I'opération du lavage
de la bouche et devenu un réceptacle potentiellement apte a accueillir
une divinité, celle-la méme qui y notera les présages.

Quoique différentes, les deux procédures obéissent donc a une méme
logique, puisqu'il s’agit de donner vie a un corps qui en est privé. Dans
le cas de la divination, il est cependant un préalable indispensable : il
faut d’abord retirer la vie a la victime pour rendre son corps accessible
a la présence divine, laquelle va lui conférer une seconde vie pour la
durée du rituel.

Résumons-nous. Le corps de I'animal est la condition de possibilité des
présages. Par le biais du traitement rituel, il est mué en un corps dont
la divinité prend possession. Ce corps est rempli de shiru, un terme qui
signifie « chair » dans la langue courante, mais qui désigne les

« présages » dans celle des devins. Bref, le rituel est une opération



d’installation qui fait du corps biologique de la victime un médium.

Corps biologique et médium forment une unité indissociable. Le
premier est instrumentalisé par le second, lequel, en retour, ne peut
lui échapper. Le point de départ de toute I'opération réside dans une
connaissance intime du premier dont le traitement rituel permet de
disposer autrement, le méme corps devenant producteur d’images
faisant sens en tant que signes sociaux. Autrement dit, les présages
rendent compte du signifié biologique tout en y ajoutant des sens
cognitifs qui refletent la méditation des devins sur la temporalité et
sur les rapports entre les dieux et les hommes. Les devins achévent de
donner cohésion au corps animal en introduisant une dimension que
la nature ignore, I'opposition entre la droite et la gauche, preuve
supplémentaire de ce que le corps animal est structuré selon des
normes sociales. A la notion de droite, considérée comme mienne,
s’oppose celle de gauche associée a I'ennemi.

Dans cette pensée subtile oll se conjoignent la perception sensorielle
et la perception cognitive, il s’instaure donc une fine dialectique du
visible et de l'invisible, de la présence et de I'absence. Les présages
apparaissent sur un support naturel régi par ses propres lois, mais
aussi sur un lieu imaginaire, un artefact qui mobilise des savoirs
différents. Effet de la mise en scene rituelle, le visible n’est plus tout a
fait ce qui est présent, le corps biologique, lequel s’absente au
contraire, cédant la place au médium qui est apte a rendre présent

1,. . . . . . 7 117 7
invisible, les instances divines révélées par les présages.

Images plastiques ou signes d’écriture ?

Si l'on excepte les signes sonores, peu nombreux et toujours
assimilables a des fluides, les présages sont des signes visuels. Qu'ils
soient tracés de maniere fugitive par les mouvements de la victime ou
qu’ils soient imprimés de fagon stable sur une partie de son corps, et
méme si, pour l'essentiel, ils se limitent a de simples traits, des
enchevétrements de traits, des encoches ou des figures géométriques
élémentaires, ils sont le fruit d'une pensée figurative. Il reste toutefois
a s’interroger sur leur nature précise : s’agit-il de signes plastiques ou
de signes graphiques ?

Le corps de la victime animale est le réceptacle de trois types
d’images : celles fondées par la nature, le corps biologique ; celles
fondées par les dieux, les signes cliniques, anatomiques ou
pathologiques auxquels il est donné un supplément de sens ; celles
fondées par les devins, les oracles associant les présages a des
événements de la vie sociale. Bref, on assiste a une double opération
de transformation, celle d'un corps biologique en médium, lequel

donne a voir une image apte a transmettre des messages qu'il



convient aux devins de transformer pour les rendre intelligibles a la
réception. La premiére transformation vise a sélectionner et a rendre
analysables en unités discrétes et pertinentes les singularités dont la
nature est le réservoir et qui fonctionnent comme autant de stimuli
suscitant les présages. La seconde a pour objectif de socialiser ces
derniers, lesquels finissent par représenter autre chose qu’eux-
mémes. Bref, les présages sont les produits de I'activité de 'esprit. Ils
sont des objets a penser, le résultat d’opérations ot entrent en jeu des
modalités de production et d’identification complexes. Ils ont pour
fonction de matérialiser ces savoirs en leur donnant une forme
maniable pour I'esprit. Il peut arriver qu’'un méme présage soit associé
a plusieurs oracles ou réciproquement ; on est alors en présence de
I'un des paradoxes de I'analogie, qui admet une pluralité de parcours
possibles entre différents éléments.

S'il est vrai que les devins lisent les présages comme des signes

d’écriture, cette identification n’est pas antérieure au xvii® siecle. C’est
a dater de cette période que les sources évoquent la déesse Nisaba ou
le dieu Shamash « écrivant », shatdru, les présages sur les visceres.
Semblablement, les expressions shidir shamé, « écriture céleste », ou

shitir burummé, « écriture du firmament », pour désigner la disposition

des constellations, ne sont pas attestées avant le xii® siécle. Un rituel
divinatoire de cette époque siécle s’énonce comme suit : « Au sein de
la création des grands dieux, sur la tablette des dieux, que les viscéres
soient en place, que Nisaba [y] écrive le jugement. » Autrement dit, il
est annoncé que Nisaba écrit les présages sur les viscéres assimilés a
une tablette qui se trouve a l'intérieur d’'une enveloppe ou d’une
poche créée par les dieux. Ou l'on retrouve le corps de la victime
animale mué en médium, mais ou I'on découvre, dans le méme temps,
le texte filant une seconde métaphore, I'image d’une tablette enfermée
dans une enveloppe, allusion implicite 2 une tablette a caracteére
juridique qui, en Mésopotamie, est habituellement conservée de cette
maniére. On sait que, dans l'esprit des Mésopotamiens, le fait de

rendre une décision oraculaire revient, pour les dieux, a rendre la

justice. Pour sa part, une source plus récente, datant du vii® siecle, une
priére que le prince assyrien Shamash-shuma-ukin adresse au dieu
Shamash, compare explicitement les viscéres a une tablette inscrite
enfermée dans une enveloppe : « Tu peux lire une tablette enfermée
dans une enveloppe non ouverte ; tu écris des présages au sein du
mouton [et] tu rends des jugements. » Dans lintervalle, I'idée

d’écriture divine a mfiri.

On ignore la date exacte a laquelle ces discours font leur apparition.

Lorsque, aux xx° et xix® siécles, les devins archivent des maquettes de
visceres en argile pour mémoriser des consultations oraculaires du
passé (certains documents s’inspirent d’originaux du xxi® siécle), s’ils
verbalisent les oracles, ils dessinent les présages au trait. Avec ces

maquettes d’archives, on est en présence des plus anciens documents



théoriques connus que la Mésopotamie ait produits dans le domaine
de la divination et dont voici un exemple : trois traits sont tracés sur la
surface du lobe gauche du foie, formant une figure énigmatique, deux
d’entre eux convergeant 'un vers l'autre ; un texte est noté sur la
méme surface précisant qu’il s’agit du « présage du roi Nardm-Sin qui

s’empara de la ville d’Apishal © ».

Antérieurement auxvii ¢ siécle, les devins représentent donc les
présages comme des images plastiques dessinées schématiquement
sur des supports ; ils peuvent a 'occasion les signaler sommairement a
I'aide de substantifs indiquant leur nom ou de déictiques, autant
doutils tout a fait insuffisants pour en assurer une description
satisfaisante puisqu'il leur faut I'appoint du dessin. On est fondé, pour
diverses raisons, a postuler qu'une mutation s’est produite au cours du

xviii® siécle, celui de Hammurabi de Babylone 7, un siecle ot1 se déploie
une pensée originale qui tend a percevoir tout 'univers sous la forme

de signes d’écriture.

La divination est une science qui se fonde sur I'expérience et se tourne
vers le passé dont elle s’inspire. Dans ce sens, les faits d’expérience
étant mémorisés, les devins consignant la mémoire d’une observation
passée et déduisant un oracle d'un présage, il est clair qu'ils
témoignent d’un esprit au travail. Ils ne se contentent pas d’« amasser

et de faire usage » (Bacon), ils effectuent des choix.

D’aucuns ont vu dans les maquettes les témoins des débuts empiriques
de la science divinatoire. Les rois ayant consulté les devins avant
d’entreprendre des opérations militaires ou des actions politiques, on
aurait procédé, en cas de succés et aux lendemains mémes des
événements, a l'archivage de ces consultations sous la forme de
maquettes reproduisant I'aspect des viscéres et énongant, par écrit,
I'oracle qui leur est associé. Le témoignage d’autres maquettes
contemporaines, non plus d’archives puisqu’elles rendent compte
d’événements qui ne sont pas encore advenus, mais d’enseignement
comme le montre la structure dialogique de certains exemplaires,
vient contredire cette hypothese ; on peut lire, par exemple : « Si un
ennemi projette une attaque contre une ville quelconque, et si son
projet est dévoilé, cela se présentera ainsi », le dessin des présages

donnant a voir le « chemin » et le « socle » de la vésicule biliaire qui

s’étend jusqu’au lobe caudé®. Dans ce cas, les devins explorent I'avenir
et, fait curieux, semblent déduire le présage de l'oracle. En réalité, il
n’en est rien ; leur thése consiste a considérer une coincidence entre
deux faits de nature différente, un événement de la vie sociale et une
réalité naturelle, comme une corrélation obligatoire et susceptible de
se reproduire dans le registre de I'analogie. Ou 'on voit que la pensée
des devins s’est décrochée de la connaissance sensible en s’en
éloignant pour s’affirmer comme un systéme. On ne peut donc pas

parler, avec elle, de culture issue de I'expérience. Un rapport de



réciprocité est établi entre nature et culture, et 'ordre du monde
dépend, en ultime analyse, puisquil est loisible d’inférer la
configuration d’'un foie de mouton, a la condition que les dieux aient
accepté de s’en méler, d'un événement politique ou militaire,

autrement dit de 'attitude de 'homme. La maquette de ce type la plus

récente date du milieu du xix€ siécle.

La composition de traités

C’est au cours de ce méme xviii® siécle que les devins commencent a
composer des traités ol un texte verbal décrit, prenant sa place,
I'image picturale qui ornait les maquettes et qu’ils se mettent a penser
les signes en passant de I'image a la description et du dessin au texte.

La rédaction de ces traités est une démarche de longue haleine qui
requiert une érudition protéiforme. Ils sont composés d’interminables
énumérations de sentences regroupées selon des principes logiques
qui laissent apparaitre plusieurs figures : la dyade des contraires, la
triade des contradictoires, la tétrade qui regroupe deux dyades,
I'hexade qui réunit deux triades ; leurs auteurs jouant aussi, a
'occasion, de la figure complexe des emboitements classificatoires.
Nous sommes en Mésopotamie ou nul ouvrage savant ne résume par
une loi générale le bilan d’une longue pratique, ou il n’est dissimulé
aucun discours idéal qui serait 'expression d’'une abstraction située a
un tout autre niveau. Le projet qui sous-tend ces ceuvres est d’habituer
les esprits a une maniére spécifique de penser. Les sentences sont
classées en vertu d'un principe d’opposition ou domine la relation
gauche-droite, les auteurs se donnant tous les outils nécessaires a
I'exploration des figures toujours plus complexes auxquelles celui-ci
donne naissance. On découvre également dans I'énoncé des sentences
un systeme formalisé d’axiomes. Le projet consiste, en effet, a établir
les liens qui unissent le présage a l'oracle. Or, rompant avec la
diversité des formulaires documentée par les maquettes de visceres

antérieures au xviii® siécle et qui témoignait d’une relative liberté
narrative, les devins s’emploient a standardiser le discours en ne
retenant qu'un seul des formulaires préexistants : s’il y a tel présage,
tel événement se produira. En 'adoptant, ils associent deux idées, celle
de la juxtaposition ou de la conjonction de deux faits singuliers et celle
d’une relation logique et nécessaire entre eux. Autrement dit, on est
confronté a cette situation paradoxale qui veut que, en s’inscrivant
dans un systeme hypothético-déductif, le savoir devienne un pur
exercice logique, mais qu'en méme temps, du fait qu’il conserve
majoritairement l'usage de la langue naturelle, il maintienne un

contact avec la pratique et 'examen des entrailles d’'une victime.

Pour effectuer 'inventaire des présages, les devins commencent par

les identifier et les isoler. IIs se situent donc a distance de la pratique



ou plusieurs présages s’offrent simultanément aux yeux du devin, lors
du sacrifice. La procédure qui vise a isoler les présages conduit aussi a
les discrétiser, a les extraire de leurs contextes initiaux afin d’en
faciliter 1'étude, une démarche réductrice qui permet de les penser
autrement que comme des signes cliniques, anatomiques ou
pathologiques, a les rendre interchangeables ou équivalents, a
permettre leur déplacement dans des contextes variés, a en décrire,

enfin, les multiples configurations potentielles.

Lacte de nomination vient compléter cette premiére démarche par
son caractere performatif. Les Mésopotamiens n’en font pas mystére,
ils croient dans la vertu créatrice des mots, le réel étant assigné dans
le terme qui 'exprime. Cette affirmation mérite quelque explication.
Sans doute le méme vocable sumérien inim signifie-t-il, tout a la fois, le
« mot » et la « chose », le référant et le référé. Mais cette désignation
commune ne stipule en aucune fagon qu’il y ait identité entre I'un et
l'autre. La langue n’est pas une réplique exacte des choses et il serait
naif de penser que les Mésopotamiens vivent « collés » a la réalité.
Plutdt que d'identité, on préférera parler d’ajustement ou
d’adéquation, lesquels fondent une ressemblance entre des formes
similaires, mais non identiques. Le vieil adage médiéval veritas est

adaequatio verbi et rei, « la vérité se trouve dans I'adéquation entre le

mot et la chose’ », ne dit pas autre chose et tel est le propre de
I'analogisme, le mode de raisonnement dominant en Mésopotamie,
que d’étre fondé sur cet écart parfois infime qui sépare le réel de sa
représentation en méme temps qu'il préserve dans l'un et l'autre

registre la spécificité de chacun.

C’est précisément cette adéquation qui autorise les devins a retenir le
principe de nomination comme un critére suffisant pour établir une
classification. Les cognitivistes nous I’enseignent, le mode de
désignation d'un phénomene est déja un révélateur de la connaissance
que lon a de Ilui. Nonobstant, lattribution d'un nom est
nécessairement soumise a des procédures de validation et de

certification par des canaux institutionnels, méme si nous n’en avons

conservé nulle trace dans le cas de la Mésopotamie '°. Les noms des
présages forment donc un lexique de termes institués.

Mais la nomination ne se contente pas d’instituer, elle apporte
également a ce qu’elle désigne un surcroit de sens. Lorsque les devins
choisissent d’appeler un présage d’'un nom descriptif, par exemple
sibtum, I'« excroissance », un petit mamelon situé sur le lobe caudé, ils
empruntent ce terme au domaine propre de la chose, rappelant que les
présages prennent naissance dans le corps d’'un animal. En revanche,
lorsqu’ils choisissent de désigner un présage par un nom
métaphorique, comme bdb ekallim, la « porte du palais », ils usent d’'un
terme procédant d’'un domaine d’emprunt, celui-1a méme qui motive
leur réflexion, l'ordre de la signification I'emportant alors sur I'ordre

de la chose. Un méme signe peut, du reste, faire 'objet d’'une double



appellation, comme la vésicule biliaire qui peut s’appeler martum,
I'« amére », le terme référant a la bile qui s’y accumule, ouré, le
« pasteur ». Il importe peu ici que les substantifs descriptifs soient des
connotatifs et les substantifs métaphoriques des dénotatifs, les uns
comme les autres sont coréférentiels ; servant a exprimer le méme

objet singulier, ils ont les mémes conditions de vérité.

En manipulant le réel, 'ambition du devin n’est-elle pas, a terme, de
maitriser les phénomeénes du monde ? Le recours a la métaphore, en
permettant le transfert d’'une chose d’un registre a un autre du réel,
signifie aussi le transfert des propriétés de cette chose a une autre,
tant est indissoluble la liaison entre le nom de la chose et ses
propriétés. Ce transfert est 1égitimé en ultime analyse par le fait que le
véritable agent présent derriere le signe et son appellation est
I'instance divine productrice du signe !

Si le fait d’attribuer un nom aux présages ne représente pas

véritablement une nouveauté aux xviii® et xvii® siécles, les devins
s’engagent, en revanche, dans un travail d’homogénéisation des
terminologies  antérieures dont la diversité correspondait

probablement 2 celle des écoles existantes'!. On assiste alors a deux
innovations importantes, d'une part la mobilisation d’un vaste
éventail de termes techniques avec le recours a une syntaxe
particuliere, d’autre part l'assimilation des présages a des signes

d’écriture.

Les présages pouvant apparaitre sous des formes variées, les devins
doivent poursuivre leur effort de clarification en se livrant a leur
description. Ils déploient, a cet effet, un important corps de
substantifs, d’adjectifs et de verbes afin d’en offrir les descriptions les
plus exactes. Cest au point que les présages deviennent
interchangeables avec les termes des propositions qui les décrivent.
Ces termes sont issus de la langue naturelle, mais certains d’entre eux
sont porteurs de significations particuliéres au domaine de
I'aruspicine, comme amiltu, « présage », pour désigner le « foie » en

lieu et place de kabattu, I'organe étant lui-méme considéré comme un

présage ;shiru, la « chair », prend le sens de « présage »'? ;patdru,
« relacher », « libérer », celui de « présenter une fissure » ; tardku,

« frapper », celui d’« étre sombre, tuméfié ».

La langue descriptive, comme toute langue, se déroule dans un temps
linéaire modulant dans la succession tous les éléments constitutifs du
présage qui sont, en réalité, simultanés dans l'espace. La syntaxe
contribue donc a déréaliser le présage. Ce faisant, les devins jouent
avec beaucoup d’habileté de la flexion des verbes et savent se servir
des astuces que leur autorise la syntaxe. S’agissant toujours de la
description des présages, le recours a I'inaccompli, en usage dans les

sources antérieures au xviii® siécle, tend a étre prohibé (il est réservé

aux seuls oracles), seuls le permansif (une forme verbale caractérisée



par I'absence de référence temporelle) et 'accompli étant retenus. Le
choix du premier s’explique par le fait qu’il est le temps privilégié
pour la description des données scientifiquement observées. Quant au
second, les logiciens savent que I'assemblage de deux propositions
peut avoir des sens différents selon qu’elles sont coordonnées ou que
I'une est subordonnée a l'autre. Or, le choix de I'accompli n’est pas
sans conséquences. Lorsque la description d'un présage exige le
recours a deux propositions successives, la premieére étant au
permansif, la seconde a I'inaccompli, selon les regles de la syntaxe
akkadienne, ces deux propositions sont banalement coordonnées ; en
revanche, si le second verbe est a 'accompli, il fait figure de verbe
principal qui régit I'ensemble de I'énoncé. La figure du présage y
gagne en cohésion. Toutes ces procédures font partie du travail
d’explicitation auquel les devins soumettent la langue naturelle ; en la
prenant comme objet d’étude, ils adoptent une démarche
métalinguistique.

Le texte verbal se substituant désormais au présage ou a sa
représentation figurée, on assiste a un proces de sémantisation de la
nature. Il est 2 méme de se substituer au regard que porte le devin sur
les viscéres d’une victime animale ; il rend caduque la coutume qui
consistait, aprés une consultation, a conserver les viscéres dans une

liqueur appropriée afin de pouvoir vérifier sur piece I'exactitude

d’une observation'® ; il conduit A renoncer & la fabrication de
maquettes en argile a fin d’archivage. C’est que la rhétorique
linguistique, a 'opposé de la figuration visuelle, au prix, certes, du
recours a des descriptions techniques lourdes, regorge dun
vocabulaire nourri apte a des descriptions rigoureuses. La
verbalisation induit donc un gain de connaissances. Prise dans toute sa
dimension, elle fait advenir un événement de parole qui fonctionne
dans le récit comme fonctionne dans le monde la réalité a laquelle il
renvoie. Mais cette réalité est désormais absente, remplacée qu’elle est
par I'énonciation du message. En un mot, on est passé de I'expérience

de la chose a I'idée que I'on en a.

La seconde innovation est peut-étre plus importante encore. Dans le
méme mouvement ou les devins verbalisent les présages, ils les
percoivent comme des signes de leur écriture. Ils commencent par
identifier des signes simples, qui transcrivent les termes de la
nomenclature. A partir de ce premier jeu, ils construisent des signes
dérivés, jouant de leur état, de leur aspect, de I'inachévement de leur
forme, de leur nombre, de leur position relative sur le support, de leur
couleur ou de leur dimension, enfin de I'adjonction de surcharges ou
de leurs combinaisons multiples. Chacune de ces modifications
confére au signe premier une valeur oraculaire différente, c’est-a-dire
une signification nouvelle. Ces quelques observations suffisent pour
nous permettre d’aller a I'essentiel : les procédures mises en ceuvre
par les devins pour analyser les présages sont en tout point similaires



a celles auxquelles les inventeurs de I'écriture eurent recours, au iv

¢ millénaire, pour créer leur grammaire de signes ! Ceux-ci

commenceérent, en effet, par imaginer une gamme de signes premiers
qu'ils manipulérent pour fabriquer des signes dérivés, jouant de leurs
dimensions, de leur disposition relative sur le support, selon qu’ils
étaient dessinés au miroir, inclinés a droite ou a gauche, ou encore
inachevés. Ils les agrémentérent de surcharges - des hachures, des
enchevétrements de traits ou de pointillés -, ou les associérent par
doublement ou triplement, parfois en position croisée, ou imbriqués
les uns dans les autres. Ils associérent également deux ou plusieurs
signes différents qui pouvaient, en outre, étre augmentés de

surcharges'®. Mais il y a beaucoup plus important encore : ces
procédures sont celles-1a mémes qui sont enseignées dans les écoles a

partir du xviii® siécle °.

Plusieurs parametres se laissent déceler, pourtant, qui, a priori, tendent
a tenir les présages a distance des signes graphiques. Aux yeux des
Mésopotamiens eux-mémes, une fois définis dans leur forme, qu'ils
soient parfaitement ou maladroitement calligraphiés, ou qu’ils se
trouvent sur le support, qu’ils soient notés a I'encre ou imprimés avec
un calame, quelle qu'en soit la couleur, les signes graphiques
conservent toujours la méme valeur. Tout au contraire, la forme, la
position, la texture et la couleur sont de nature a changer la valeur
oraculaire d'un présage. Ceux-ci se montrent donc récalcitrants a se
laisser uniment classer sous la seule rubrique de I'écriture. Or, on
s’apercoit trés vite que les devins usent de ces catégories comme
autant de variables servant a fabriquer des signes d’écriture. Ils ne se
contentent donc pas de mettre en application les régles concernant les
signes de I'écriture cunéiforme qu’ils ont apprises, ils en exploitent
toutes les potentialités et en généralisent les applications a des
registres beaucoup plus larges (tableau 2). Voici longtemps, du reste,
que les sémioticiens nous enseignent que tout essai de typologie des
signes visuels est vain, qu’il n’existe nul critére définitif qui permette
de séparer un signe graphique d’'un signe plastique. Tout réside dans
les motivations, les modes de reconnaissance et de production, bref
dans l'intentionnalité des producteurs. En un mot, les signes ont
I'identité dont leurs auteurs les créditent,

Telle est sans doute la grande nouveauté du temps. S'il est vrai que le
réel n’arrive a 'existence qu'une fois nommé, il est désormais admis
que le sens nait du signe graphique qui sert a le noter, les mots de la
langue devenant eux-mémes comme prisonniers des signes de
I'écriture. Cette derniére ayant le pouvoir de défaire I'ordre des mots
et donc l'ordre des choses, ’homme a, d’une certaine maniére, un
moyen d’agir a terme sur 'action des dieux. Ou I'on découvre que
'appropriation des présages a l'univers de ’écriture se pose comme le
complément indispensable a la verbalisation. Avec elle, on passe d'une

science qui se bornait a rendre compte a une science qui sait expliquer



le comment des choses. En mobilisant les savoirs de 1'écriture au
service de la divination, les devins se mettent en effet en position
d’expliquer tout a la fois la maniére dont les présages sont construits

et la nature des liens qui les unissent aux oracles.

Conclusion

Du geste du sacrificateur a celui du scripteur, de la manipulation des
entrailles d’une victime sacrificielle a leur modélisation et a leur
sémiotisation, on assiste a une opération rhétorique qui part d'une
image réelle, un corps biologique, a laquelle on attribue, par un
mouvement d’abstraction fondé sur I'identification, un contenu qui lui
est étranger ; on obtient ainsi une seconde image, un présage, qui, par
une nouvelle procédure de sémantisation, en produit une troisieme,

un oracle, qui lui est similaire. A partir du xviii® siécle, ces opérations
sont rendues plus complexes encore par le recours a un nouveau
proces de sémantisation qui consiste a verbaliser les présages,
lesquels, en outre, sont désormais traités comme des signes d’écriture
et non plus comme des tableaux. La science divinatoire s’enrichit des

savoirs de 1’écriture.

Si 'analogisme demeure au principe des réflexions des devins, ceux-ci
font également appel a d’autres savoirs. On pense aux savoirs réflexifs
qui, a c6té de la verbalisation réduisant les faits en mots, favorisent les
méditations sur les mots de la langue, encouragent les innovations
dans lordre syntaxique, font la part belle a Iapproche
métalinguistique du langage. On pense aussi aux savoirs déductifs faits
d’opérations rationnelles par lesquelles, selon des procédures
arrétées, on conclut une affirmation a partir de prémisses sans avoir
recours a lexpérience et qui contribuent grandement a une

formalisation logique de la pensée.

Par leur connaissance parfaite des signes, les devins font la
démonstration qu’ils ont prise sur le réel. Lordre général des choses
n’étant plus totalement soustrait a leur volonté, leur intervention
transformatrice favorise, en ultime analyse, la plus grande cohésion de
leur communauté. Le statut du devin dans la société doit en étre
valorisé. Apres tout, et 'on ne saurait s’y tromper, le principe
d’efficacité de la parole ou du signe graphique, a la base de toute la

réflexion des devins, ne réside pas dans le langage lui-méme, mais

dans « le groupe qui I'autorise et s’en autorise!” ».

Exemples de construction de signes d’écriture et de
présages



Les signes d’écriture

E Figure 3. Tableau 2.

Les présages

Exemple de signe simple :

® ilyaleregard

Exemples de signes dérivés :

e disposition variable sur le support :

(¢]

(e}

la porte du palais est droite
la porte du palais est disposée transversalement

® doublement d’un signe :

(e}

(¢]

(e}

il y a deux portes du palais
il y a deux regards et ils se font face
il y a deux regards et ils sont en position croisée formant

une croix

® surcharge d’un signe :

o

sur la pointe du regard il y a une marque d’envie

® association de différents signes avec ou sans surcharge :

o

(e}

o

le regard franchit le chemin

le c6té gauche du doigt est atrophié a sa base

un filament plonge a droite de la présence et chevauche le
chemin

il n’y a pas de regard et sur son site se trouve un kyste

il n’y a pas de regard et sur son site se trouve un kyste et il
est sombre

[

sur la pointe de la présence deux trous se trouvent cdte
cote et ils sont allongés

[

sur la pointe de la présence deux trous se trouvent cdte
cote et ils sont noirs

[

sur la pointe de la présence deux trous se trouvent cdte
cote et ils sont couverts par une membrane

[

sur la pointe de la présence deux trous se trouvent cdte
cote et un filament les connecte

imbrication de signes :

il y a un chemin au sein du chemin

sur la pointe de la présence il y a un trou dans lequel se

trouve un autre trou.



Notes

1. Sauf indication contraire, toutes les dates s’entendent avant 'ére
commune.

2. Sur ces questions, voir Glassner, 2000 et 2003.

3. Goetze, 1947, n° 5.
4. D'un maniere générale, voir Bottéro, 1974.
5. Glassner, 2005.

6. Rutten, 1938, n® 3 ; Meyer, 1987, p. 192. Le premier trait figure le
présage identifié sous le nom de « regard », les deux autres le
« chemin ».

7. Glassner, sous presse.

8. Rutten, 1938,n° 19 Meyer, 1987, p. 202.

9. Riceeur, 1975, lecon huit.

10.Lorsqu'un devin est confronté a un présage non reconnu, il le
désigne au moyen du substantif usurtu.

11. Glassner, 2005a.

12. Voir King, 1914, no 31 ii 53s : les dieux placent dans la chair (shiru)
un présage (shiru).

13. Glassner, 2005a, p. 277.

14. Glassner, 2000, chap. vii.

15. Cavigneaux, 1983 ; Glassner, 2008 et sous presse.

16. Eco, 1992, passim.

17. Bourdieu, 1980, p. 188.

Bibliographie

® Bottéro, 1974 : Jean Bottéro, SymptOémes, signes, écritures en
Mésopotamie ancienne, in J.-P. Vernant (éd.), Divination et
rationalité, Paris, p. 70-197.

® Bourdieu, 1980 : Pierre Bourdieu, Le Sens pratique, Paris.

Cavigneaux, 1983 : Antoine Cavigneaux, « Lexikalische Listen »,
Reallexikon der Assyriologie, p. 609-641.

Eco, 1992 : Umberto Eco, La Production des signes, Paris.

Glassner, 2000 : Jean-Jacques Glassner, Ecrire q Sumer, Paris.
Glassner, 2003 : J.-J. Glassner, La Tour de Babylone, Paris.

Glassner, 2005 : ].-J. Glassner, « Laruspice mésopotamien et le

regard de I'anatomiste »,Le Journal des médecines cunéiformes, 6,

p. 22-33.

® Glassner, 2005a : ].-J. Glassner, « Laruspicine paléo-babylonienne et
le témoignage des sources de Mari », Zeitschrift fiir Assyriologie, 95,
p. 276-300.

® Glassner, 2008 : J.-J. Glassner, « Le corps écrit », in B. Baptandier et
G. Charuty (éd.), Du Corps au texte, Nanterre.

® Glassner, sous presse : J.-J. Glassner, « La fabrique des présages en

Mésopotamie : la sémiologie des devins », in S. Georgoudi et al. (éd),



Actes du colloque « Signes, rites et destin dans les sociétés de la

Méditerranée ancienne » (16-17 oct. 2005), Fribourg.
® Goetze, 1947 : Albrecht Goetze, Old Babylonian Omen Texts, New

Haven.

® King, 1914 : Leonard W. King, Cuneiform Texts in the British Museum,

34, Londres.
® Meyer, 1987

Jan-Waalke Meyer,

Untersuchungen zu den

Tonlebermodellen aus dem Alten Orient, Neukirchen.

® Ricceur, 1975 : Paul Ricceur, La Métaphore vive, Paris.

® Rutten, 1938 : Marguerite Rutten, « Trente-deux modeles de foies

en argile inscrits provenant de Tell-Hariri (Mari) », Revue

d’assyriologie, 35, p. 36-52.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£SHAUTES
ETUDES S

haStec

Laboratodire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIENCES des sawoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances
) MCcLopes
" méthodes et outils
ettt ity pour édition structurée
.
ONU enssib’
strasbourg i chacas o Pofarmation

4
AN ﬁ A
WS D,

fondation
maison des
sCiences
de 'homme

® CONCEPTION :
E PFI EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

PLATEFORME
% -9 GEOMATIQUE
(‘:51\ (EHESS).
Centre Alexandre-Koyré e DEVELOPPEMENT :
Hitoing dhisy scherisl 1 chist technicpes DAMIEN
LIMIR 40 I MWL WIS MR IN
ﬁ RISTERUCCI,
e ) IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Le sacrifice divinatoire
	Images plastiques ou signes d’écriture ?
	La composition de traités
	Conclusion
	Exemples de construction de signes d’écriture et de présages
	Les signes d’écriture

	Les présages
	Bibliographie
	Nos partenaires


