
Le savoir en personneLe savoir en personne
Représentation, transmission et exposition desReprésentation, transmission et exposition des
savoirs dans le compagnonnagesavoirs dans le compagnonnage

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°11n°11 , , 20152015 , , p. 39-48p. 39-48

Les communautés de savoir, dans le sens fort que cette expression a
prise depuis l’entreprise conduite par Christian Jacob (2007),
présentent plusieurs caractéristiques qui méritent d’être
constamment rappelées pour que la notion conserve une pertinence et
une valeur descriptive. En e$et, il ne peut s’agir ici simplement de
collectifs où des savoirs se transmettraient, puisqu’aucun groupe,
d’une certaine manière, ne saurait échapper à cette dé)nition. Deux
éléments supplémentaires paraissent nécessaires. D’une part, ces
communautés sont traversées par des rapports sociaux qui
s’apprécient (sont évalués et organisés) selon la manière dont ils

Nicolas Adell

Figure 1. Figure 1 – Joints (anneaux d'oreille) de
compagnons couvreurs avec outils suspendus (marteau et
enclumette), 19e siècle (coll. Musée du Compagnonnage
de Tours).

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=22


facilitent la transmission des connaissances qui peuvent être quant à
elles propres au groupe ou non. Une communauté monastique forme
une communauté de savoir non par les contenus spéci)ques des
connaissances activées (que l’on peut retrouver dans d’autres
contextes), mais par la manière dont la transmission de ces
connaissances donne une allure singulière aux rapports sociaux
renforcés par une connivence des interprétations de propositions de
connaissance. Dans une communauté de savoir, le savoir partagé est
fondamental moins en raison du savoir lui-même que du partage dont
il fait l’objet. D’autre part, dans ces communautés, et à la di$érence
d’autres groupes, le savoir tend à se cristalliser en di$érents lieux,
personnes, situations, prenant une allure éclatée en de multiples
foyers. C’est cette caractéristique qui va permettre de distinguer entre
elles les communautés de savoir : selon les manières dont ces
cristallisations se distribuent, dont elles se soutiennent ou s’a$rontent
les unes par rapport aux autres, selon les façons dont ce corps éclaté du
savoir s’empare du corps social pour que se transmettent des savoirs,
c’est-à-dire notamment pour que s’exposent des dispositions et
s’éduque l’attention.

Le compagnonnage répond à l’ensemble de ces critères généraux.
Forme ancienne de construction des hommes de métier par le biais du
voyage (le fameux Tour de France), de l’initiation et d’un souci aiguisé
de l’excellence (manifesté entre autres par la réalisation du chef-
d’œuvre qui permet d’accéder au titre de compagnon), il est
actuellement représenté par une petite dizaine de groupements
d’envergures très di$érentes et rassemblant 20 000 individus. Trois se
détachent et forment l’essentiel du paysage compagnonnique français
actuel : l’Union Compagnonnique des Devoirs Unis (UC) fondée
en 1889, l’Association ouvrière des Compagnons du Devoir et du Tour
d e France (AOCD) créée en 1941 et rassemblant les compagnons dits
« du Devoir », et la Fédération compagnonnique des métiers du
bâtiment et autres activités (FCMB) qui a réuni en 1952 les
Compagnons du Devoir qui ne se reconnaissaient pas dans l’AOCD et
ceux dits « du Devoir de Liberté ». « Devoir » et « Devoir de Liberté »
forment ensemble les « vieux rites » du compagnonnage, dont les
premières attestations remontent au début de l’époque moderne.

Les propositions formulées dans le cadre de cet article se fondent
largement sur des enquêtes conduites auprès des deux derniers
groupements, car ils ont mis un accent tout particulier sur la
formation et la transmission des savoirs, érigées au rang de valeurs
centrales du compagnonnage, notamment par les compagnons de
l’AOCD. Contrairement à ce que l’on pourrait penser, cet aspect n’a pas
toujours eu, au sein de la formule compagnonnique, l’importance
qu’on lui accorde aujourd’hui. Il est même probable qu’à ses débuts le
compagnonnage constituait davantage un lieu de la sociabilité
masculine qu’une institution de formation1. Ce n’est qu’à partir du



19e siècle, de façon très progressive, et surtout au cours du 20e siècle, à
la faveur des reconnaissances accordées depuis la loi Astier (1919) à
l’enseignement technique, que la dimension pédagogique de
l’institution compagnonnique a acquis l’impact qui est le sien
aujourd’hui. Et je vois dans l’ouverture récente (2008), dans le cadre de
l’AOCD, d’un « Institut de la Transmission », tout le symbole de ce
mouvement qui a hissé au sommet de la formule compagnonnique la
valeur du savoir et la nécessité de sa perpétuation.

Mais de quel savoir, ou mieux, de quels savoirs parlons-nous en
compagnonnage ? Car il en existe des types di$érents qui ne se
contentent pas simplement de redoubler les distinctions entre
métiers. La diversité des savoirs, qui fait la richesse du patrimoine
compagnonnique, ne se laisse pas aplatir sur le découpage en corps de
métier : savoir du maçon, savoir du serrurier, etc. Prenons l’exemple
d’un seul corps, celui des charpentiers, et procédons, à l’instar de
Georges Pérec, à une « tentative d’épuisement » de leurs savoirs.

On peut distinguer en e$et chez les charpentiers, et ce serait vrai
d’autres corporations compagnonniques comme de nombreuses
communautés, trois types de savoirs engagés lors du processus
d’apprentissage du métier, qui est aussi un temps d’apprentissage
d’une vie en communauté et, plus généralement, d’un passage à l’âge
d’homme. Ces )nalités emmêlées de la formation compagnonnique
peuvent être atteintes de plusieurs manières, par la délivrance de
savoirs formulés en discours, oraux ou écrits, par la démonstration et
l’apprentissage de savoir-faire de métiers, ou encore par
l’imprégnation d’un savoir-être (d’homme très longtemps, d’homme
de métier toujours, de compagnon). Ces trois types de savoirs ne sont
pas des îles, comme nous allons le voir. Ils se rejoignent dans les
di$érents supports mobilisés comme dans les situations qui les
mettent en scène, dialoguent entre eux et révèlent ainsi tout un
système de représentations qui valorisent, contre toute tentative de
)xation d’un corpus de connaissances, la mobilité, l’ajustement et la
nécessité d’une interprétation et d’une actualisation permanentes des
savoirs.

De la voix au texte
Certains savoirs transmis en compagnonnage s’exposent de manière
privilégiée sous la forme du texte. Leur caractéristique essentielle est
leur capacité à exister hors des individus qui les ont créés ou, à tout le
moins, mis en circulation. Néanmoins, et y compris quand le texte
n’est pas un discours ou n’a pas vocation à être oralisé, quand il paraît
donc n’être que l’éto$e d’un savoir froid et )gé, on constate que les
compagnons ne s’y confrontent réellement que dans des situations qui
sont comme des chambres d’activation de la matière à connaître. En



e$et, s’il est une situation de « transmission » des connaissances que
l’on ne trouvera guère chez les compagnons, c’est celle du face-à-face
entre un apprenti et un texte )xé (un traité de charpente, un livre, un
énoncé de règles de conduite) qui pèse et qui pose. Pour rendre à la
situation, déplorée mais récurrente, comme si la )xation était le mal
nécessaire de la connaissance, l’équilibre et le dynamisme qui lui font
défaut, les compagnons usent de deux stratagèmes qui ne sont
évidemment pas pensés dans cette terminologie car ils apparaissent
comme relevant d’un « sens commun » compagnonnique. D’une part,
l’on peut s’assurer de la présence d’un acteur du texte, qui le dit et
l’exempli)e tout en le suivant à la lettre. C’est le cas dans la situation
initiatique où un canevas extrêmement formalisé est respecté, où les
mots sont pesés au point que les initiateurs s’appliquent, en véritables
acteurs, à réviser leurs textes plusieurs jours avant le moment du
rituel. C’est le cas également, mais dans une optique inversée, de la
situation qui voit les plus anciens venir enseigner aux jeunes
itinérants les éléments pratiques et théoriques du métier. Ils ont alors
davantage la fonction d’ agitateurs du texte (du traité technique
notamment), ayant à charge de le commenter, de le déverrouiller en
ouvrant son horizon interprétatif, de le mettre en scène, de lui rendre
sa fragilité en le mettant à l’épreuve du réel. D’autre part, les
compagnons pratiquent aussi une forme d’appropriation collective des
textes, qui supprime le face-à-face en multipliant les regards et donc
les interprétations possibles. Les règlements compagnonniques
précisent ainsi qu’il faut être au moins trois compagnons pour lire la
correspondance qui s’échange sur le Tour de France ou pour consulter
la « Règle » qui est le livre qui contient la morale, le règlement,
l’histoire de la société compagnonnique concernée. Cela est vrai
également des chansons compagnonniques, transmises dans des
répertoires )xés dans des chansonniers, mais dont la performance
n’est jamais solitaire. Je vois dans ces di$érentes con)gurations autant
de chambres d’activation d’un savoir initialement immobilisé par un
texte.



Figure 2. Figure 2 – Règlement des compagnons
boulangers de Saumur (1842 ; coll. Musée du
Compagnonnage de Tours).



Les partages qui viennent d’être évoqués sont à l’œuvre en
compagnonnage, éprouvés sans aucun doute de façon très sensible par
les compagnons mais peu, voire pas élaborés explicitement. On n’en
parle pas. Il en est en revanche un autre qui est assez explicité et qui
marque justement la coupure entre la voix et le texte, entre ces savoirs
qui passent par ces chambres d’activation et ceux qui les évitent.

En e$et, lorsqu’on évoque, auprès des compagnons charpentiers ou
auprès de ceux qui sont en formation chez eux (les « apprentis », les
« stagiaires » ou les « aspirants », selon leur statut et leur degré
d’implication), les savoirs « parlés », ces derniers pensent
immédiatement à l’enseignement de type pédagogique qui leur est
dispensé dans le cadre de leur formation générale, très souvent dans
les disciplines non techniques telles que le français, les
mathématiques, les langues vivantes. Faisant fréquemment appel à des
intervenants extérieurs pour satisfaire ce besoin d’enseignements qui
leur permet de délivrer des diplômes et de rendre leurs jeunes aptes à
présenter des examens, les compagnons situent cependant ces savoirs
dans un ordre inférieur dans la mesure où celui qui les transmet peut,
sans qu’il soit perdu beaucoup, être remplacé par quelqu’un d’autre.
Mieux, ce savoir dispensé peut s’« irréaliser » dans un manuel qui fait
de la voix qui l’actualisait lors de la séance de cours une simple
mécanique sonore et non un acteur véritable de la transmission du
savoir. La voix soumise de l’intervenant ne fait donc pas des cours
théoriques des chambres d’activation du savoir, mais au contraire des
moments de refroidissement des acteurs qui se )gent dans la trame du
discours qui s’impose à eux. Cet aspect est encore renforcé par le fait
qu’il existe un autre espace et un autre temps où des savoirs sont
transmis de manière orale, mais où la dimension pédagogique n’est
pas tout entière comprise dans le contenu de la « leçon », car elle
réside également dans l’acte de transmission, la situation même, et
dépend de la personnalité de l’acteur. Le nom de ce moment est très
révélateur : la « causerie ». De quoi s’agit-il ? Un « Ancien »
(comprendre : un compagnon qui a )ni son Tour de France et s’est
sédentarisé) ou un « Renard éclairé » (un profane informé de l’histoire
du compagnonnage) expose aux jeunes en formation, à l’issue de leur
journée de travail, et très souvent en remplacement des cours du soir
(ce qui invite encore davantage à confronter les deux voix et les deux
savoirs), une thématique en relation avec le compagnonnage. Ce peut
être un récit de vie, la narration de légendes compagnonniques,

Figure 3. Figure 3 – Épure de charpente réalisée en 1884
par le compagnon charpentier du Devoir de Liberté Victor
Auclair dit Bourbonnais l'Enfant du Génie (1866-1928),
durant les cours de trait qu'il suivit à l'école de
Romanèche-Thorins (71) (coll. Musée du Compagnonnage
de Tours).



l’explicitation de symboles ou de rituels, ou encore la présentation
d’une nouvelle structure (un musée, un centre de formation…). Sans
doute est-il délivré au moment de la « causerie » un savoir qui
pourrait être autrement proposé, transposable dans un texte ou dans
un autre personnage. Cependant, à l’issue des causeries, les jeunes
commentent d’abord une performance, une présence, attestant de
cette façon le poids qui est accordé à celui venu « causer », qui le
distingue précisément de celui venu « enseigner ».

Parallèlement à ces savoirs essentiellement délivrés dans le cadre
d’une performance orale, il existe, chez les compagnons charpentiers,
un ensemble de savoirs dont le mode de transmission privilégié est
l’écriture. À ce niveau également, le type de savoirs et la situation de
transmission permettent de distinguer entre ceux qui, d’une certaine
façon, s’épuisent dans leur contenu et ceux qui font passer davantage
que ce qu’ils semblent indiquer de prime abord. Dans la première
catégorie, on retrouve plusieurs types de textes produits par les
compagnons. C’est un fait qui n’est pas assez souligné. On imagine, à
tort, qu’entre un goût supposé pour le secret et l’objet de la formation
(les savoir-faire artisanaux), les compagnons doivent prêter une faible
attention aux formalisations écrites. En réalité, la masse des archives
et des productions imprimées compagnonniques ne laissent planer
aucun doute. Les compagnons y aTrment, plus qu’un sacri)ce aux
nécessités de l’écriture, une véritable passion en ce domaine. En e$et,
tous les groupements compagnonniques possèdent leurs périodiques
informant les membres de la communauté des actions menées ici et là,
de l’initiation d’un nouveau membre, de la disparition d’un Ancien,
évoquant une chronique « des travaux et des jours » ; tous
s’appliquent également, avec des fortunes diverses2, à faire éditer des
ouvrages parmi lesquels on compte aussi bien des autobiographies, des
biographies que des catalogues d’expositions, des transcriptions de
cycles de conférences, etc. En)n, cette attention portée à l’écrit se
montre tout particulièrement dans la mise en œuvre, depuis près de
quarante ans, d’un ouvrage monumental intitulé l’ Encyclopédie des
métiers et qui a pour ambition, pour chaque corps de métier représenté
à l’Association ouvrière qui est porteuse du projet, de rassembler
l’ensemble des connaissances directes et indirectes qui sont
impliquées par la pratique du métier en question. Depuis l’histoire des
usages vestimentaires de l’artisan jusqu’à la description naturaliste
des matériaux en passant par le répertoire exhaustif des techniques et
des tours de main, rien ne doit échapper à ce que serait l’inventaire
total d’une sphère élargie du métier. À titre d’exemple, l’ Encyclopédie
des métiers comporte dix tomes pour la partie portant sur « La
charpente et la construction en bois » (1977-1992), ce qui en fait, à ma
connaissance, l’une des encyclopédies les plus complètes, si ce n’est la
plus complète, consacrée à un métier artisanal.

Mais déjà, et c’est une di$érence importante entre cette œuvre et les



périodiques mentionnés plus haut, toute l’ Encyclopédie n’est pas dans
le contenu de ses articles. Les charpentiers, à l’AOCD comme à la
FCMB, la tiennent à proximité de leurs ateliers ou de leurs salles de
cours, bien qu’elle reste peu utilisée par les jeunes itinérants. Sa
consultation est d’ailleurs, dans l’ensemble, moins une minutieuse et
académique lecture qu’un butinage réalisé à la faveur d’un temps libre.
On la fréquente peu comme un manuel, à l’exception de quelques
compagnons, beaucoup comme un monument. C’est qu’elle transmet
en plus de connaissances exactes un goût de l’e$ort, du travail
collectif, un attachement long et profond à la communauté (il s’agit
tout de même du résultat de quinze ans de labeur). Elle est un
patrimoine, au même titre que ces grands traités de charpente que
l’on trouvera d’ailleurs davantage dans les musées compagnonniques
que dans les bibliothèques des « cayennes »3. Cela n’en fait pas
immédiatement un savoir )gé. Simplement, son mode de médiation et
son type d’activation seront d’un autre ordre, déployant un registre
plus a$ectif que cognitif, mais participant de la même « éducation de
l’attention »4 à la vie de l’esprit en compagnonnage.

Mais le côté monumental des textes de savoir compagnonniques
atteint probablement son degré le plus élevé avec la « Règle » (ou le
« Devoir », puisque tel est le nom qui lui est parfois donné), qui tient
un rôle fondamental dans ce moment singulier de transmission des
connaissances qu’est l’initiation. Elle recèle un savoir auquel l’accès est
restreint et qui fait l’objet d’une révélation, et par la suite d’un
apprentissage, dans le cadre initiatique de la Réception, rituel qui fait
accéder au statut de compagnon. Le fait de voir la « Règle » est un
moment crucial du rituel (son épiphanie est méticuleusement
orchestrée) et la lire fait l’objet d’une réglementation stricte. Sans
doute contient-elle des savoirs très importants (sur le déroulement et
l’organisation du rituel lui-même notamment), mais son pouvoir
réside davantage dans la capacité qu’elle a de représenter la
communauté des compagnons présents et passés qui, ensemble, par le
truchement du texte, accueillent le nouveau membre – pouvoir de
rassembler les corps dispersés de la communauté.

Gestes graphiques, gestes pratiques
Aux côtés de ces savoirs dits ou écrits, qui participent bien plus qu’on
ne pourrait le croire a priori à la formation du compagnon
charpentier, il existe bien évidemment des savoir-faire que les
compagnons distinguent explicitement en deux domaines selon qu’ils
relèvent d’une « science » du métier ou d’une expérience et d’une
sensation techniques. D’un côté, le répertoire des gestes graphiques
qui mènent à l’œuvre dans l’absolu, ce que les compagnons nomment
le « Trait » ; de l’autre, l’ensemble des gestes pratiques qui la réalisent
dans les circonstances particulières du moment, ce que les



compagnons appellent l’« Orient ». L’une des spéci)cités de la
formation en charpente chez les compagnons réside dans la
transmission d’un savoir graphique particulier, le Trait, qui est une
forme de géométrie descriptive permettant de déterminer les coupes à
réaliser pour assembler les di$érentes pièces d’une charpente5. En
compagnonnage, l’importance conférée à cette technique, sa
dimension identitaire et patrimoniale6, ne se voit jamais mieux que
lorsqu’elle est mise en concurrence avec d’autres méthodes. Celles-ci
oscillent globalement entre deux pôles dont l’un est celui du
« perchage » (une manière de déterminer les coupes en plaçant les
pièces en situation l’une sur l’autre : degré zéro du savoir technique)
et l’autre celui de la trigonométrie. L’un comme l’autre font l’objet
d’un dénigrement de la part des charpentiers, qui estiment que le
« perchage » relève davantage d’un bricolage non maîtrisé tandis que
la trigonométrie propose, à l’inverse, une abstraction trop grande qui
va jusqu’à mettre à distance les outils traditionnels du charpentier
quand il est occupé à la préparation de l’ouvrage à venir, à savoir
l’équerre et le compas. Et l’on ne sera pas surpris d’apprendre que le
jeune itinérant qui veut devenir compagnon, au moment où il
présente son chef-d’œuvre, doit également fournir à l’assemblée de ses
initiateurs une épure, c’est-à-dire le travail de Trait qu’il a dû réaliser
pour déterminer l’ensemble des coupes de son ouvrage. Réalisées avec
beaucoup de soin, repassées à l’encre de Chine pour en accroître
encore l’importance depuis quelques années, les épures constituent en
elles-mêmes des œuvres de métier dont la beauté et le caractère
patrimonial sont reconnus. On les trouve exposées dans plusieurs
musées du compagnonnage en France.

Mais ce qui fait du Trait une technique, une science et un art essentiels
– les trois termes sont utilisés de façon indi$érente par les
compagnons dans ce cas – s’évalue d’abord à la nécessaire médiation
dont il doit faire l’objet, à la nature du lien qu’il établit entre un
apprenti et un compagnon aguerri. Et c’est probablement la possibilité
de leur découverte isolée, dans la confrontation immédiate avec une
formule mathématique ou un matériau non domestiqué par l’équerre
ou le compas, qui fait du perchage ou de la trigonométrie des
démarches à rejeter. Si le Trait est un savoir valorisé chez les
compagnons, c’est qu’il présente cette caractéristique si précieuse de
corps éclaté qui l’empêche d’être entièrement dans un traité, dans une
épure, dans un instrument, dans un geste, dans un individu, mais est
activé par la combinaison de l’ensemble de ces éléments.

Cet aspect est encore renforcé par les di$érentes manières de réaliser
le Trait. Le corps éclaté du savoir signi)e en e$et non seulement la
démultiplication des lieux qui le manifestent, mais aussi celle des
interprétations qui l’identi)ent et le singularisent. On rencontrera
ainsi, chez les charpentiers, du Trait « par rembarrement », « à la
herse », « à la sauterelle », ou encore du « Trait croche ». Et si chaque



technique a des vertus qui la rendent plus « pratique » pour tel ou tel
type de tracé, les évaluations du « pratique » di$èrent beaucoup d’un
individu à l’autre. Exposer le détail de ces controverses importe peu.
D’elles-mêmes, elles témoignent de la résistance de ce répertoire de
gestes graphiques à toute forme de cristallisation crépusculaire. On
comprend mieux qu’il ait été l’un des premiers éléments à répondre
aux critères de la catégorie alors neuve de « patrimoine vivant » en
France.

Il reste que tout le métier de charpentier n’est pas contenu dans la
faculté de posséder le Trait, même parfaitement, même dans toutes ses
variations. Il faut également avoir l’intuition des circonstances, le tour
de main, le sens pratique, cette capacité à « s’orienter » dans toute
situation pour en trouver l’issue, ce que les compagnons charpentiers
appellent précisément « l’Orient », terme qui résonne également avec
les origines légendaires du compagnonnage aux pieds du temple de
Salomon. Avoir de « l’Orient », c’est témoigner d’une maîtrise du
métier, non seulement de ses techniques mais également de ses
dangers, de ses usages. C’est avoir la prescience de l’accidentel,
l’anticipation de l’imprévisible, être le dépositaire d’une certaine dose
de « sérendipité », pour reprendre le mot d’Horace Walpole. C’est
également débrouiller les situations délicates. C’est, au total, faire
preuve de cette qualité d’homme de métier, qui est aussi une qualité
d’homme pour les compagnons : la maîtrise de soi dont l’acquisition
constitue l’un des enjeux cruciaux de toute la formation, dépassant les
limites d’une simple transmission de connaissances ou de règles et
imposant de mobiliser tous les éléments disparates du corps éclaté du
savoir et qui sont donnés à voir, de façon exceptionnellement uni)ée,
en quelques rares situations et individus.

Voies de la maîtrise de soi
Voilà donc ce qu’« avoir de l’Orient » veut dire pour les compagnons
charpentiers. Et si la maîtrise de soi n’a pu accéder à une formulation
explicite que dans la sphère du métier – ce qui est déjà beaucoup
puisque la langue française, comme beaucoup d’autres, n’en possède
pas l’équivalent –, elle reste tout aussi capitale pour les autres
registres que la formation compagnonnique prend en charge. Devenir
un homme7, un compagnon, un homme de métier sont étroitement
articulés et l’une des chevilles principales de la mécanique de cet
accompagnement de la croissance sociale des individus est justement
la maîtrise de soi8.

L’une des clés de la réussite de la formule compagnonnique réside
probablement dans la capacité que l’institution a de faire résonner
ensemble ces trois registres, de faire que des franchissements
(d’étapes, de statuts, etc.) dans l’un agissent également dans les autres



qui s’en trouvent a$ectés de façon explicite ou non. Ainsi, l’une des
voies d’accès, paradoxale, à la maîtrise de soi dans le métier est celle
des accidents de travail. L’homme de métier, le charpentier en
particulier (mais cela se véri)e dans de nombreuses autres
corporations), est celui qui est capable d’exhiber les stigmates de sa
profession, traces de limites approchées. Dans l’ombre de l’Orient, il y
a toujours, pour faire l’homme de métier, la découverte périlleuse de
l’impossibilité d’une maîtrise totale, dont l’expérimentation
douloureuse constitue le mal nécessaire. Or ces blessures laissées par
l’exercice du métier possèdent également un autre niveau de lecture
qui, hors du champ du travail, signi)e dans l’ordre de la personne et
du genre l’accession à un degré supérieur de virilité. Passé le moment
de la blessure elle-même, l’exhibition, ostentatoire ou discrète, des
cicatrices du métier possède son immédiate traduction dans les termes
du passage à l’âge d’homme. C’est que la maîtrise de soi ne peut
réellement se mesurer, ou au moins s’établir, qu’à partir du moment
où elle est mise en danger, contestée, défaillante. Pour la faire exister,
il faut bien y déchoir à un moment ou à un autre.

Mais il y a plus encore. Car cette maîtrise de soi, exprimée dans et par
le métier en grande partie chez les charpentiers, traduite
immédiatement dans la langue des passages à l’âge d’homme, est
considérée, chez les compagnons, comme façonnée et transmise au
moment du rite principal d’initiation, celui de la Réception. Là sont
noués les )ls épars qui forment la trame de la maîtrise de soi en
compagnonnage, qui est tout à la fois la maîtrise de son corps et de ses
gestes – dans le métier et en dehors –, de ses émotions (des

Figure 4. Figure 4 – Livre des règles et registres, dit
« Rôle », des compagnons tourneurs sur bois de la ville de
Lyon (1730 ; coll. Musée du Compagnonnage de Tours)



événements intérieurs donc), mais aussi d’une situation, des aléas, des
circonstances, dans l’ordre du métier ou non, qui sont les événements
extérieurs. Le moment initiatique met en scène et condense ces
di$érents ordres de la maîtrise de soi – et ce non par l’e$et de
l’interprétation du chercheur, mais de l’aveu même des compagnons.
Peu convoquée hors du métier, et à ce niveau sous le masque de
l’Orient seulement, ce n’est qu’au moment de l’initiation qu’elle
remonte à la surface des discours. Elle devient « cette vertu que nous
sommes censés acquérir la nuit de notre Réception de Compagnon »,
écrit dans ses mémoires un compagnon tailleur de pierre9.

Les trois ordres de maîtrise repérés (corps/gestes, événements
intérieurs, événements extérieurs) se manifestent clairement dans le
cadre initiatique sous la triple exigence d’une exposition à la violence
rituelle (maîtrise du corps), d’une culture du secret qui vise à
préserver l’eTcacité du rite (maîtrise de la parole), et de l’attribution
d’un nom-programme (maîtrise du destin). Ce dernier aspect est à mes
yeux le plus important, tant il o$re un accès privilégié à un projet
compagnonnique non explicité : la constitution d’un répertoire vivant
de vertus. Vertus qui, dans l’appréciation que les compagnons leur
réservent pour la plupart, entremêlent savoirs, savoir-faire et savoir-
être. Le rituel de la Réception du compagnon s’achève en e$et par
l’attribution d’un nouveau nom10 : Vendéen le Soutien du Devoir,
Limousin la Franchise, Dauphiné la Persévérance, Parisien l’Ami des
Arts soulignent un trait et annoncent, pour soi et pour les autres, le
programme et le spectacle d’une conduite. Aussi, sur le plan éthique, la
ligne qu’impose le nom compagnonnique remplit-elle la même
fonction que le geste technique exécuté dans l’atelier par un Ancien
pour les jeunes : s’o$rir à la reproduction non seulement du fait de la
désignation sociale – le jeune apprend le « bon geste » ainsi quali)é
dans l’atelier comme il apprend la constance auprès du compagnon La
Constance, ou la fermeté auprès de La Fermeté – mais également en
raison des vertus propres de l’imitabilité que contient un
comportement prédictible (mon nom, c’est moi) au milieu de
l’embrouillaminis ordinaire des événements de la vie sociale.

De ce fait, tout groupement compagnonnique possède un répertoire
vivant de maîtres d’arts de faire et de vivre qui sont comme disposés à
l’horizon des jeunes itinérants qui font leur Tour de France. Parmi ces
maîtres de vertu, quelques-uns sortent du lot pour assumer, dans tous
les moments de leur vie et sur tous les registres qu’elle peut exiger,
cette exemplarité à laquelle tout compagnon se devrait de satisfaire,
mais qui est si diTcile à supporter quotidiennement. Ces compagnons
exceptionnels sont soumis à un rituel supplémentaire à l’issue duquel
leur sont remises des boucles d’oreille appelées « joints », qui les
désignent comme les meilleurs exemplaires de la bibliothèque vivante
des vertus compagnonniques.



Notes

1 . Sur ce point, je me permets de renvoyer à N. Adell, 2014. (voir
bibliographie).
2 . En ce domaine, l’AOCD tient le devant de la scène, comptant
plusieurs dizaines d’ouvrages à son actif dans le cadre de sa maison
d’édition, la Librairie du compagnonnage.
3. Nom que les charpentiers donnent au siège compagnonnique dans
les villes du Tour de France.
4. L’expression est reprise de T. Ingold, 2000 (voir bibliographie).
5 . Il existe, sous des modalités bien distinctes, un « Trait » chez les
tailleurs de pierre et les menuisiers également.
6. Le Trait de charpente a été l’un des tout premiers éléments inscrits
pour la France sur la Liste représentative du patrimoine culturel
immatériel de l’UNESCO.
7 . Exclusivement masculin jusqu’à une période très récente, le
compagnonnage a vu au milieu des années 2000 les femmes accéder au
titre de « compagnon » dans certains groupements comme à l’AOCD.
8 . Pour une démonstration plus fouillée de ce point, je renvoie à N.
Adell, 2008 (voir bibliographie).
9. P. Jourdain, 1997, p. 341 (voir bibliographie)
10. On théâtralise l’imposition du nouveau nom durant le rituel alors
que, semble-t-il, celui-ci fait l’objet en amont d’une concertation et
d’une négociation entre le néophyte et les compagnons qui
s’apprêtent à le « recevoir ». Il faut que le futur compagnon s’estime
« capable » d’assumer son nom.

BIBLIOGRAPHIE

— Adell, Nicolas, Des hommes de Devoir.  Les compagnons du Tour de
France (XVIII e -XX e  siècle), Paris, Éditions de la Maison des sciences
de l’homme, 2008
— Adell, Nicolas, « Compagnonnage ancien », dans P.-Y.
Beaurepaire (dir.), Dictionnaire de la Franc-maçonnerie , Paris, Armand
Colin, 2014, p. 47-53
— Adell, Nicolas, « Compagnonnage moderne », ibidem, p. 53-57
— Ingold, Tim, The Perception of Environment.  Essays on Livelihood,
Dwelling and Skill, Londres, Routledge, 2000
— Jacob, Christian (dir.), Lieux de savoir.  Vol. 1 : Espaces et
communautés, Paris, Albin Michel, 2007
— Jourdain, Pierre, Voyage dans l’île de Moncontour ou un demi-siècle de
la vie d’un compagnon tailleur de pierre du Devoir, Paris, Librairie du
compagnonnage, 1997

Nos partenaires



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	De la voix au texte
	Gestes graphiques, gestes pratiques
	Voies de la maîtrise de soi
	BIBLIOGRAPHIE
	Nos partenaires


