La « civilisation » : critiques
épistémologique et
historique

"Civilization": Epistemological and Historical Critics

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens, La " civilisation " :
critiques épistémologique et historique, n°11, 2018

Michel Briand, Florence Dupont, and Vivien
Longhi

La journée d’étude a 'origine de cette publication était consacrée a
une critique de la civilisation gréco-romaine, comme modele, implicite
ou non, de toute civilisation. Ce qui impliquait en méme temps de
réexaminer cette notion de civilisation, utilisée aussi bien par les
enseignants et chercheurs en sciences humaines et sociales - le
fameux intitulé « langue et civilisation » des cursus - que par les
médias d’opinion, dont le fameux « Nous autres, civilisations, nous
savons maintenant que nous sommes mortelles » de Paul Valéry, dans
la Crise de l'esprit (1919), fut le prélude élégant a The Clash of Civilizations
and the Remaking of World Order de Samuel P. Huntington paru en 1996.

Il n’échappe a personne qu’aujourd’hui employer le mot de civilisation
dans I'espace médiatique est devenu problématique. On se souvient de
Claude Guéant, alors ministre de I'Intérieur du gouvernement Fillon,
(le dimanche 5 février 2012) déclarant « que toutes les civilisations ne
se valent pas », lors d’'un éniéme débat médiatique sur le port du voile.
Le Figaro avait alors demandé a quelques anthropologues pourquoi ce
terme était controversé au point qu’ils évitaient soigneusement de

I'utiliser depuis 50 ans et préféraient parler de cultures. Frangois

Flahault! répondit que ce terme [de culture] était le plus « approprié »
pour désigner « tout ce que les générations humaines se transmettent

les unes aux autres de maniére non biologique ». Pour Marc Crépon?,
« le terme de civilisation était difficilement dissociable des idéologies

les plus meurtriéres du xx° siécle qui avaient une idée trés précise de
la hiérarchie des civilisations et de leur différence de valeur. » Alfred

Grosser® répliquait a Claude Guéant que son jugement de valeur qui
laissait supposer des hiérarchies entre civilisations sous-entendait que
la civilisation islamique est inférieure a la civilisation francgaise. Claude

Guéant s’attaquait implicitement aux musulmans de France, mais la


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=48
https://www.savoirs.app/en/articles?author=49
https://www.savoirs.app/en/articles?author=50

défense de Grosser est désastreuse : il est impossible de comparer la
civilisation francaise, nationale, a une civilisation islamique, religieuse,

en supposant que l'une et I'autre expressions recouvrent la moindre

réalité. Maurice Godelier * distinguait, a2 son tour, culture et

civilisation de la facon suivante :

Contrairement a la « culture », la « civilisation » ne peut
étre pensée seule, car elle comporte toujours implicitement
un jugement de valeur en opposition a un autre, plus
barbare ; par exemple, dans « civilisation » il y a civis, c’est-
a-dire citoyen. Il y a l'idée grecque et romaine que les
civilisés sont ceux qui vivent dans les cités ou les Etats, par
opposition aux barbares qui sont nomades ou paysans.

Nous voici arrivés au coeur de notre sujet. Civilisation, mot récent en
francais (il date duxviii® s.), serait a expliquer par son étymologie
latine et donc par I'idéologie gréco-romaine qui opposait la civilisation
des cives urbains a la barbarie des nomades. On ne reprochera pas a
Maurice Godelier harcelé par un journaliste, ses approximations
historiques ; on peut, au contraire, lui savoir gré d’avoir rappelé la
place que la civilisation gréco-romaine tient dans I'idéologie
contemporaine. La notion de civilisation nous viendrait de ’Antiquité.
Donc, pour certains, la civilisation gréco-romaine serait au début et a
'origine de 'humanité civilisée, et pour d’autres, c’est d’elle que
viendrait le narcissisme méprisant de la civilisation européenne. Les

débuts de I'anthropologie moderne au xix® s. sont marqués par de tels

jugements de valeur. Dans Ancient Society (1877), Lewis Morgan’
affirme que ’humanité évolue en passant par trois stades successifs : la
sauvagerie, la barbarie et la civilisation. Les plus civilisés étaient, selon
lui, les Américains. Les Européens I'étaient moins car ils conservaient

encore des vestiges féodaux.

Ces commentaires autour de « l'affaire Guéant » montrent que la
notion de civilisation est aussi floue qu’explosive. Notion qui de loin
semble évidente, la civilisation s’éparpille en sens divers quand on
utilise le mot. Seul repére solide, la référence a I’Antiquité. Miracle
grec ou péché originel, la civilisation gréco-romaine surgit dés qu’il est

question de civilisation.

Peut-on trouver a la notion de civilisation un statut épistémologique ?
N'est-elle pas définitivement écrasée sous ses origines gréco-
romaines ? La notion anthropologique de culture, prééminente depuis
quelques décennies, ne serait-elle pas d’'un meilleur usage ?

Létude liminaire de Claude Calame, « Civilisation et Kultur: de
Friedrich August Wolf a Sigmund Freud », propose des réponses a ces
questions. Chez Wolf, historien de la littérature antique initiateur de
ce qui deviendra la Klassische Philologie, les Grecs se distinguent comme



un peuple disposant d’une « culture de I'esprit »°. Cette Kultur permet
de différencier les Grecs, les Romains et leurs successeurs allemands
des autres « civilisations ». La culture gréco-latine lui permet donc de
classer les civilisations. De telles conceptions se retrouvent dans ce que
Calame appelle de « nouveaux avatars du “Grand partage” », chez un
historien des religions contemporain comme J. Assman par exemple,
qui produit une opposition entre civilisation religieuse de I'écrit et

autres cultures religieuses orales’. Or, Calame montre que la religion

des Grecs ne se laisse pas comprendre dans ce partage®. Des notions de
Kultur/« civilisation » plus critiques pourraient guider la réflexion des
anthropologues de I'antiquité, dans le sillage de celle que Freud a

développée dans son Malaise dans la civilisation, ceuvre sur laquelle

revient Claude Calame’. On peut sans doute interroger la formation de
I'individu dans la civilisation, c’est-a-dire a travers des réseaux de
sociabilité et de normes. Cela revient en fait a penser des civilisations
en leur donnant, au cas par cas, un statut épistémologique dans
I'analyse des processus de fabrication de lindividu dans une
collectivité. La civilisation, dont on prétend trouver la source dans
I'antiquité, fausse donc profondément la compréhension qu’on peut
avoir de ces mémes mondes anciens. La notion, si I'on tient a la
conserver, ne pourrait étre utile que défaite, vidée de son sens
évolutionniste, et  resémantisée  dans une  perspective

anthropologique.

1l fallait donc reprendre la question au début et faire I'archéologie de
la notion. Rappeler d’abord que la notion et le terme sont modernes,
comme le développe et le précise Jan Blanc au début de son article. Ce
mot apparait pour la premiére fois sous la plume du Marquis de

Mirabeau, le pére, en 1756 '°. Il remplace civilité. Emile Benveniste

écrit :

Pour Mirabeau, la civilisation est un proces que l'on
dénommait jusqu’alors « police », un acte tendant a rendre
I’homme et la société plus « policés », I'effort pour amener
I'individu a observer spontanément les regles de la
bienséance et pour transformer dans le sens d’'une plus
grande urbanité les mceurs de la société'!,

LEncyclopédie offre un bon exemple de ce lien primordial de la notion
de civilisation a 'antiquité. Il n’y a encore que tres peu d’occurrences
du mot civilisation dans " Encyclopédie de Diderot et d’Alembert. Deux
usages, au sens moderne, viennent a I'occasion d'une réflexion sur les
Vies de Plutarque, (art. « Vies » et « Zones tempérées » rédigés par

Louis de Jaucourt). Lauteur égréne les héros civilisateurs de la Greéce



ancienne, Socrate, Solon, Lycurgue, etc. :

1l [Plutarque] me fait converser délicieusement dans ma
retraite gaie, saine et solitaire, avec ces morts illustres, ces
sages de l'antiquité révérés comme des dieux, bienfaisans
comme eux, héros donnés a 'humanité pour le bonheur des

arts, des armes et de la civilisation.

Benveniste prend acte que I'on passe d'une notion d’état, la police des
moeurs, a une notion d’action : la civilisation va avec I'idée de progrés

moral, technique ou autre. Il n’est pas étonnant que cette mutation ait
eu lieu au xviii® s. et que la notion de civilisation s’installe largement

au xix® et début du xx° siécle, en méme temps que la colonisation qui
apportait aux « sauvages » les « bienfaits de la civilisation ». Les Grecs
et les Romains n’ont rien a voir avec ce mot qui ne correspond ni a

philanthropia, ni a humanitas, ni a cultus, et pas plus a civilis.

C’est pourquoi dans un premier temps nous avons demandé a
plusieurs chercheurs de faire I'archéologie de la « civilisation gréco-
romaine », telle que nous la connaissons aujourd’hui dans les ouvrages

savants comme dans les jeux vidéo.

Blaise Dufal propose une enquéte sur les usages historiographiques de
la notion dans un article intitulé : « Le fantasme de la perfection
originelle. La Gréce antique comme matrice du modeéle
civilisationnel. » Dans les manuels dhistoire et ouvrages de

vulgarisation et chez des classiques de I'historiographie francaise du

xx° s., on voit que la « civilisation », faute de définition rigoureuse,
n’est pas un concept scientifique. Elle produit une vision idéologique

de la culture et de l'histoire, fondée sur un fantasme de la Gréce

antique, idéalisée depuis le xviii® s. Les Grecs de I’Antiquité, dont la
modernité européenne se veut I'héritiére, seraient ainsi l'origine
géniale et les exemples parfaits de la science, des arts et de la
politique.

Jan Blanc déplace la question sur le terrain de l'histoire de l'art a la
période moderne. 1l interroge le « probleme de la civilisation
grecque » chez Winckelmann. Johann Joachim Winckelmann (1717-
1768) est a I'origine du « miracle grec », cette vision de la civilisation
grecque comme un age d’or politique, moral et artistique. 1l parle
certes d’Antiquité grecque et non de civilisation, le mot n’existe pas
encore au sens moderne, mais les deux livres, qu’il a consacrés a
I'Antiquité grecque, 'étudient comme un monde dont il s’agit de
rendre compte des grands principes a travers I'étude de ses ceuvres
d’art. C'est ainsi qu'il décrit la Greéce en faisant de sa supériorité
artistique una priori. Winckelmann commence a écrire sur lart
antique sans avoir vu la moindre statue. Ses écrits sont et resteront des
constructions imaginaires, déduites de cet a priori. La Grece est pour lui

un mythe. La Grece est, pour Winckelmann, la seule civilisation qui,



dans T'histoire, soit parvenue a s’arracher a la barbarie de la simple
nature sans étre touchée par la corruption des mceurs, processus

inhérent a la culture. Mais ce miracle fut éphémere et a disparu a

jamais. Aprés la perfection de I'art classique au v® s., la Gréce a été
entrainée dans une décadence irréversible. Lhistoire de Winckelmann
est donc téléologique, parce qu’elle pose a priori la grandeur supréme
de l'art grec. Mais elle est également eschatologique, dans la mesure
ou le « grand style » est irrémédiablement perdu. La « civilisation
grecque » n’est pas, pour lui, une « période » de I'histoire mais, plutét,
une utopie servant aux Modernes a se raconter, en construisant, dans
le temps et le passé, I'origine d'une grandeur perdue dont ils ne
peuvent nullement étre considérés comme les enfants ou les héritiers,
mais qu’ils doivent apprendre a regretter. La civilisation grecque telle
qu’elle est inventée par Winckelmann tient donc des deux acceptions
modernes de cette notion. Celle d’'un progres, mais qui n’est
observable que dans les restes et les ruines du passé et celle d’'une
décadence inéluctable.

La culture ludique contemporaine permet aussi de voir le lien étroit de
'antiquité a la notion de civilisation. Dans « Alexandre et Octavien
contre Bismarck et Gengis Khan. Les usages (problématiques) de
I'’Antiquité gréco-romaine dans l'univers ludique de Civilization »,
Emmanuelle Valette s’intéresse au jeu vidéo a succes Civilization,
réédité et amélioré plusieurs fois depuis 1991 jusqu’a son ultime
version de 2016. La durée de son succes international en fait un bon
témoin de certaines idées populaires contemporaines sur la notion de
civilisation. Le joueur peut choisir de développer une civilisation, dont
les critéres de définition sont d’ailleurs problématiques, parmi
plusieurs, sans hiérarchie a priori entre elles. Au centre du jeu, il y a
I'habileté du joueur et sa capacité a faire évoluer sa civilisation. La
victoire viendra de l'inventivité technique qu’il aura su insuffler a
celle qu’il aura prise en main. Le cours du jeu suit un « évolutionnisme
et un ethnocentrisme décomplexés » puisqu’une civilisation avance
vers la domination mondiale a coup d’inventions technologiques
successives, en construisant aussi de fortes et grandes cités. Si toutes
les civilisations sont ainsi calquées sur un modeéle occidental, les
mondes anciens ont toutefois un lien encore plus étroit alLa
civilisation. Les civilisations antiques apparaissent comme
« originelles » et sont permanentes dans l'offre du jeu, comme
incontournables, alors que d’autres (Iroquois, Zoulous...) sont des
options qui disparaissent ou reparaissent au fil des versions. La Grece
et Rome disposent aussi d’un certain nombre de traits spécifiques et
d’atouts technologiques discrets qui en font des civilisations d’élection
pour les habitués. Par ailleurs la culture antique irrigue I’ensemble du
processus d’évolution inventive : les atouts culturels (les « merveilles »
du monde par exemple) et les innovations que peut développer telle
ou telle civilisation choisie par le « gamer » sont souvent pensés en

référence aux langues ou cultures grecques et romaines. L antiquité



proposée n’est donc pas un monde ludique comme un autre ou un
simple facteur d’exotisme : elle est essentielle a 'imaginaire de la

civilisation elle-méme.

La civilisation gréco-romaine aurait le privilege d’étre la civilisation
par excellence parce quelle aurait civilisé ’humanité, en ayant inventé
des formes culturelles devenues le patrimoine de '’humanité, parce
qu'elle aurait anticipé sur la modernité. Ces « inventions » jusqu’a
celle de la notion méme d’« invention », sont en fait des inventions de

notre modernité, comme le montrent les cinq analyses suivantes.

Certains termes grecs présents dans les langues modernes sont des
catalyseurs d’imaginaire ; tel est le cas de « 'enthousiasme », comme le
montre Michel Briand, dans son article « Linvention de
I'enthousiasme poétique ». Lenthousiasme poétique est une invention
moderne, créant une illusion rétrospective. Les modernes, qui
opposent improvisation inspirée et technique d’écriture, attribuent
aux poetes grecs archaiques et classiques un rapport privilégié avec le
divin, l'inspiration ; ils auraient chanté, possédés par une fureur
mystique : « le dieu était en eux ». Or pour les Grecs les aédes étaient a
la fois aimés des Muses et artisans de vers. Une archéologie des mots
enthéos, enthousiasmos, s'imposait. Lenquéte philologique montre que
le sens d’ enthéos n’est pas celui qu'une tradition étymologique lui
donne, par une interprétation possessive - locative de l'adjectif
enthéos. Ladjectif enthéos peut étre ’équivalent emphatique de theios,
et signifier « trés divin ». Linspiration poétique sous leffet de
I'intériorisation d’'un souffle transcendant, par laquelle le poete-
prophéte a « un dieu en lui », vient (relu par I'antiquité tardive et
certains modernes) directement de Platon, qui a comme souvent joué
avec les mots et rapproché mantis (la divination) de mania (la folie) et
inventé une figure du poéte-prophéte inspiré. Cette inspiration
prophétique réinterprétée par les néo-platoniciens se retrouve chez
certains mystiques chrétiens ou au contraire chez certains critiques du
paganisme. La reconstruction moderne de linspiration grecque
oppose écriture et oralité comme une alternative radicale, projetant
sur I'histoire de la poésie grecque le grand partage constitutif de la
modernité depuis I’Age romantique.

La notion de personne charrie avec elle tout un imaginaire occidental
philosophique, juridique et religieux du progres de la conscience.
Florence Dupont en critique la prétendue invention par les Romains.
Cette idée souvent reprise a notamment été soutenue par M. Mauss
dans « Une catégorie de I'esprit humain : la notion de personne ». Or,
le raisonnement de Mauss n’est pas une démonstration scientifique et
repose sur une pensée a priori de la place dominante de Rome dans la
civilisation occidentale. Sous I'apparence d’'une enquéte portant sur
des faits sociaux, juridiques, et religieux, c’est en fait principalement
I'’hypothese d’une évolution sémantique du mot persona qui sous-tend
I'exposé de Mauss : le « masque rituel » archaique des ancétres



deviendrait la « personne juridique » du droit romain, définitivement
inventée a la période classique. Le savant superpose en fait, « dans un
coup de force sémantique », les sens d’ imago et de persona : il n'y a
aucune raison probante de penser que la persona était un masque rituel
d’ancétre au méme titre que I’ imago. Quant a la notion juridique de
persona, elle ne renvoie pas non plus a un ensemble de droits liés a la
« personne », mais plutdt a un rdle temporaire pris dans un proces. La
« personne » ne se trouve donc pas déja dans lapersona, et la
dynamique historique d’une invention romaine de la personne voulue
par Mauss disparait du méme coup. D’autres stratégies pour sauver
I'invention de la personne se laissent voir : I'essentialisation de la
notion avant toute enquéte philologique préalable ou encore
l'utilisation de catégories modernes préconstruites. Elles ne laissent
pas de surprendre chez un savant de cette ampleur. Quelles sont les
causes possibles de ce discours fictionnel sur I'« invention » antique,
dans le contexte de travail qui a été celui de I'ethnologue ? En posant
cette question Florence Dupont ouvre la voie a une critique
pragmatique du recours a la notion d’invention chez les antiquisants.

Lhistoire de la médecine n’est pas avare non plus d’« inventions », et
les Grecs, avec leur 1égendaire figure d’Hippocrate, ont une large part
dans ce grand récit, comme cherche a le montrer Vivien Longhi dans
un article intitulé : « Hippocrate a-t-il inventé la médecine
d’observation ? ». Les traités de la « médecine hippocratique », par
exemple Epidémies I-II et Pronostic, présentent des relevés de signes

pathologiques apparemment scrupuleux, ou le corps malade serait

doté de sens par un médecin expert du pronostic. Auxviii® s.,
médecins et professeurs y voient les fondements de leur médecine
d’observation, fille de la clinique, alors qu’il s’agit de textes largement
spéculatifs. Une approche pragmatique du regard médical ancien
dégagerait pourtant la médecine grecque méme, travestie par la

notion moderne d’observation.

Dans le domaine de I'histoire littéraire s’érigent et peésent encore sur
les Grecs d’autres « inventions ». Marie Saint-Martin, dans son article
intitulé « Linvention de la tragédie selon Pierre Brumoy : de quelques
pieges du relativisme » s'intéresse aux réflexions modernes de P.
Brumoy sur la tragédie (1730). La recherche des « inventeurs » du
théatre classique conduit I'auteur a un certain nombre d’apories ou de
theéses paradoxales. Eschyle et Homeére sont aussi bien I'un que l'autre
considérés comme ses inventeurs. Les auteurs épiques et tragiques
grecs semblent avoir toujours été aristotéliciens. Si les Grecs ainsi
compris sont a |'origine du théatre classique, comment expliquer alors
que leurs piéces ne soient plus appréciées sur la scéne francaise ? La
force originelle créatrice des anciens doit étre reprise, cultivée et
amendée par les modernes. Conserver les beautés universelles des
anciens, mais en gommant et lissant leur barbarie et leur brutalité. 11

faut une civilisation de la civilisation premiére, pourrait-on dire en



jouant sur les mots. Apreés ce travail de polissage le lien doit se rétablir
entre la civilisation grecque et les nations policées, au premier chef
desquelles la nation francaise. Lhistoire de « l'invention » de la

tragédie par les Anciens sert donc a unir entre elles des nations

culturellement supérieures.

La notion méme d’invention finit par poser probléme, d’autant qu’elle
reste utilisée chez ceux-la mémes qui sembleraient devoir la
contester, comme le montre Anne-Gabrielle Wersinger dans «

L’invention de l'invention : archéologie ou idéologie 7 ».

En sciences humaines, on constate l'inflation des titres mentionnant le
mot ambigu d’'invention. Et méme si I'anthropologie prétend en avoir
fini avec « les inventeurs grecs » et 'archéologie du « Miracle grec »,
Gernet et Vernant ne se sont pas entierement défaits d’une
interprétation démiurgique et progressiste de I'histoire. Et malgré
l'autoréférentialité de I'anthropologie de Loraux ou Detienne, la
critique des « idéologies » résiste mal au paradigme prométhéen de
I'innovation, qui s’impose dans linstitution de la recherche
contemporaine.

Cette derniére étude notamment, en épilogue provisoire des
précédentes, montre qu'il reste a repérer explicitement d’autres
« inventions », qui seraient a soumettre a une généalogie philologique,
épistémologique, historiographique, critique, en méme temps qu’a
I'étude précise de leurs usages idéologiques les plus contemporains.
C’est a une réflexion générale qu'on invite ici, sur le réle accordé,
voire imposé, aux références antiques, en particulier aux notions et
catégories, comme celles de civilisation et d’invention, dans les
sciences humaines et sociales, et d’autre part sur la valeur de critique
radicale que peut avoir I'étude méme de I’Antiquité, pour nos
catégories contemporaines les plus évidentes.

Notes

1. Anthropologue directeur de recherche émérite au CNRS.

2. Philosophe a 'ENS (Paris).

3. Historien.

4. Directeur d’études émérite a 'EHESS.

5. Anthropologue américain.

6. Darstellung der Althertumswissenschaft nach Begriff, Umfang, Zweck und
Werth, Museum der Alterthums-Wissenschaft 1, Berlin, 1807, p. 10-142.
7. Religion und Kulturelles Geddchtnis. Zehn Studien, Munich, 2000 ; trad.
anglaise : 2005, Stanford.

8. C. Calame, Qu’est-ce que la Mythologie grecque ?, Paris, 2015.

9. Edition originale : Das Unbehagen in der Kultur, Vienne, 1930.



10. Voir I'étymologie de « civilisation » sur le site du CNRTL (Centre

National de Ressources Textuelles et Lexicales) a I'adresse

http://www.cnrtl.fr/etymologie/civilisation

11.Fmile Benveniste, Problémes de linguistique générale, 1, Paris, 1966,

p. 336-345.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances
v 3 ent Mum méthodes et outils
M. s Ls Recherche on Soenoe, Hama
RS - UNIVEREITE BE CALN pour 'edition structurée
./
b (YU enssi b’
doole nationabs supericure
strasbourg s ctncas o Nafarmation

et des biblothégues

fondation
maison des
sciences

de I'homme

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET

=PrL

PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
b ka e DEVELOPPEMENT :
‘: DAMIEN
Cantre. Aleandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoine dhes sclerson 4 cles technicuees IMAGILE, MY

LIMIE Bt D HICSS-CRIS-MAHN

SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



http://www.cnrtl.fr/etymologie/civilisation
https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

