Paroles menacantes et
mots interdits en Gréce
ancienne : approches

anthropologiques et juridiques

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens, Maudire et mal dire
: paroles menagantes en Gréce ancienne, n°5, 2014

Vincent Azoulay and Aurélie Damet

« Sac a vin, ceil de chien, cceur de cerf ! » I’ Iliade s’ouvre, comme
chacun sait, sur un torrent d’injures proférées par Achille a I'encontre
d’Agamemnon qui I'a privé de sa part de butin - la belle Briséis. Loin
d’étre anecdotique, ce déchainement verbal permet de poser, en guise

de préambule, une série de questions fondamentales sur le réle des

paroles menagantes dans le monde grec archaique et classique’.

Pour commencer, cette séquence inaugurale met en lumiere la
dimension processuelle du sujet. Car les paroles menagantes n’éclatent
jamais comme un coup de tonnerre dans un ciel serein, mais
s'inscrivent toujours dans des cycles d’actions et de réactions plus ou
moins longs. En I'espéce, si le poéme commence avec la fureur ( meénis)
d’Achille, cette colere en renvoie a d’autres en miroir et, en premier
lieu, au courroux d’Apollon, outragé par le sort réservé a son prétre
Chryses (v. 43 et 74), dont la fille Chryséis est tenue captive par
Agamemnon. C’est 1a le début d’un cycle infernal : tandis que la mort
rdde dans le camp achéen, le devin Calchas révele a Agamemnon les
raisons de la colére divine (v. 101 sq.). Le roi se sent outragé par ces
paroles de mauvais augure, qu'’il interprete comme des injures faites a
son honneur ( timé). Saisi par la colére, Agamemnon décide alors
d’humilier Achille, son meilleur combattant, en exigeant qu’il lui
donne sa propre captive, Briséis, de maniére a compenser le renvoi de
Chryséis a son pere. C’est la que vient s’intercaler le flot d’'insultes
lancées contre Agamemnon par Achille qui fait ensuite le « grand
serment » ( mega horkos) de ne plus combattre dans les rangs des
Achéens. Dans cette séquence, l'insulte apparait donc comme un
élément parmi d’autres dans un long cycle de « réciprocité négative »,

pour reprendre le vocabulaire cher aux anthropologues?.

Cette longue séquence permet aussi de penser la contiguité entre


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=111
https://www.savoirs.app/en/articles?author=112

différentes formes de paroles menagantes qu’il convient de ne pas

séparer a priori >. Ces coléres successives et emboitées s’accompagnent
en effet d’actes de langage variés qui, tous, ont pour propriété
d’entretenir une spirale néfaste et mortifére : malédiction (du coté de
Chryses) ; insultes et serment (dans le cas d’Achille). Malédictions,
serments et insultes forment ainsi un systeme, sans doute parce qu’ils
constituent, chacun a leur maniére, des réponses a des outrages
préalables.

Si I'on se concentre sur les seules insultes, la scéne iliadique permet
également de réfléchir aux différentes formes que celles-ci peuvent
revétir. Outre des paroles dégradantes jouant sur I'animalisation de
I'injurié (« ceil de chien », « coeur de cerf ») ou stigmatisant son
manque de contrdle (« impudent », « lourd de vin »), I’ Iliade met en
scéne un bien étrange type d’injures : la franchise ou, pour parler

comme les Grecs de I’époque classique, la parrhésia . Le devin Calchas
craint en effet (et a raison) de dire la vérité a Agamemnon de peur de
susciter de sa part une réaction outragée (v. 74 sq.) : la franchise peut
donc étre considérée comme une insulte dés lors qu’elle est ressentie
comme une atteinte a latimé royale. Au-dela du cas d’espéce,
I'exemple montre bien quil n'existe aucun critére linguistique
infaillible permettant de définir le seuil a partir duquel une parole se
mue en insulte : seule une analyse contextuelle permet d’établir, au

coup par coup, ce qui reléve de 'injure et ce qui n’y ressortit pas.

L'épisode jette aussi une lumiére crue sur l'inquiétant pouvoir des
paroles menagantes. Car s’il faut retenir une lecon du premier chant
de I’ Iliade, c’est que les mots peuvent tuer : ainsi est-ce la malédiction
d e Chryses qui déclenche la vengeance d’Apollon, dont les fleches
lancées sur les Achéens sont le terrible symbole de 'efficacité propre a
la parole rituelle. Sur un mode atténué, les insultes ont aussi une
capacité performative : l'altercation entre Achille et Agamemnon
mérite a cet égard de se lire comme une réflexion sur le basculement,
toujours possible, de la violence verbale a la violence physique - celle
qui fait couler le sang. Nulle automaticité toutefois en la matiere, car
les insultes ne sont pas toujours suivies d’effets. Certes, apres avoir
copieusement insulté Agamemnon, Achille s’appréte a le tuer d'un
coup d’épée (v. 149 sq.), comme si I'injure préparait le passage a I'acte
violent ; toutefois, Athéna arréte son geste au dernier moment et lui
propose, comme dérivatif a sa colére, d’insulter son adversaire tout
son saoul, mais de ne pas lever la main sur lui. Comme I'affirme la
déesse, « venge-toi en paroles, quoi qu'il arrive » (v. 207 sq.). Linsulte
sert donc ici d’exutoire, empéchant le sang de couler’. Remarquons
aussi que, dans les deux cas - la malédiction de Chryses et les insultes

d’Achille - les dieux apparaissent, non comme de simples témoins,



mais comme des acteurs décisifs de I'échange, soit qu'’ils activent, soit

qu'ils inhibent la violence contenue dans les paroles menagantes.

Cette séquence permet enfin d’aborder la dimension proprement
politique de ces actes de langage. Toutes ces paroles menagantes sont
en effet échangées lors d'une assemblée, sous le regard du laos (v. 53
sq.), et non a I'occasion d’un téte-a-téte a huis-clos. Loin d’étre neutre,
ce cadre collectif influe de facon décisive sur le déroulement de
I'action : d'une certaine fagon, c’est la présence de la communauté -
méme muette - qui oblige les acteurs a réagir de fagon violente pour
ne pas paraitre accepter 1'outrage public fait a leur honneur. Dés lors,
cette scene permet d’aborder de front l'interrogation qui est a la
source de notre enquéte : quel lien établir entre la politique et les
paroles menagantes en Gréce ancienne ? Les insultes sont-elles le signe
d’un déréglement civique ou, au contraire, sont-elles le reflet d’'un
fonctionnement politique normal ? De fait, si le politique se définit par
le conflit et I'organisation du dissensus - comme le soutient Nicole

Loraux ° - les paroles menacantes pourraient bien faire partie
intégrante du systéme. Mais, double effrayant de la violence physique,
'insulte peut s’avérer aussi 'antichambre du désordre séditieux,
comme le souffle d’ailleurs I'étymologie : lorsqu’il apparait vers 1380,
le terme « insulte » a d’abord le sens de « souléevement » et de

« sédition ».

C’est cette tension principielle que nous souhaitons explorer dans ce
volume en analysant la maniére dont les Grecs donnerent, a 'époque
archaique et classique, toute leur place aux paroles menagantes en
tant qu'élément fondamental du fonctionnement civique, et, dans le
méme temps, cherchérent a encadrer son expression, pour empécher
quelles ne dégénerent enstasis sanglante. En définitive, nous
entendons mettre au jour une véritable civilisation de l'insulte en
Grece ancienne : si les paroles menagantes apparaissent comme un
trait de civilisation, caractéristique du fonctionnement politique grec,
elles doivent néanmoins étre civilisées et domestiquées, afin de ne pas
mettre en péril la société tout entiere.

Les paroles menacantes comme trait de civilisation

Linsulte faisait a ce point partie du mode de vie des Grecs de I’ époque
archaique qu’ils en avaient fait un genre poétique a part entiere : la
poésie iambique marquée par le blame (le psogos), dont Ralph Rosen et
Pierre Destrée présentent, dans ce volume, la facette ironique et
mordante. Pendant obscur du chant de louange, les vers iambiques
mettaient en forme I'agressivité verbale et étaient réputés pour leur
efficacité terrifiante, puisque, selon la tradition, I'inventeur supposé
du genre, Archiloque, aurait poussé au suicide les victimes de ses vers

7, On tient 1a 'émergence d’une tradition satirique pluri-séculaire a


http://mondesanciens.revues.org/1235
http://mondesanciens.revues.org/1234

I'intérieur de laquelle les poétes et les orateurs n'hésitaient pas a
réutiliser les gestes et les armes rhétoriques de leurs prédécesseurs
pour donner plus de poids encore a leurs railleries, ainsi que le montre

Deborah Steiner.

Mais ces paroles menagantes ne s’épanouissaient pas seulement dans
le cadre de performances poétiques ou philosophiques,
nécessairement réservées a une élite restreinte ; elles s’inscrivaient
aussi au cceur du systéme civique, dans les prises de parole devant la
communauté tout entiere - ou, du moins, devant une fraction
significative de la population citoyenne - sur le modele épique de la
querelle entre Achille et Agamemnon devant 'assemblée achéenne.
Linsulte irrigue ainsi la comédie ancienne et les plaidoyers attiques,
discours publics par excellence qui, chacun a leur fagon, stigmatisent
un adversaire par le medium de I'attaque verbale. Et celle-ci n’a pas
toujours mauvaise presse : Isocrate, dans son Panégyrique, insiste sur
Iefficacité de I'injure ( loidoria) utilisée a bon escient®. Et par le
procédé préféré des orateurs, la prétérition, ceux-ci font mine d’étre
les ennemis de I'insulte qu’ils emploient pourtant a grande échelle, la

présentant toujours comme une « ficheuse nécessité” ».

Cette omniprésence des paroles menagantes dans le discours public
athénien conduit alors a poser le probleme de la liberté de parole a
Athenes. L'Athenes classique accorde en effet une valeur primordiale a
I’ iségoria 1° (droit a la parole égal pour chaque citoyen) et de la
parrhésia (la franchise, la liberté de tout dire), fierté athénienne
arborée comme un blason par Péricles en pleine oraison funébre,

histoire de rappeler I'un des nombreux traits distinctifs entre la cité

attique et la cité spartiate'!. Démosthéne, quelques décennies plus
tard, insiste sur le fait qu'a Athénes on peut encenser Sparte et

dénigrer Athénes, alors qu’a Sparte on ne peut que louer Sparte 2.
Ecoutons enfin Socrate plaisantant avec un certain Polos en lui
soufflant qu’il « souffrirait un traitement affreux si, en venant a

Athénes, le lieu de la Gréce ot 'on a la plus grande liberté de parole, [il

était] le seul a en étre privé'® ». A Athénes, on aurait donc pu « tout
dire », pour reprendre l'étymologie de laparrhésia sur laquelle
Suzanne Husson revient dans son article qui présente en miroir les
pratiques socratique et cynique du franc-parler.

Ce constat reste évidemment trop général et demande a étre précisé.
Disons seulement, a titre provisoire, que les lieux ou sont proférées les
paroles menagantes ne sont pas indifférents. Pour Aristote, il existe
ainsi une différence essentielle entre le discours tenu a I’Assemblée et

la diatribe prononcée au tribunal® : les harangues devant le peuple
n'insultent jamais des adversaires présents et visent des groupes de
personnes hostiles a I'orateur, et non des individus précis. Devant les
dikastes, il est en revanche fréquent de s’en prendre violemment et

nommément a tel ou tel individu : 'attaque ad personam est la regle. Et


http://mondesanciens.revues.org/1236
http://mondesanciens.revues.org/1256

'auditoire, nous rappelle Eschine, a « tendance a écouter avec plaisir

les insultes et les accusations’ ».

\

Les lieux ont également tendance a orienter le contenu méme des
insultes. Virginia Hunter (1990) a par exemple montré qu’'un moyen
efficace de dénigrer un adversaire politique dans un plaidoyer est de

remettre en cause la légitimité citoyenne de la mere de I’ antidikos
ou de rappeler a I'auditoire le comportement public honteux de son

peére'’. Reprenant ce dossier complexe, Noémie Villacéque montre ici
a quel point I'injure généalogique constitue une arme de destruction

rhétorique massive dans la cité athénienne.

Quant aux insultes proférées sur la scéne comique - qui forment la
matiére de la contribution de Jean-Noél Allard - elles stigmatisent tout
particulierement le corps et l'usage déréglé qu'on peut en faire. Ce
type d’attaques n’est toutefois pas le propre de la Comédie, puisqu'on
les retrouve sur la scene philosophique et judiciaire - par exemple,
dans I'évocation bien connue de I" androgynos chez Platon, dans le
Banquet, mais aussi chez Eschine qui accuse Démosthene de porter un
manteau de laine un peu trop... féminin ( Contre Timarque, 131). Et c’est
précisément I'importance de ces jeux de vétements - et la fagon dont
ils participent a I’énonciation de I'insulte - qui se trouve au cceur de

’article de Deborah Steiner.

Plus généralement, depuis les travaux de Pauline Schmitt Pantel
(2009), on sait a quel point les comportements qu'on caractérise
aujourd’hui comme « privés » ou intimes non seulement sont toisés
par 'opinion publique, mais intégrent une série de normes sociales
qui construisent I'image du bon ou du mauvais citoyen. On comprend
alors que les insultes a caractére sexuel aient étayé le portrait de
'adversaire politique, et que I'on ait méme retrouvé sur un certain
nombre d’ ostrakades épithetes attaquant les moeurs des citoyens que
I'on souhaite bannir : « adultére » (' moichos), dans le cas de Mégacles,

le second ostracisé de I'histoire ; « enculé » ( katapugon), dans le cas de
18

Thémistocle, et méme « incestueux », dans le cas de Cimon *°.
C’est également le corps de I'adversaire qui est visé par les katadesmoi,
ces tablettes de malédiction, dont on connait tant d’exemples dans le
monde grec : « je te lie la langue », « je te lie les membres », « je te lie le
sexe », sont des formules récurrentes dont le rituel est censé assurer

Pefficacité!®. En effet, l'acte énoncé est censé se répercuter sur la
victime, par analogie et sympathie. On aurait tort de ne voir la que des
pratiques résiduelles ou archaiques, voire de simples « affaires de
bonnes femmes » : ce qui est en jeu n’est rien moins que la fabrique

d’un lien indissociablement religieux et politique.


http://mondesanciens.revues.org/1242
http://mondesanciens.revues.org/1240

De fait, malédictions et imprécations ont toute leur place dans le
fonctionnement civique et la communauté n’hésite pas a tenter de
mobiliser, & son avantage, l'inquiétante puissance des Erinyes.
Démosthéne mentionne ainsi, dans son plaidoyer Contre Aristocrate
(§ 97) une pratique de ce type ayant cours dans les principales
institutions athéniennes : « C’est celui qui a consciemment trahi ou
égaré [les juges] qui tombe sous le coup de la malédiction ( enochos téi
arai) ; et c’est pourquoi, a chaque assemblée, le héraut maudit (
kataratai) non pas ceux qui seraient trompés, mais celui qui trompe
par ses discours le Conseil ou le peuple ou I'Héliée. » C’est le héraut -
émanation de la cité - qui prend en charge cette parole destinée a
assurer I'euphémie, la bonne parole, et la cohésion de la communauté
face au danger de la division. Malédiction et bénédiction forment a cet
égard comme les deux faces d'une méme médaille.

Toutefois, insultes et malédictions ont la ficheuse tendance a
déborder le cadre qu'on leur assigne et il arrive parfois qu’au lieu de
renforcer le consensus civique, elles le rompent irrémédiablement.
C’est 'une des legons les plus aigués de I Edipe a Colone de Sophocle,
ou le personnage d’GEdipe voue ses fils a s’entretuer aux portes de
Thebes - la discorde entre fréres se communiquant alors a la cité
(Nancy Worman). Les malédiction ( arai) ont souvent des effets
inattendus et dépassent parfois la volonté méme de celui qui les
profere, comme le rappelle la destinée de maints héros malheureux -
(Edipe donc, mais aussi Thésée ou Amyntor, qui vouent leur
progéniture a la destruction, avant de le regretter amérement (Jean-
Baptiste Bonnard). Cette terrifiante efficacité des actes de parole exige
dés lors des formes de régulation qu'il convient d’étudier a parts
égales. Comment les Grecs ont-ils civilisé la violence des mots pour

éviter le basculement toujours possible dans la stasis ?

Civiliser I'insulte et les paroles menacantes

On aurait tort en effet de faire du monde grec, en général, et
d’Athenes, en particulier, un espace libéral et libertaire ou les paroles
menacantes circuleraient sans entraves. Les Athéniens ont cherché a
civiliser l'insulte et a lui donner une forme qui en canalise la
puissance. Cette régulation passe d’abord par un encadrement rituel
qui limite la portée transgressive des injures lancées dans la comédie

attique - sous I'ceil vigilant de Dionysos ?° —et que I'on retrouve aussi
dans certaines fétes, comme la célébration des Mystéres d’Eleusis.
Lorsque le cortége des initiés ramene les objets sacrés (hiéra) a
Athenes et traverse le Céphise, des Athéniens accueillent la procession
au « pont des Plaisanteries » et abreuvent les mystes d’injures mélées

d’histoires grivoises, dont certaines ciblent nommément des hommes

politiques contemporains®!, Linsulte y trouve une mise en forme

ritualisée qui lui donne son efficacité tout en limitant les risques de


http://mondesanciens.revues.org/1237
http://mondesanciens.revues.org/1239

débordement.

La régulation de linsulte se repére en outre dans les velléités de
censure mise en place par le cadre « philosophique » - pour employer
un mot qui recouvre en réalité des performances de nature fort
diverse. On rappellera que certains penseurs, tels Xénophane, Platon
ou Isocrate, ont envisagé les récits homériques et hésiodiques relatant
les déchirements du panthéon divin - adultéres, vols, affrontements
peres/fils, gigantomachies et autres scénes conjugales - comme des
blasphémes a lencontre des dieux, relevant de la kakégoria
(« mauvaise parole »), et devant ainsi étre soumis a la censure. La
critique présocratique et platonicienne des poemes du haut archaisme
cherche donc a s’arroger une forme de contréle de la parole, dans le

champ particulierement sensible qu’est celui de la piété envers les
2

dieux??,
Mais la régulation des paroles injurieuses est surtout prise en charge
par la cité elle-méme, par le biais de lois, de décrets et de procédures
juridiques bien précises qui méritent un examen détaillé. De prime
abord, si l'on s’en tient aux tirades de la comédie ancienne, il

semblerait que cette derniére ne connaisse aucune entrave langagiere

23, Limmunité comique s'illustre notamment par le fait

qu’Aristophane ne respecte pas la loi sur I'injure attribuée a Solon,
telle que Plutarque la décrit, et qui est censée étre en vigueur a

Atheénes a I'époque classique :

‘Ematveitar 8¢ 100 ZOAwvog kal O KwAOwv voéupog tov
Tebvnkdta  Kak®G Gyopevelv. Kol y&p Solov  ToUg
uebeot®rag iepovg vouilety, kai dikatov anéxecdat TdV ovy
UnapxévTwy, Kal ToAMTIKOV deatpeiv tiig €x0pag to &idiov.
(Ovta 8¢ kak®G Aéyewv  €ékwAvoe TPOG 1epoi¢ Kol
dikaotnpiolg kai dpyelolg kai Bewplag olong aywvwy, f
Tpeic dpaxuag t@ ididty, dvo &' &AAag dmotivelv eig o
dnudotov étale.

On fait aussi I’éloge de la loi de Solon qui défend de dire du
mal des morts. La piété veut en effet qu'on regarde les
défunts comme sacrés, la justice, que I'on ne s’attaque pas a
ceux qui ne sont plus, et la politique, que les haines ne
soient pas éternelles. Il défendit aussi d’injurier les vivants
dans les sanctuaires, dans les tribunaux, dans les lieux ou
siegent les magistrats et lors de I'assistance aux concours ;
le contrevenant devait verser une amende de trois
drachmes au particulier insulté et de deux drachmes au

trésor public?*,

t2> est sinon bravée, du moins

Linterdiction de l'injure au mor
contournée par les comiques : Aristophane raille notamment Péricles,

I'accusant d’avoir déclenché la Guerre du Péloponnese, alors que celui-



ci a déja rejoint les bords du Styx*°. Démosthéne, dans le Contre Midias,

nous renseigne aussi sur l'interdiction d’insulter les magistrats dans

I'exercice de leur fonction?” :

Si on outrage ou injurie dans le privé un thesmothete, on se
voit intenter une action privée en injures, publique en
outrages : si c’est au contraire le thesmothete qui est visé,
c’est I'indignité civique totale (iote drimov 000" dt1 T@V
BeopofeTdV ToUTWV 00deVi Oeopobétng €ot' Gvoua, GAA'
oTdNmob' ékdotw. dv uév toivuv 181ty dvta Tv' avT@dV
UBpion tic f| kak®C eimn, ypaenv UPpewc kal diknv
Kaknyopiag idlav @evetat, £av 8¢ Beopobétny, dtipog Eotat
kaBdnag). Pourquoi cela ? Parce que 'homme qui agit ainsi
outrage (rpoouPpiler) la loi, la couronne qui est le signe de
la fonction publique, le nom méme de la cité ; le nom de
thesmothete n’appartient a personne, mais a la cité. Il en est
de méme pour 'archonte : si on l'injurie ou on le frappe
quand il a la couronne sur la téte, c’est I'indignité civique ;
si le particulier est visé, on est passible d’'une action privée
(kai mGAwv ye TOV dpyovta, TAUTO TOUTO, €4V MEV
goteQavwuévov Tatdén tig f| Kak®O¢ einn, drigog, €av d'
id1dtny, 18ig U6dikog). Cela n'est pas seulement vrai pour
ces magistrats, mais aussi pour tous ceux a qui la cité

confere, avec I'inviolabilité, le droit de porter la couronne,
28

ou quelque autre honneur~°.
A supposer que le théatre de Dionysos soit bien considéré comme un
lieu public, la comédie semble ne pas étre soumise a ces différentes

mesures : Périclés est insulté de son vivant, notamment par Eupolis 2%,
et Cléon est une cible comique privilégiée par Aristophane. Ce dernier
ne se prive pas en outre d’utiliser a plusieurs reprises le terme de

patraloias *° et, a I'encontre de Cléonymos, le qualificatif de « lacheur

de bouclier »*!, rhipsaspis : ces deux termes appartiennent 2 la
catégorie juridique des « mots interdits » ( aporrhéta), sur laquelle

Francis Larran revient dans sa contribution. En effet, quatre injures a

fin diffamatoire étaient proscrites a Athénes : patraloias, métraloias 32,

rhipsaspis et androphonos >3, soit quatre termes désignant le fils violent
envers son pere ou sa mere, le déserteur et le meurtrier. On voit ainsi
poindre les notions défendues par la morale collective a Athénes : le
patriotisme, piétiné par les laches qui abandonnent le rang ; la pureté
de l'espace civique potentiellement menacée par les miasmes du
meurtre ; l'autorité sacrée des géniteurs. D’'une fagon générale, les

insultes dessinent, en creux, un ensemble de normes plus ou moins


http://mondesanciens.revues.org/1241

explicites, qui définissent les attentes qui pesent sur toute la société
et, en particulier, sur les élites civiques. En interdisant I'emploi des
termes précités, la cité délimite la spheére des valeurs qui lui importent
et opére un rapprochement symbolique et politique entre criminel,
mauvais enfant et mauvais patriote, trois délits qui étaient punis a

Athénes de la peine de mort ou de I'atimie.

Robert Wallace (1993) pointe aussi I'analogie partielle entre ces
aporrhéta et les personnes interdites de parole a I’Assemblée
athénienne, et soutient que la loi sur I'insulte a été pensée pour limiter
les abus langagiers, car de telles accusations verbales, méme
infondées, ont le pouvoir de détruire les adversaires politiques>* :
élevée au rang de divinité, la rumeur a une force extraordinaire dans

I’Athénes classique®®. Un citoyen injurié par le biais de I'un de ces
quatre termes pouvait enclencher une diké kakégorias : elle entrainait
pour l'accusé-insulteur, s’il perdait le proces, une amende de cinq
cents drachmes dont on ne sait qui était vraiment le bénéficiaire final

36, Chez Plutarque, on I'a vu, mention est faite d’'une amende versée en
partie a l'individu insulté et en partie au trésor public : ce partage
entre la collectivité et la victime implique que I'outrage consécutif aux

insultes privées s’étend bien a la communauté®’. Cette implication de
la collectivité politique dans la condamnation de l'insulte s'explique

par le fait que I'injure reléve plus généralement de I' hubris, 1'outrage

38 . elle n'est pas seulement du ressort de la kakégoria, davantage
privée. D'ailleurs, le Contre Midias, juxtaposant précisément kakégoria et
hubris, reflete bien cette dualité conceptuelle et juridique, dans
I'Athenes classique, qui permet de traiter linsulte soit par la

procédure publique de la graphé hubreos, soit par la procédure privée
9

de la diké kakegorias >°.
Platon, dans sa construction législative utopique, demeure tout aussi
soucieux de réglementer 'emploi des injures. Le philosophe introduit
cependant une autre distinction, entre la loidoria et la kakégoria ; si le
terme loidorein, qui signifie injurier, n’a rien de juridique chez Platon, il
n'en va pas de méme de la kakégoria que le philosophe réprouve et

encadre séverement :

Une seule loi sera instituée pour interdire a tous ceux dont
je viens de parler cette conduite inacceptable : la voici. Que
nul n’injurie personne. Quand dans un entretien il y a
matiére a contestation, chacun devra écouter les raisons de
'autre et exposer les siennes, tant a son adversaire qu’aux
personnes présentes, sans y méler aucune injure. Se
répandre en imprécations les uns contre les autres, se
couvrir mutuellement d’injures et se diffamer comme des
mégeres, ce n’est au point de départ qu’une affaire de mots,
une chose légere, mais dans les faits, ils engendrent les

haines et les inimitiés les plus lourdes. [...] 1l sera interdit a



quiconque de ne jamais rien faire entendre de pareil dans
un temple, ni dans un sacrifice public, dans les concours, ni
sur la place publique, ni autre tribunal ni en aucun lieu
autre lieu public. [...] Ce que nous disons a présent, c’est que
I'homme qui est pris dans un échange de propos
outrageants est impuissant a s’abstenir de chercher en
méme temps a faire rire aux dépens de celui qui insulte, et
C’est la forme que prend I'outrage toutes les fois que nous
nous laissons emporter. Mais quoi ! Lhumeur des
comiques, toujours préte a lancer le ridicule sur les gens, la
tolérerons-nous si c’est sans colere qu’elle poursuit ce but,
de tourner en ridicule nos citoyens ? [...] qu'il ne soit permis
a nul auteur de comédies, de poésie iambique ou lyrique,
que ce soit en paroles ou en actes, avec colére ou sans
colére, de tourner en ridicule, en aucune fagon, un citoyen.
Si quelqu'un désobéit, les présidents des concours le
chasseront du pays définitivement, le jour méme, sous

peine pour eux d’étre condamnés a trois mines consacrées
40

au dieu en ’honneur duquel se déroule le concours™.
A Thorizon de l'insulte, c’est donc le spectre de la guerre civile, la
stasis, qui pointe. En Magnésie, il est interdit a tout auteur de comédie,
de poésie iambique ou lyrique de tourner en ridicule, en paroles ou en
actes, un citoyen, au risque d’étre tout simplement banni. Ce n’est pas
la premiere fois que Platon se révélerait plus draconien que la

législation attique.

Pour autant, Athénes était certainement plus tatillonne en la matiére
que ce que l'on a parfois pu suggérer. Revenons a ce propos a la

question épineuse de la censure appliquée au genre comique, qui

semble s'épancher en toute impunité*!. SiStephen Halliwell (1991)
soutient que les lois athéniennes sur la diffamation ne concernaient
pas la satire comique, Max Radin (1927) avait auparavant montré
I'"évolution de la terminologie insultante chez Aristophane,
notamment celle du terme « rhipsaspis ». Dans trois piéces datant

d’avant 420, Aristophane qualifie expressément Cléonymos de ldcheur

de bouclier, insulte exprimée selon plusieurs tournures“?. Dans les

Oiseaux, datant de 414, il utilise cependant des périphrases plus

subtiles, indiquant que Cléonymos a jeté son bouclier®>, Max Radin
émet ainsi trois hypotheses : 1a loi sur les aporrhéta a Athénes aurait pu
étre instituée entre 420 et 414 ; jusqu’a la période 420-414, la comédie
aurait pu bénéficier d’'un régime d’exception, lui permettant d’utiliser
des termes interdits, mais cette liberté d’expression lui aurait été
retirée ; I'insulte liée a 'abandon du bouclier sur le champ de bataille
aurait pu étre ajoutée a la liste des aporrhéta entre 420 et 414, ce qui
pourrait s’expliquer par le contexte tendu de I'expédition de Sicile. La
politique s’invite donc dans la réflexion : 'encadrement de I'insulte
n'est pas seulement une question purement juridique, mais dépend



des circonstances de la vie politique athénienne.

'l existe des possibilités 1égales de rétorsion aux insultes, celles-ci
sont ainsi loin d’étre automatiquement activées, et ce en fonction des
contextes, plus ou moins propices aux principes de 1" iségoriaet de la
parrhésia. Notre Cléonymos ainsi raillé et traité de déserteur aurait pu
poursuivre Aristophane par le biais d’'une diké kakégorias. Mais un tel
procés n’aurait probablement pas assagi la verve mordante
d’Aristophane, si I'on se référe aux vaines attaques judiciaires initiées
par Cléon contre le dramaturge. En effet, Cléon aurait, selon certains
passages des Acharniens, entamé une procédure contre Aristophane car
ce dernier se serait moqué du peuple athénien dans une de ces

productions**, les Babyloniens. Bien que son intrigue soit difficile 2
reconstituer, cette piece semble avoir instruit le proces de la politique

impérialiste d’Athénes °. Les alliés d’Athénes, et plus particuliérement

les Samiens, auraient été injuriés car comparés aux esclaves du Grand

Roi, sous les traits des Babyloniens %°. Cette piéce aurait pu fragiliser la
ligue de Délos déja marquée par la révolte de Mytilene en 428-427,
alors qu’Athenes était en guerre contre Sparte. Il semblerait que
Péricles lui-méme ait instauré en 440-438, en plein siege de Samos, un
décret visant a interdire les attaques sur la politique extérieure et sur
le peuple, décret levé trois ans plus tard. Le méme principe se vérifie
ici : C’est parce que le contexte géopolitique est tendu que la censure
est brievement instaurée, et non en raison d’une loi intangible qui

régulerait, une fois pour toute, les débordements langagiers.

Le cas méme de Péricles permet de penser I'écart entre les procédures
judiciaires prévues pour punir les insultes et leur application réelle. Le
stratege fut, en effet, plus qu’a son tour victime d’insultes, sans jamais
engager la moindre poursuite, ni méme trahir le moindre agacement.
Cette impassibilité apparait en pleine lumiére, en 430 av. J.-C., quand
les Athéniens le rendirent responsable des nombreux malheurs qui les
frappaient. Comme lindique Plutarque, a la suite de Thucydide,
« Péricles resta insensible a toutes ces attaques et supporta calmement

et en silence I'impopularité et la haine »*’. Loin d’étre dictée par les
circonstances, cette impassibilité correspond a une stratégie délibérée
de la part du chef athénien qui observe cette ligne de conduite, non
seulement a I’Assemblée, mais aussi sur ’Agora dans les échanges de la

vie  quotidienne. Plutarque rapporte a cet égard un épisode

particuliérement saisissant :

Un jour, par exemple, un individu particulierement
vulgaire et grossier 'insulta et I'accabla d’outrages. Péricles
le supporta en silence, toute la journée, en pleine agora, en
continuant a régler les affaires urgentes. Le soir, il s’en alla
tranquillement, tandis que I'autre le suivait et lui langait
toutes les injures possibles. Avant d’entrer chez lui, comme

il faisait déja nuit, il ordonna a I'un de ses serviteurs de



prendre une lampe pour raccompagner 'homme et le

reconduire chez lui®®,

Plutét que de réagir comme le ferait n’'importe quel citoyen, Périclés
reste donc impavide et refuse de se départir de son calme, malgré les
outrages répétés. Selon une forme de réciprocité négative, face a ce
torrent d’insultes, la logique aurait été de répondre a l'affront en
retournant la pareille ou bien de porter I'affaire devant les tribunaux,

puisque, comme on l'a vu, les injures aux magistrats en fonction

étaient passibles de lourdes peines®”. Non seulement le stratége
s’abstient de répliquer par la violence ou le droit, mais il choisit de
répondre a I'’humiliation par un bienfait - selon une forme de

réciprocité positive - en faisant reconduire le malotru a son domicile.

Grandeur d’dme de Périclés ? Peut-étre, mais sans doute faut-il aussi y
voir un calcul intéressé de la part du « grand homme » qui juge
politiquement plus intéressant de ne pas activer les procédures 1égales
prévues en ces circonstances. Périclés exerce en effet sur le peuple
une séduction politique d’autant plus forte qu’il refuse de tirer parti
de sa position de magistrat pour engager des poursuites judiciaires.
Son absence de réaction face a I'insulte participe des lors a construire

sa statue d’homme d’Etat désintéressé.

Le mutisme de Périclés nous amene finalement a clore ce panorama de
la logorrhée injurieuse en pays attique par 1'évocation du silence. De
I'interdit a I'indicible, I'insulte est a la croisée de la liberté de parole
(I'aspiration a tout dire) et la crainte devant I'efficacité des mots (la
tentation de ne rien dire). Les travaux de Silvia Montiglio (2000) ont
montré la tension permanente, dans les sources de I’Athénes classique,
entre la valeur éminente du logos et de la parrhésia et, en méme temps,
I'importance du silence et des contournements langagiers comme
stratégie d'euphémisation. On comprend des lors a quel point 'usage
des injures est imbriqué dans une codification extréme qui attache
une importance fondamentale au pouvoir magique du langage.
Louis Gernet considérait ainsi qu’ aporrhétos, comme arrhétos, était bien
I'équivalent latin de nefandus, « abominable, qui ne devrait pas étre
prononcé », a cause de ce dangereux pouvoir d’évocation de termes

liés a un tabou’. 1l y a ainsi dans la liste juridique des aporrhétaétudiée
précédemment une indéniable dimension symbolique. C’est donc ce
prisme juridico-anthropologique qui permet de saisir toute la portée
du laborieux dialogue entre Tirésias et GEdipe, a qui le devin tente de

faire comprendre, sans la dévoiler, I'identité du meurtrier qu’il

recherche®!. Inceste, meurtre, parricide®?, ®Edipe a commis 1" arrhétos
et I aporrhétos, et nous rappelle a quel point I'injure peut aussi mener a
I'ineffable.



Notes

1. Ce travail prend sa source dans un colloque international organisé
les vendredi 30 et samedi 31 mars 2012, a I'Institut national d’histoire
de l'art, avec le soutien de I'Institut universitaire de France et des
équipes de recherche Analyse comparée des pouvoirs (ACP) et
Anthropologie et histoire des mondes antiques (ANHIMA).

2. Svenbro 1985 ; Scheid 2005.

3. Giordano 1999. Manuela Giordano revient sur ces théses dans ce

volume en comparant la relation entre injures et vengeance en
contexte albanais contemporain et en contexte attique.

4. Sur la question de la mise en danger de celui qui « dit vrai », propre
a la notion de parrhésia, voir les belles réflexions de Michel Foucault
2008.

5. Voir sur cette question Azoulay et Boucheron 2009.

6. Loraux 1997.

7. Pindare, Pythique, 11, 55.

8. Isocrate, Panégyrique, 130.

9. Montiglio 2000, p. 29.

10. Démosthene, Contre Aphobos, 3 ; Platon, République, 557b ; Gorgias,
461e ; Euripide, Hippolyte, v. 422 ; lon, v. 679-675, Suppliantes, v. 430-442 ;
Phéniciennes, v. 392 ; Oreste, v. 917-922 ; Isocrate, Paix, 14. Voir Wallace
1993, p. 109 ; Wallace 2005.

11. Thucydide, 11, 37, 2.

12. Démosthéne, Contre Lochiteés, 106.

13. Platon, Gorgias, 461e.

14. Aristote, Rhétorique, 111, 1418a, 27.

15. Eschine, Sur la couronne, 3-4.

16. Sur la remise en cause du statut d’'une meére comme athénienne :
Eschine, Sur l'ambassade infidéle, 78, 93, 180 ; Démosthene, Sur la
couronne, 129-131 ; Sur l'ambassade, 281 ; Contre Midias, 149-150 ; Contre
Aristogiton I, 65 ; Contre Euboulidés, 30-37, 40-45.

17. Démostheéne, Contre Androtion, 33-34, 56, 58, 68 ; Contre Timocratre,
125,127, 168.

18. Brenne 1994.

19. Voir par exemple Gager 1992.

20. Saetta Cottone 2005.

21.Strabon, IX, 1, 24 ; Hésychius, s.v. Gephyrismos et gephyristai
(femme/homme langant des insultes aux citoyens éminents ou aux
passants). Voir aussi les Thesmophories et I’échange d’obscénités
entre femmes (Diodore de Sicile, 5.4.7). Sur le rire rituel, voir Halliwell
2000.

22.Sextus Empiricus, Contre les physiciens, 1X, 193 (Xénophane
B 11 D.K) ; Sextus Empiricus, Contre les philologues, 1, 289 (Xénophane
B 12 D.K.) ; Isocrate, Busiris, 38-41 ; Platon, République, 378b-c. Voir
Damet 2012, p. 378-390.

23. C'est la position de Stephen Halliwell (1991, p. 49) qui conclut que

les lois athéniennes sur la diffamation ne concernaient pas la satire


http://mondesanciens.revues.org/1238

comique.

24. Plutarque, Vie de Solon, 21, 1-2. Dans Aristophane, Guépes, v. 1206-
1207, il est question d’une poursuite judiciaire en cas de loidoria, injure.
Voir aussi Démosthéne, Contre Aristocrate, 50 ; Contre Midias, 32. Sur la
diké kakégorias voir Glotz 1899 ; Gernet 1958 ; Harrison 1968, p. 67 et
155 ; MacDowell 1978, p. 127 ; Clay 1982 ; Parker 1983, p. 132 ; Wallace
1993 ; Méleze-Modrzejewski 1998 ; Bremmer 2000 ; Montiglio 2000,
p. 135-137; Scafuro 2001 ; Damet 2012, p. 332-338.

25. Rappel de l'interdiction d’insulter les morts : Démosthéne, Contre
Lochités, 104 ; Contre Boeotos II, 49 ; Plutarque, Vie de Solon, 1. Rappel de
I'interdiction d’insulter les vivants : Plutarque, Vie de Solon, 21, 1 ;
Platon, Lois, 935b-c.

26. Aristophane, Acharniens, v. 530-534 et Aristophane, Paix, v. 606-611.
27. Lysias, Pour le soldat, 6.

28. Démosthéne, Contre Midias, 32-33.

29. Eupolis, fr. 102K.

30. Aristophane, Nuées, v. 991 et 1327 ; Oiseaux, V. 1337 ; Grenouilles,
V. 274 et v. 773. Voir Orfanos 1998 ; Damet 2012, p. 79-89.

31. Sur I'évocation de Cléonymos comme un « lacheur de bouclier »,
voir Aristophane, Guépes, v. 19 et 592 ; Paix, v. 678 et 1297 ; Nuées, v. 353
et Oiseaux, v. 287 et 1473.

32. Lysias, Contre Theomnéstos, 6, 8 ; Isocrate, Contre Lochités, 3. 1l existait
peut-étre d’autres insultes incluses a la liste des aporrhéta, comme
d’accuser quelqu'un de travailler sur 'agora, de se prostituer ou
d’avoir dilapidé I'héritage paternel, si 'on établit un lien entre les
personnes interdites de parole a I’Assemblée et les questions posées
lors de la docimasie. Voir Damet 2012, p. 404-408.

33.Sophocle, Edipe-Roi, v. 362. Tirésias rappelle qu’il est interdit,
indicible, arrhéton, d’appeler quelqu’un « meurtrier ».

34. Wallace 1993, p. 119.

35. Detienne 1982 ; Hunter 1990 ; Gotteland 1997 ; Larran 2011.

36. Isocrate, Contre Lochites, 3 : « Les 1égislateurs ont jugé si graves les
coups et blessures qu'ils ont méme porté sur la médisance
(kaknyopiag) une loi qui inflige une amende de cing cents drachmes a
ceux qui disent quelque chose qui doit rester caché ».

37.Louis Gernet (1958) penche aussi pour le partage entre cité et
initiateur : « malgré la restriction de ce délit, I'Etat, tout de méme, la
société dans son ensemble lui voit une certaine signification et y
reconnait quelque chose de punissable ».

38. Fisher 1992 ; Demont 2006.

39. Démosthéne, Contre Midias, 32.

40. Platon, Lois, 934e-935b.

41. Wallace 1993, p. 116.

42. Aristophane, Paix, v. 678 ; Nuées, v. 353 ; Guépes, v. 19 et 592.

43, Aristophane, Oiseaux, v. 287-289 et 1473-1481.

44.Csapo et Slater 1995, p. 170-171. Voir aussi Lenfant 2003 ;
Sommerstein 2004 ; Brockmann 2003 ; Azoulay 2010, p. 25.

45, Sur cette piece, voir Carriere 2000, p. 205-207



46. Aristophane, Babyloniens, fr. 71 K.-A. Les Samiens se sont révoltés
contre Athénes en 440 ; les prisonniers ont été marqués comme des
esclaves.

47. Plutarque, Périclés, XXXIV, 1. Cf. déja Thucydide, II, 60, 1.

48. Plutarque, Péricles, V, 2.

49, Démosthéne, Contre Midias, 32-33.

50. Gernet 2001, p. 238. Voir aussi I’étude de Silvia Montiglio (2000,
p. 37) qui montre en quoiarrhétos et aporrhétos finissent par se
confondre et étre synonymes, dans la sphere 1égale et sacrificielle.

51. Sophocle, Edipe- Roi, v. 350-362. Tirésias appelle Oedipe, meurtrier
de son pere, « souillure impie de ce pays » et, devant
l'incompréhension tenace du roi sacrilege, il finit par employer le
terme d' androphonos, mais soigneusement scindé en début et en milieu
de vers. Voir Clay 1982.

52. Moreau 1979.

Bibliographie

® Azoulay V. (2010), Périclés, la démocratie a l'épreuve du grand
homme,Paris.

® Azoulay V. et Boucheron P. (2009), « Les violences intellectuelles,
nouvel objet d’histoire », dans Azoulay V. et Boucheron P. éd., Le
mot qui tue. Les violences intellectuelles de l'antiquité a nos jours, Paris,
p. 23-52.

® Bremmer J. (2000), « Verbal insulting in ancient Greek culture »,
AAntHung 40, p. 61-72.

® Brenne S. (1994), « Ostraka and the Process of Ostrakophoria »,
dans Coulson W. D. E. et al. éd., The Archaeology of Athens and Attica
under Democracy, Oxford, p. 13-24.

® Brockmann C. (2003), Aristophane und die Freiheit der Komddie.
Untersuchen zu den friihen Stiicken unter besondere Beriicksichtigung der
Acharner, Munich.

® Carriére J.-C. (2000), « Les comédies perdues d’Aristophane », dans
Jouanna J. éd., Le thédtre grec antique : la comédie, Cahiers de la villa
Kérylos 10, Paris, p. 197-236.

® Clay D. (1982), « Unspeakable words in Greek tragedy », AJPh 103,
p. 277-298.

® Csapo E. et Slater W. (1995), The context of ancient drama, Ann
Arbour.

® Damet A. (2012), La septiéme porte. Les conflits familiaux dans I’Athénes
classique, Paris.

® Demont P, (2006), « Hubris, outrage, anomie et démesure de Gernet
a Fisher », dans Brillet-Dubois P. et Parmentier E. éd., Philologia,
mélanges offerts a Michel Casevitz, Lyon-Paris, p. 347-359.

® Detienne M. (1982), « La Rumeur, elle aussi, est une déesse », GH 5,
p. 71-80.

® TFoucault M. (2008), Le Gouvernement de soi et des autres. Cours au



Collége de France 1982-1983, Paris.

Fisher N. (1992), Hybris : a study in the values of honour and shame in
Ancient Greece, Warminster.

Gager ]. G. (1992), Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient
World, Oxford.

Gernet L. (1958),La répression de linjure verbale en droit attique
(tapuscrit, Bibliothéque Gernet-Glotz).

Gernet L. (2001), Recherches sur le développement de la pensée juridique

et morale en Gréce, Paris (1€ éd. 1917).

Giordano M. (1999),La parola efficace. Maledizioni, giuramenti e
benedizioni in Grecia antica, Pise-Rome.

Glotz G. (1899), « Kakégorias diké », dans Daremberg C. et Saglio E.
éd., Dictionnaire des Antiquités grecques et romaines, t. III, 1, Paris,
p. 788-791.

Gotteland S. (1997), « La rumeur chez les orateurs attiques : vérité
ou vraisemblance », AC 66, p. 89-119.

Halliwell S. (1991), « Comic satire and freedom of speech in classical
Athens », JHS 111, p. 48-70.

Halliwell S. (2000), « Le rire rituel et la nature de 1'Ancienne
Comédie Attique », dans Desclos M.-L. éd.,Le rire des Grecs :
anthropologie du rire en Gréce ancienne, Grenoble, p. 155-168.

Harrison A. R. W. (1968), The Law of Athens, Oxford.

Hunter V. (1990), « Gossip and the politics of reputation in classical
Athens », Phoenix 54, p. 299-325.

Larran F. (2011), Le bruit qui vole. Histoire de la rumeur et de la
renommeée en Gréce ancienne, Toulouse.

Lenfant D. (2003), « Des décrets contre la satire : une invention de
scholiaste ? Pseudo-Xén., 1I, 18, schol. Ach. 67, schol. Av. 1297 »,
Ktéma 28, p. 5-31.

Loraux N. (1997), La cité divisée. Loubli dans la mémoire d’Athénes,
Paris.

MacDowell D. (1978), The law in classical Athens, New York.
Méléze-Modrzejewski (1998), « Paroles néfastes et vers obscénes »,
Dike 1, p. 151-169.

Montiglio S. (2000), Silence in the Land of Logos, Princeton.

Moreau A. (1979), « A propos d’Edipe. La liaison entre trois crimes,
parricide, inceste et cannibalisme », Et. de litt. anc., Paris, p. 97-127.
Orfanos C. (1998), « Lépisode du parricide dans les Oiseaux
d’Aristophane », Pallas 48, p. 119-134.

Parker R. (1983), Miasma : pollution and purification in early Greek
religion, Oxford.

Radin M. (1927), « Freedom of speech in ancient Athens », AJPh 48,
p. 215-230.

Saetta Cottone R. (2005), Aristofane e la poetica dell’ingiuria : per una
introduzione alla loidoria comica, Rome.

Scafuro A. (2001), « Parents abusers, military shirkers, and accused
killers : the authenticity of the second law inserted at Dem. 24.105 »,
dans Gagarin M. et Wallace R. W. éd., Symposion, Vienne, 2001, p. 51-



69.

® Scheid E. (2005), « Remarques sur les fondements de la vengeance

en Gréce archaique et classique », dans Bertrand J.-M. éd.,La

violence dans les mondes grec et romain, Paris, p. 395-410.

e Schmitt Pantel P. (2009), Hommes illustres. Hommes illustres. Mceurs et

politique a Athénes au v ¢ siécle, Paris.

® Sommerstein A. H. (2004), « Harassing the Satirist : the alleged

attempts to prosecute Aristophanes », dans Sluiter I. et Rosen R. M.
éd., Free Speech in Classical Antiquity, Leyde, p. 145-174.
® Svenbro J. (1985), « Vengeance et société en Gréce archaique. A

propos de la fin de I’ Odyssée », dans Verdier R. et Poly J.-P. éd.,

Vengeance, pouvoirs et idéologies dans quelques civilisations de I'Antiquité ,

Paris, 1985, p. 47-63.

e Wallace R. W. (1993), « The Athenian laws against slander », dans

Thir G.

éd., Symposion 1993. Vortrdge zur Griechischen und

Hellenistische Rechtsgeschichte, Cologne,p. 109-124.
e Wallace R. W. (2005), « Law, Attic Comedy, and the Regulation of
Comic Speech »,dans Gagarin M. et Cohen D. éd., The Cambridge

Companion to Ancient Greek Law, Cambridge, p. 357-373.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur

I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£3HAUTES
ETUDES =

SCIEMCES
SO CIALE .’-L.

P DN

oNU

strasbourg

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et .!|1|I1r|_;:,'-'_'|I-;_'|r__:ir_'
des savoirs, des techniques
et des ¢ noyances

metope

méthodes et outils

pour 'edition structurée

k

./
enssib’

fondation
maison des
sciences

de I'homime

F F o QONCEPTION :
- - E9U|PE SAV’O[RS.
- | POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
IATYF e DEVELOPPEMENT :
'y DAMIEN
Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoine dess scieroe 1 des technicpees IMAGILE, MY

LISTR Bt EHER-CHRIRS-MBFR

SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

WS J 9


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Les paroles menaçantes comme trait de civilisation
	Civiliser l’insulte et les paroles menaçantes
	Bibliographie
	Nos partenaires


