
De la vie en société à la vieDe la vie en société à la vie
dans la culturedans la culture
Le rôle de l’attentionLe rôle de l’attention

conjointe et l’émergence de réalitésconjointe et l’émergence de réalités
autoréférentiellesautoréférentielles
Le rôle de l’attention conjointe et l’émergence de réalités autoréférentiellesLe rôle de l’attention conjointe et l’émergence de réalités autoréférentielles

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°214n°214, , 20152015 , , p. 107-124p. 107-124

Abstract
From Life in Society to Life in Culture
In line with Michael Tomasello, emphasis is placed on the part
played by joint attention in the development of human cultures.
This form of attention enables two or more persons to be
interested at the same time in the same thing and thus
coordinate their actions. The objects of this joint attention
regularly enter into the relations between group members. Self-
referential realities thus come into being : objects, behaviors and
conceptions that have a meaning for everyone for the very
reason that they « mediate » the relations between all. Insofar as
they activate a rudimentary form of joint attention, animal
behavior patterns (as during mating) can be considered to be
forerunners of cultural traits and human artifacts.

L’évolution qui a conduit du Dac (dernier ancêtre commun) à l’ Homo
erectus, puis aux di.érentes espèces d’ Homo et, pour 0nir, à leur
disparition au pro0t du seul Homo sapiens s’est accompagnée d’un
développement sans précédent du cerveau et de la culture. Dans un
contexte de coopération accrue dans la recherche des ressources, les
individus dotés de meilleures capacités relationnelles ont eu
davantage de chances de survivre et de se reproduire. En conséquence,
leurs descendants vivaient parmi des congénères dont l’intelligence
sociale était également plus développée. Dans La Filiation de l’homme
(2013 [1871]), Darwin avait déjà émis l’hypothèse d’une co-évolution

François Flahault

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=209


du langage et du cerveau. Aujourd’hui, cette idée d’une « boucle de
rétroaction positive », d’un « processus autocatalytique » est
généralement admise. Comme l’écrivent Ursula Goodenough et
Terrence Deacon :

« If a more facile symbolic manipulation were made possible by a new
kind of brain con0guration which in turn allowed better access to
adaptive kinds of culture-based understandings, there would occur
selection for such a trait which, in turn, would generate hominids yet
more dependent on culture for survival and hence more likely to be
selected for further “improvements” in their language facility ».(2003-
2004 : 13)

Mais c’est là, comme les auteurs le reconnaissent, une explication
encore très générale.

Les recherches menées par Michael Tomasello, psychologue américain
spécialiste en anthropologie évolutionnaire, apportent des éléments
plus précis. Tomasello, cependant, reste prudent, d’où l’intertitre
humoristique – « An Evolutionary Fairy Tale » – sous lequel il présente
la reconstruction hypothétique des changements qui se sont produits
au cours des dernières centaines de milliers d’années (2011 : 39). En
e.et, vu l’insuEsance des données dont on dispose, les hypothèses
font largement appel à l’imagination, une imagination qui peut tout
aussi légitimement souligner les continuités que les di.érences et les
émergences.

En réaction contre la longue et puissante tradition dualiste
occidentale, on tend aujourd’hui à souligner les ressemblances entre
chimpanzés (ou bonobos) et humains :

« Si nous regardons notre espèce sans nous laisser aveugler par les
progrès techniques des derniers millénaires, nous voyons un être de
chair et de sang avec un cerveau qui, bien que trois fois plus gros que
celui d’un chimpanzé, ne contient aucune composante nouvelle. Même
notre cortex préfrontal tant vanté s’avère d’une taille assez ordinaire,
comparé à celui des autres primates. Nul ne doute de la supériorité de
notre intellect, mais il n’est aucun de nos besoins et désirs
fondamentaux qui ne soit présent aussi chez nos proches parents.
Tout comme nous, les singes petits et grands luttent pour le pouvoir,
jouissent du sexe, veulent la sécurité et l’a.ection, tuent pour le
territoire et valorisent la con0ance et la coopération. Nous avons,
certes, des ordinateurs et des avions, mais notre constitution
psychologique reste celle d’un primate social ».(De Waal 2013 : 29)

Frans De Waal , ici, force quelque peu le trait. Les cultures humaines,
en e.et, ne consistent pas seulement en améliorations apportées aux
cailloux utilisés pour casser des noix et aux brindilles permettant
d’attraper du miel ou des fourmis, elles ne se résument pas aux
« progrès techniques des derniers millénaires ». En réalité (j’y



reviendrai), les cultures humaines sont qualitativement di.érentes de
ce qu’on appelle aujourd’hui les « cultures animales ». Même les
sociétés techniquement les moins avancées, comme celle des
chasseurs-cueilleurs étudiés par des anthropologues dans la première
moitié du xx e siècle en Nouvelle-Guinée ou en Australie centrale,
vivaient au sein d’un monde commun constitué par des
représentations collectives complexes. Comme le fait remarquer
l’anthropologue des techniques François Sigaut, chez les animaux,
seuls certains comportements sont appris par imitation et peuvent
donc, à ce titre, être quali0és de « culturels » ; alors que chez les
humains, « tous les comportements sont culturels parce que la culture
[…] y est une structure globale, qui informe tous les aspects de la vie »
(2012 : 151). Dan Sperber va dans le même sens : « Certains animaux
sociaux », écrit-il, « ont des pratiques culturelles, mais en dehors de
ces quelques pratiques, leur vie sociale n’est en rien marquée par la
culture. La vie humaine, elle, est dès la petite enfance, immergée dans
le culturel » (2003 : 285).

De plus, il est excessif de dire que notre cerveau, trois fois plus gros
que celui des chimpanzés, ne nous confère pourtant aucune capacité
nouvelle et que « notre constitution psychologique reste celle d’un
primate social » (De Waal 2013 : 29). Notre cortex préfrontal n’est
peut-être pas d’un volume disproportionné par rapport à celui des
chimpanzés, mais ses connexions avec le reste du cerveau sont
nettement plus riches. Et les aires de Broca et de Wernicke nous
permettent de manier un langage qui n’a pas d’équivalent chez les
autres animaux. D’ailleurs, De Waal lui-même le rappelle dans un autre
passage, et conclut que « les humains ont porté la constitution des
réputations et le souci de la communauté à un niveau qui n’a aucun
équivalent chez les grands singes » ( Ibid. : 241-242). Même si De Waal,
comme on vient de le voir, n’était pas imperméable à l’air du temps, il
ne se retrouverait pas dans la conviction qui lui est attribuée. Dans ce
qu’elle a de catégorique et d’excessif, la formule témoigne bien du fait
que la nouvelle doxa s’aErme en s’opposant à celle qu’elle entend
supplanter. Alain Prochiantz ironise d’ailleurs sur « cette étrange
fureur d’être singe »1.

Celle-ci me rappelle, par contraste, une autre propension qui fut à la
mode il y a un siècle : celle qui poussait des philosophes à spéculer sur
le solipsisme : puisque moi seul fais l’expérience de ma propre
existence subjective, puisque je ne perçois les autres que de
l’extérieur, qu’est-ce qui m’assure qu’ils existent sur le même mode
que moi ?2. Dans un cas comme dans l’autre, on caresse une
représentation de soi qui est une manière d’échapper en idée à la
réalité de la condition humaine : l’homme, un primate parmi d’autres ?
Non, aucun homme n’a jamais vécu dans le même monde que celui des
singes (Tarzan excepté). L’individu solipsiste ? Non, aucun sujet
pensant ne s’est constitué hors des hommes (Dieu excepté).



Tout en reconnaissant, comme Frans De Waal , la continuité entre les
grands singes et l’ Homo sapiens, Michael Tomasello  s’intéresse
davantage que lui à ce qui les di.érencie. Il s’e.orce de comprendre
comment nos ancêtres ont pu devenir ce que nous sommes ; il s’agit,
pour lui, de cerner les aptitudes qui, en se développant, ont permis
l’essor de la culture et des relations humaines telles que nous les
vivons. Puisque nos ancêtres du genre Homo ont disparu et ont laissé
trop peu de traces pour que l’on puisse, à partir de celles-ci,
reconstituer la genèse de la culture, la stratégie scienti0que adoptée
par Tomasello consiste à explorer chez de jeunes enfants les aptitudes
qui, à la di.érence de celles des grands singes, leur permettent de
s’acculturer. C’est là, bien sûr, un moyen indirect puisque,
contrairement à nos lointains ancêtres, les enfants baignent dans un
milieu où la culture est déjà pleinement présente. Toutefois, les
capacités cognitives relationnelles que ceux-ci développent au contact
des adultes qui prennent soin d’eux peuvent nous aider à comprendre
comment ce monde tiers qu’est la culture a pu émerger à partir des
relations sociales de nos ancêtres.

Tomasello est loin de sous-estimer les capacités cognitives et sociales
des chimpanzés. Des expériences qu’il a conduites avec d’autres
chercheurs, il conclut que, d’une manière générale, dans leur
appréhension de l’environnement physique, les capacités des
chimpanzés sont à peu près semblables à celles des enfants humains ;
mais qu’à partir de deux ans, les enfants manifestent déjà des
capacités spéci0ques en termes d’apprentissage social, de
communication et de reconnaissance des intentions (Tomasello &
Herrmann 2010).

Les grands singes, pourtant, sont doués d’une sensibilité ou
intelligence relationnelle longtemps sous-estimée ; ils réagissent avec
acuité aux moindres inRexions du comportement de leurs congénères.
Je prends un exemple. Un singe a maille à partir avec un autre. Non
loin de lui se trouve un copain. Il tourne alors alternativement la tête
vers lui et vers son adversaire. Son allié se voit ainsi invité à lui prêter
main-forte. Voilà qui ressemble d’assez près à ce que l’on pourrait
observer dans une cour de récréation (bien que dans ce dernier cas, le
jeu des regards et des gestes soit généralement accompagné de
paroles). N’y a-t-il pas là quelque chose comme un « Tu vois ce que je
vois ? ». Oui, sans doute – ainsi lorsque des chimpanzés se mettent à
plusieurs pour chasser de petits singes colobes : dans ce cas comme
dans l’exemple que j’ai donné, l’urgence vécue dans le champ
relationnel par les di.érents protagonistes les active et les dispose à
s’accorder. Cependant, même si les grands singes réagissent 0nement
aux mouvements et aux attitudes des membres de leur groupe, leur
capacité d’interpréter des gestes signi0catifs présente certaines
limites. Ainsi, les chimpanzés ne savent pas montrer quelque chose du
doigt pour attirer l’attention d’un proche (Tomasello 2006) (du moins
dans leur environnement naturel car, au contact des humains, ils



peuvent apprendre à porter leur regard dans la direction que ceux-ci
leur indiquent). Tomasello souligne, à ce propos, l’importance que
revêt la couleur de la sclérotique, foncée chez les singes, blanche chez
les humains (on ignore quand cette mutation s’est produite). Alors que
les singes suivent plutôt la direction de la tête, chez les humains, la
lecture de la direction du regard est aussi précise et spontanée que
celle du doigt pointé (2011 : 17, 39).

L’attention conjointe et sa structure triangulaire
Le geste de montrer quelque chose du doigt pour que l’autre y fasse
attention illustre bien ce que Tomasello et d’autres chercheurs avant
lui ont appelé l’« attention conjointe », aptitude à s’engager à
plusieurs dans un processus commun. Cette aptitude implique une
triangulation : chacun fait attention à l’autre de manière à se
coordonner avec lui tout en faisant attention à l’objet ou l’activité qui
devient par là activité ou objet commun. L’engagement dans une
activité conjointe est nettement moins volatil chez les enfants que
chez les chimpanzés. Si, par exemple, un enfant se livre à une activité
commune avec un adulte et que celui-ci cesse le jeu, l’enfant, note
Tomasello, le relance. Dans la mesure où l’interaction lui procure du
plaisir (point que Tomasello laisse de côté), l’enfant tend à la
maintenir. Répétition et ritualisation, continuité et durée apparaissent
ainsi comme des dimensions essentielles de l’action conjointe chez les
humains.

Les travaux de Michael Tomasello  rejoignent les résultats acquis en
psychologie du développement depuis plusieurs dizaines d’années. Dès
la fin des années 1970, en effet, Michael Scaife et Jerome Bruner (1975),
Colwyn Trevarthen (1980 ; avec Penelope Hubley 1978), et d’autres
chercheurs avaient décrit l’attention conjointe et montré son
importance (Fivaz & Cornut-Zimmer 1982 ; Bard & Vauclair 1984).
Trevarthen appelle « intersubjectivité primaire » la relation directe
qui s’établit d’emblée entre la mère et le bébé avec, notamment, le
sourire mutuel et le regard mutuel (le regard mutuel soutenu, soit dit
en passant, est exclusivement humain). Et il appelle « intersubjectivité
secondaire » la relation médiatisée par l’attention conjointe. Dès l’âge
de quatre mois, le bébé commence à éviter de soutenir le regard de sa
mère. Celle-ci doit alors accepter des formes de communication moins
directes. Vers neuf ou dix mois, l’enfant s’engage dans des activités
réellement coopératives sur la base d’une attention conjointe. Alors
que précédemment, interactions avec les choses et interactions avec
les autres restaient plus ou moins disjointes, désormais les objets
jouent un rôle dans ces relations et prennent un sens par rapport à
celles-ci. Les relations avec les autres sont médiatisées par des objets,
des jeux ritualisés, des scénarios d’interaction. L’attention conjointe,
en somme, est cette structure relationnelle triangulaire qui tend à



transmuer les choses et les activités en éléments culturels. Comment ?
Les choses ne sont plus perçues et identi0ées dans le seul cadre de la
relation entre l’organisme et le milieu ; le mode d’existence qu’elles
revêtent aux yeux de chaque individu est désormais lié au rôle que
jouent ces choses dans ses relations avec les autres. Au point que
certaines choses (matérielles ou immatérielles) n’ont d’intérêt ou
même n’ont d’existence que dans ce cadre et grâce à lui.

Les premiers jeux dans lesquels un objet est manipulé à tour de rôle
préparent le terrain pour des formes de coopération et de
synchronisation plus élaborées. Apprendre par imitation (comme c’est
le plus souvent le cas chez les singes) implique un certain niveau de
socialisation, mais pas nécessairement une coopération et une
synchronisation soutenues par une attention conjointe maintenue
dans la durée. En revanche, le fait d’enseigner et, corrélativement,
celui d’apprendre par enseignement supposent attention conjointe et
coopération. Il y a d’un côté intention de montrer ce qu’il faut faire, de
l’autre compréhension de cette intention, et allers et retours (boucles
de rétroactions) qui lient les partenaires dans une durée commune.
Dans ce domaine, les chimpanzés atteignent vite une limite. Certes, ils
cassent des noix à l’aide de pierres ou de morceaux de bois qui leur
servent de marteau et d’enclume ; cependant, bien que les jeunes
observent attentivement les adultes, leur apprentissage est
extrêmement long : entre sept et neuf ans (Joulian 1998 : 122) !

L’acquisition du langage – le langage étant un composant fondamental
des cultures humaines – est, elle aussi, préparée par l’intériorisation
de la pratique du tour de rôle dans le cadre de l’attention conjointe :
tout échange de paroles implique que les interlocuteurs s’inscrivent
dans une durée commune. L’acte de montrer du doigt, Jerome Bruner
(1983) l’avait déjà démontré dès 1975, est également un précurseur du
langage : le doigt désigne à l’autre un référent commun, comme le font
les adjectifs démonstratifs suivis d’un nom.

Les jeux qui impliquent alternance et tour de rôle facilitent également
le développement des capacités cognitives de réversibilité déjà
étudiées par Piaget. Les enfants, écrit Tomasello, en arrivent à
comprendre l’activité qu’ils partagent avec un autre « from a bird’s eye
view », autrement dit grâce à une représentation dans laquelle eux-
mêmes et leur partenaire 0gurent comme s’ils étaient vus par une
tierce personne (2011 : 34-35)3. C’est là une autre forme de
triangulation. Ici, Tomasello rejoint George H. Mead, qui avait souligné
l’importance de la capacité de se représenter la place ou le rôle que
l’on occupe par rapport à d’autres, le possible échange de ces rôles
ainsi que leur complémentarité (1963 [1934] : 128, 137). De telles
représentations font partie d’un « cultural common ground », note
Tomasello. Ce fonds commun (cet ensemble de « représentations
collectives » aurait dit Durkheim) correspond à la culture d’un groupe
ou d’une société.



Dans la mesure où la triangulation qu’instaure l’attention conjointe
insère des objets déjà existants dans les relations entre l’enfant et une
ou plusieurs autres personnes, elle stimule leur intérêt pour le monde
qui les entoure. Des éléments naturels du monde physique en viennent
ainsi à jouer un rôle et à prendre un sens dans le jeu des interactions
au même titre que les objets fabriqués par l’homme. Plantes, animaux,
con0gurations du terrain, variations du temps qu’il fait, saisons (etc.)
s’intègrent ainsi dans le paysage mental culturel. Dès lors que ces
expériences faites au contact de l’environnement physique prennent
place dans le champ où chacun se sent en lien avec d’autres, elles se
socialisent et, si l’on peut dire, se « culturalisent » (Sigaut 2012 : 143-
146). Ce processus peut s’accorder avec la conception adaptative de la
culture : jointe à l’attention partagée, la familiarité avec
l’environnement est nécessaire à l’invention et à la fabrication des
outils (les plus anciens outils de pierre datent de plus de deux millions
d’années), et elle facilite les comportements de coopération qui
permettent de tirer un meilleur parti des ressources.

Des gestes ou des sons adressés à des congénères dans un contexte
donné, puis imités par ceux-ci et repris dans des situations analogues
acquièrent par là même une existence signi0cative, bien qu’aucune
convention, aucun « contrat » n’ait présidé à leur adoption. Plus ces
gestes ou ces sons se di.usent, plus ils s’imposent à chacun comme
s’ils avaient une existence objective. Les mots eux-mêmes, en tant que
con0gurations sonores spéci0ques, sont des réalités
« autoréférentielles », c’est-à-dire des « objets » qui existent du seul
fait que les membres d’une même communauté linguistique les
utilisent et les transmettent. Les activités humaines ne sont pas
seulement médiatisées par des objets matériels, mais aussi par des
choses immatérielles (des représentations), par des scénarios de
pratiques relationnelles intériorisés par les partenaires, par des
emplois du temps, des règles, des institutions, des calendriers, etc. De
tels phénomènes sont dits « émergents » au sens où ils résultent du jeu
des interactions4. Les spécialistes les quali0ent également de réalités
« autoréférentielles », voulant dire par là que ces « réalités » n’ont pas,
comme les arbres, les rochers, le soleil et la lune, une existence
indépendante des individus, mais qu’elles existent pour autant que
tous admettent qu’elles existent (les mots d’une langue, les heures, les
années, les euros ou les dollars, et d’une manière générale les
institutions)5. Pour le jeune enfant qui entend des mots prononcés par
les adultes, ces sons spéci0ques s’imposent d’abord à lui comme des
réalités autoréférentielles : des objets sonores qui existent parce que
les humains, autour de lui, en font communément usage. Il observera
ensuite que ces sons sont émis en relation avec tel ou tel aspect de
l’environnement, telle ou telle action en cours, telle ou telle phase
d’une interaction – autrement dit qu’ils sont émis intentionnellement.
Dès lors que l’enfant assimile cette relation et apprend à son tour (vers
l’âge de deux ans) à utiliser un mot ou un geste intentionnellement,



ceux-ci acquièrent pour lui une portée « référentielle » : ce sont des
signes que quelqu’un adresse à quelqu’un d’autre et qui renvoient à
quelque chose d’autre qu’à eux-mêmes.

Dans toutes les sociétés humaines, même les plus rudimentaires, on
utilise des mots qui désignent des représentations collectives
auxquelles ne correspond aucune réalité tangible. Par exemple, nous
savons tous ce qu’est un revenant, un ange, un dragon, Tintin ou James
Bond, mais nous ne pouvons en voir que des images. Ces
représentations communes sont associées à des pratiques (dire une
prière, participer à une procession, écouter un mythe ou un conte, lire
une bande dessinée, aller au cinéma). C’est donc que ces
représentations et ces pratiques jouent un rôle dans la vie des hommes
et des sociétés. Mais quel rôle, quelles fonctions ? Ou, pour le dire
autrement, quelles causes permettent de rendre compte de ces
représentations et de ces pratiques ? Leur valeur adaptative ? Oui, sans
doute. Mais rien ne permet d’aErmer qu’elle seule joue un rôle.
Question fondamentale dès lors que l’on s’interroge sur le chemin qui,
partant du dernier ancêtre commun (le Dac), il y a six millions
d’années, a conduit à l’ Homo sapiens que nous sommes.

La tradition occidentale dualiste, avec ses couples d’oppositions, corps
et âme, matière et esprit, o.re une réponse toute faite : par dé0nition,
les nourritures spirituelles ne sont pas matérielles. Dépourvues de
valeur utilitaire, mais vitales pour l’esprit. Aujourd’hui, les plaidoyers
en faveur des humanités, même s’ils se veulent laïcs, portent la
marque de cette argumentation religieuse6.

Les sciences de l’évolution se situent évidemment du côté de la
tradition matérialiste. Pour ce qui est des phénomènes culturels sans
valeur adaptative évidente, elles proposent volontiers deux
explications, qui demandent l’une et l’autre à être interrogées, voire
mises en doute : 1) ce sont des croyances et des pratiques illusoires
dont le progrès des connaissances invite à se défaire ; 2) elles
répondent à des besoins et présentent une valeur adaptative (le
fonctionnalisme de Bronislaw Malinowski correspond à cette dernière
position). Ainsi, la religion est souvent présentée comme une croyance
qui nous masque la réalité – d’où, par exemple, des ouvrages tels que
L’Avenir d’une illusion  (Freud), Pour en �nir avec Dieu (Richard Dawkins),
L’Esprit de l’athéisme  (André Comte-Sponville) ou Traité d’athéologie
(Michel Onfray). Mais d’autres, ou les mêmes (tel Edward O. Wilson)7,
voient dans la religion un facteur de cohésion sociale : la religion
faciliterait la survie des groupes humains.

Ces deux explications ont un inconvénient (grave) : elles se dispensent
d’examiner en détail les faits dont elles sont censées rendre compte.
Bien qu’elles soient avancées par des esprits éclairés, elles ne se
donnent pas la peine de satisfaire aux exigences propres à toute
recherche scienti0que. Il est donc nécessaire d’examiner d’un peu plus



près les réalités culturelles qui, à la di.érence des outils utilisés par
des animaux ou par les hommes de l’âge de pierre, n’ont apparemment
pas d’e.et direct sur la survie biologique. Trois écueils sont à éviter.
Le premier, c’est de revenir à l’ a priori dualiste. Le deuxième, c’est
d’aErmer, également a priori, que tout trait culturel doit
nécessairement s’expliquer en termes d’adaptation biologique à
l’environnement. Le troisième écueil consiste à admettre – encore une
fois a priori – que la culture s’oppose à la nature, qu’elle relève d’un
autre ordre que celle-ci.

Les comportements de parade, amorce biologique
de faits culturels

Tournons-nous vers certains traits et comportements relatifs à la
sélection sexuelle ; nous allons voir que ceux-ci témoignent d’une
forme élémentaire d’attention conjointe et qu’ils pourraient
constituer une base à partir de laquelle se sont développés des
comportements et des artefacts culturels proprement humains. Nous
éviterons ainsi le troisième écueil. En e.et, souligner la continuité
entre des traits transmis génétiquement et des traits transmis par
interactions entre congénères (qu’ils soient de générations di.érentes
ou de même génération) permet de ne pas sauter directement, comme
semble le faire Tomasello, de l’attention conjointe comme
précondition de la culture à des institutions telles que le mariage ou la
monnaie.

Dans La Filiation de l’homme, Darwin compare les e.ets de la sélection
sexuelle à ceux de la sélection naturelle. Il y a, note-t-il, une limite au
développement et à la diversité des premiers, c’est une question de vie
ou de mort : si les traits produits par l’évolution allaient au-delà de ce
qu’exige l’adaptation, ils deviendraient désavantageux ; mais pour ce
qui est de la sélection sexuelle, il n’y a, dit-il, pas de limite au
développement des traits qui permettent aux mâles de rivaliser avec
d’autres mâles ou de séduire les femelles8. Cette relative absence de
limites explique, selon Darwin, la variété des caractères sexuels
secondaires et leur développement parfois exubérant : les bois des
cervidés, par exemple, les plumes des faisans et des paons, le chant
élaboré de certaines espèces d’oiseaux9.

Ces traits phénotypiques ont ceci de remarquable qu’ils n’exercent pas
(ou pas seulement) une action physique directe sur les rivaux ou les
femelles. Disons plutôt qu’ils les impressionnent. Un chimpanzé mâle,
armé d’un long branchage, en frappe violemment et ostensiblement le
sol ; il cherche à s’imposer ; de fait, visiblement impressionnés par le
spectacle, les membres de son groupe se tiennent cois. Ces
comportements de « display », comme disent les primatologues, sont



courants.

Entourés de femelles attentives, des coqs de bruyère aux longues
plumes colorées se livrent à une danse agrémentée de claquements.
Cette exhibition, où chacun rivalise pour faire l’intéressant, suppose
que les mâles qui y participent et les femelles qui l’observent sont
sensibles aux mêmes traits et s’accordent spontanément sur ce qui
compte le plus. Ils font attention en même temps aux mêmes
manifestations, comme si celles-ci avaient été établies par une
convention. On peut donc voir là une forme élémentaire d’attention
conjointe. Ce qui est donné à percevoir, sur quoi tous se focalisent, n’a
pas d’existence, de valeur et d’eEcience par soi-même
indépendamment de ce qu’éprouvent les autres. Tout se passe, au
contraire, comme si certaines formes de stimulants sensoriels avaient
été élaborées et sélectionnées au cours de l’évolution du fait d’une
progressive convergence mimétique. Certains traits deviennent des
attracteurs : c’est vers eux que converge l’intérêt des femelles, elles
sont stimulées par l’exhibition qu’en font les mâles, plus ou moins
éclatante ou réussie selon les cas. Certaines sont attirées par des
singularités, un motif chanté inédit par exemple.

Chaque mâle fait sa publicité et, comme le souligne Thierry Lodé,
« cette propagande ne favorise pas nécessairement les meilleurs
gènes, mais elle avantage les crâneurs » (2007 : 163)10. Dès lors que des
couleurs éclatantes, des mélodies complexes ou d’autres ornements
confèrent à ceux qui les portent un plus grand succès auprès des
femelles, ces traits sont sélectionnés et soumis à concurrence, de sorte
qu’ils tendent à s’accentuer de génération en génération. Tout se passe
comme si un processus de surenchère mimétique était à l’œuvre. Un
trait qui fut d’abord sobre et fonctionnel (après tout, un simple cri
suEt souvent à un oiseau pour signaler son territoire et attirer
l’attention des femelles) devient « hypertélique » : ce trait, autrement
dit, se développe au-delà de ce qu’exige sa fonction, cela parce que la
concurrence et la sélection favorisent ceux qui en font plus que les
autres.

Les cultures humaines o.rent d’innombrables exemples de
phénomènes analogues. Analogues et cependant di.érents puisqu’ils
ont peu ou pas de support génétique. C’est cette résurgence de
phénomènes liés aux parades animales, mais dans un autre contexte et
sur d’autres bases, qui est fascinante. Voyez par exemple l’histoire du
blue-jeans. Au xix e siècle, aux États-Unis, c’est un pantalon de travail
teint à l’indigo. Les yeux – les nôtres et ceux d’autres animaux – se
tournent spontanément vers les sensations les plus stimulantes, donc
vers des objets colorés. Aussi, depuis des milliers d’années, di.érentes
cultures ont-elles développé des techniques de teinture, bien que
celles-ci soient complexes et diEciles à maîtriser. L’indigo, qui fut
d’abord une teinture végétale, reste l’une des couleurs les plus
prisées : en Inde, en Chine, en Asie du Sud-Est, en Afrique de l’Ouest,



chez les nomades du Sahara, et, 0nalement, dans tout le monde
occidental. À partir des années 1860, la société Levi Strauss & Co
emploie exclusivement la toile denim de couleur indigo, renforce les
pantalons par des rivets de cuivre à l’endroit des poches et, pour les
coutures visibles, utilise un 0l de couleur jaune ou orangé : le blue-
jeans ne doit pas seulement être solide, il doit l’être visiblement. Le blue-
jeans exerce ainsi un attrait esthétique, mais un attrait qui, ne faisant
appel à aucun ornement explicite, semble au contraire mépriser ce
goût des apparences que le monde masculin réserve aux femmes. Il
rassure l’homme qui le porte : mon jeans est costaud, il en voit de dures
mais il tient le coup. Comme moi.

Ici, l’indigo vient ajouter une touche supplémentaire. La teinture
indigo, en e.et, ne pénètre pas profondément dans les 0bres du tissu.
En conséquence, à mesure que celui-ci s’use, le bleu apparaît plus pâle,
surtout aux endroits du pantalon qui sont les plus exposés comme les
genoux et le dessus des cuisses. Les marques d’usure prennent ainsi
une valeur esthétique : l’œil est sensible aux variations qu’elles
produisent dans les nuances de bleu. De surcroît, les marques d’usure
montrent que le jeans a, si l’on peut dire, pris de la bouteille. Dans les
années 1960, un teenager qui portait un jeans tout neuf avait l’air d’un
blanc-bec. Il le faisait donc tremper et le brossait vigoureusement pour
que son jeans paraisse avoir vécu – et par conséquent lui aussi, comme
les grands par lesquels il désirait être accepté et qui, pensait-il, étaient
davantage en mesure de plaire aux filles.

On connaît la suite : les fabricants se sont mis à vendre des jeans déjà
délavés.

Puis visiblement usés.

Puis encore plus usés, et même déchirés.

Parallèlement à cette évolution qui tend à exacerber les traits
hypertéliques, la valeur aEchée est passée de la virilité à la
désinvolture, genre que les filles aussi peuvent se donner (une manière
d’être que Baldassare Castiglione, au xvi e siècle, désignait par le terme
de sprezzatura) : voyez, mon jeans en si mauvais état ; en sa négligence
il témoigne de ma souveraine indi.érence, composante obligée de
mon allure branchée11.

En Nouvelle-Guinée, certains oiseaux de paradis ne se contentent pas
d’attirer les femelles par la beauté de leur plumage, leurs danses et
leurs chants. Ils passent plusieurs mois à aménager la scène sur
laquelle ils se produiront, espace aplani, soigneusement dégagé,
parfaitement circulaire, sur lequel, de plus, ils déposent des baies
rouges et des Reurs qu’ils renouvellent lorsqu’elles se fanent. Jean-
Marie Schae.er s’est intéressé à d’autres oiseaux, que l’on trouve
également en Australie, oiseaux-berceaux ou oiseaux-jardiniers (
bowerbirds, en anglais). Ceux-ci passent des mois à construire, avec des



rameaux d’arbustes, des architectures complexes qu’ils décorent
d’objets colorés. Non contents d’émettre les vocalises qui leur sont
propres, ils se livrent à des imitations des chants d’autres espèces
d’oiseaux. Cette mise en scène, avec son étalage de stimulations
sensorielles, est livrée à l’appréciation des femelles. Les prestations
des mâles ne sont évidemment pas toutes identiques et les femelles
n’ont pas toutes les mêmes goûts, elles développent des préférences.
Schaeffer suggère que les comportements esthétiques chez l’ Homo
sapiens, bien qu’ils ne soient pas transmis génétiquement (ou pas au
même degré) et qu’ils ne remplissent pas la même fonction,
présentent des analogies avec le comportement de ces oiseaux
(Schaeffer 2009).

Les habitants de la Nouvelle-Guinée utilisent les plumes des oiseaux
de paradis pour élaborer des coi.ures qu’ils portent lors de grandes
cérémonies où ils dansent. Au xx e siècle, les chapeaux des Européens,
hommes et femmes, étaient encore souvent ornés de plumes. Ces
plumes longues ou colorées o.rent l’exemple d’un emploi culturel de
parures qui, depuis des millions d’années, jouent un rôle dans la
sélection sexuelle chez les oiseaux. Des jeux virils pratiqués en Sibérie
méridionale, la lutte et la danse, s’inspirent directement de parades
animales. Danseurs et lutteurs miment le comportement des élans ou
d’oiseaux tels que les tétras. Ils reproduisent dans un cadre 0ctionnel
institué les parades qu’ils ont observées12.

L’histoire du blue-jeans illustre une autre analogie culturelle avec
l’évolution de certains phénotypes sous la pression de la sélection
sexuelle. Des traits qui remplissent une fonction pratique dans les
relations avec l’environnement matériel (en l’occurrence un tissu et
des coutures résistants) en viennent à remplir une autre fonction :
source de plaisir esthétique, ils mettent en valeur les individus qui en
sont porteurs ; de plus, sous la pression de la concurrence, les marques
d’usure esthétisées s’accentuent démesurément, comme Darwin l’avait
déjà noté à propos des « ornements » des mâles. Tout en gardant un
certain lien avec la sélection sexuelle, de tels artefacts n’en sont plus
directement dépendants, ils plaisent aussi par eux-mêmes. On
pourrait en dire autant des parures, musiques instrumentales ou
vocales, danses et fêtes dans lesquelles se déploie la créativité
humaine. Le désir sexuel a sans doute fourni une première impulsion à
ces eborescences culturelles ; mais, tirant pro0t de ce dynamisme,
elles se sont structurées et diversi0ées au point de se déployer de
manière autonome ou quasi autonome et d’être disponibles pour
remplir de nouvelles fonctions. Ces fonctions, de surcroît, sont
classées sur la base de représentations collectives conventionnelles et
mouvantes : vêtements d’hommes ou de femmes, pour le bureau ou le
chantier, pour une cérémonie ou pour le week-end, etc. Porter un blue-
jean plus ou moins déteint et déchiré n’est pas indiqué en toutes
circonstances13.



Entre ces artefacts humains et les traits phénotypiques d’autres
animaux, on observe donc aussi bien continuités et réemplois que
discontinuités, surgissements imprévus. Les deux se mêlent. Certains
chercheurs (comme Marshall Sahlins) sont plus sensibles à la rupture,
d’autres à la continuité (Tim Ingold, par exemple)14. Un tel mélange de
continuité et de discontinuité n’est pas propre au processus
d’hominisation, il s’étend à toute l’histoire de l’évolution. C’est que la
manière dont la vie crée du nouveau n’a rien à voir avec la manière
dont Dieu est censé avoir créé les di.érentes espèces, ni avec la
manière dont l’artisan pris en exemple par Aristote conçoit puis
fabrique un lit ou une table : les vivants ne se créent pas à partir d’une
idée ou d’une essence, ils émergent à partir de vivants déjà existants
(les premiers organismes pluricellulaires, par exemple, à partir des
unicellulaires). L’évolution procède comme un bricoleur inventif et
doué de sérendipité : elle tire pro0t du hasard, elle fait du neuf avec ce
qu’elle a sous la main. Les cultures humaines et leur diversité ne
répondent qu’en partie à des relations moyens/0ns réRéchies, elles
constituent également, pour une large part, des formes de vie
contingentes n’ayant d’autre finalité que de persévérer dans leur être.

Conclusion : à quoi sert la culture ?
Michael Tomasello  voit, dans la coopération et l’altruisme (opposés à
la compétition), le principal béné0ce apporté par le développement de
l’attention conjointe15. D’après lui, l’intentionnalité partagée et le
« mutual knowledge » (représentations communes ou collectives) se
traduisent par cette « construction de niche » qu’est la culture. Alors
qu’il souligne l’écart entre les capacités des chimpanzés et celles des
enfants, Tomasello ne se prononce pas clairement sur les fonctions de
la culture. Il voit dans celle-ci une forme complexe et améliorée
d’adaptation au milieu : les cultures humaines sont liées à une plus
grande eEcience cognitive, elles créent des dispositifs inédits, mais,
semble-t-il, demeurent toujours au service de l’adaptation à
l’environnement. Pourtant, on observe que les choses et les activités
qui intéressent plusieurs individus à la fois (animaux sociaux ou
humains), constituent pour ceux-ci des médiations qui soutiennent
leurs relations ou même qui les suscitent. Ces liens sociaux
contribuent, certes, à la cohésion du groupe, chose favorable à
l’adaptation au milieu ou à la reproduction. Mais aussi, à cette
occasion, ces choses et ces activités stimulent la sensation de vivre de
chacun tout en associant cette sensation à un lien avec d’autres
membres du groupe. Il y a là une source de bien-être ou de plaisir qui,
comme on peut le constater dans la vie quotidienne, est recherchée
pour elle-même.

Le chant des oiseaux a, certes, une valeur adaptative : défendre leur



territoire, se signaler à l’attention des femelles. Mais chez l’oiseau qui
chante, les circuits dopaminergiques (également appelés « circuits de
récompense ») sont activés, surtout lorsqu’il chante en présence d’un
ou plusieurs congénères. Autrement dit, cela fait plaisir aux oiseaux de
se livrer aux activités auxquelles ils s’adonnent spontanément, en
l’occurrence chanter16. Les oiseaux, et plus encore les singes, sont des
êtres vivants dont le cerveau et les circuits sensorimoteurs sont
suEsamment complexes pour qu’ils éprouvent un plaisir à sentir
qu’ils vivent, sensation elle-même liée aux stimuli auxquels ils sont
exposés (même si cette sensation n’est pas consciente au sens où elle
l’est chez les humains). Chez nos lointains ancêtres, les activités
sensorimotrices développées en relation avec leur milieu (se mouvoir
avec agilité, explorer l’environnement, apprendre par imitation
l’usage qu’un autre fait d’une pierre ou d’un bâton, se rassembler
autour d’un feu, ou encore soigner la taille d’un silex) ont, elles aussi,
une valeur adaptative ; mais, pour celui qui s’y adonne, ces activités
présentent également un intérêt en elles-mêmes : ce sont autant
d’occasions de se manifester comme vivant, autant d’occasions de
s’éprouver vivant dans l’expérience interactive d’être a.ecté par
quelque chose ou par d’autres et d’y réagir. Michael Tomasello et bien
d’autres chercheurs laissent de côté le fait que les animaux sociaux et
les hommes, en tant que vivants, s’a.ectent mutuellement et sont
a.ectés. Comme l’écrit le psychobiologiste américain Jaak Panksepp
dans un texte remarquable sur la « conscience affective » :

« As long as psychology and neuroscience remain more preoccupied
with the human brain’s impressive cortico-cognitive systems than
subcortical a.ective ones, our understanding of the sources of human
consciousness will remain woefully incomplete ».(2005 : 39)

L’ Homo sapiens est un vivant symbiotique. Ou, pour le dire autrement,
un vivant chimérique comme le lichen et les coraux. Cela à un double
titre : parce que la vie sociale est, pour lui comme pour d’autres
animaux, une forme de vie en symbiose ; mais aussi parce que, dans le
cas de l’homme, cette vie sociale est indissociable de la culture. En
médiatisant les relations entre les individus par tout un éventail
d’artefacts matériels et immatériels, les cultures humaines alimentent
leur sensation de vivre et leur permet d’éprouver un sentiment
d’exister. Telle est du moins l’hypothèse que je propose, quitte à
présenter dans un texte ultérieur les arguments en sa faveur. On le
sait, il n’y a jamais eu d’homme à l’état présocial. Il n’y a jamais eu non
plus d’homme antérieur ou extérieur à la culture puisque l’être
humain est le fruit d’une relation de symbiose entre son organisme, la
culture et ses semblables.

Notes



1 . Pour reprendre le titre du chapitre V de son livre Qu’est-ce que le
vivant ? (2012).
2. Cette fascination pour le solipsisme a bien été analysée par Vincent
Descombes (1979 : 33-36).
3. Robert Selman avait montré ailleurs comment l’enfant apprend à se
représenter lui-même et son partenaire, du point de vue d’une tierce
personne (1980 : 26-27).
4 . Pour une telle approche de l’origine du langage, cf. Pierre-Yves
Oudeyer (2013). On pourra également consulter l’excellent ouvrage de
Jean-Marie Hombert et Gérard Lenclud, Comment le langage est venu à
l’homme (2014).
5 . Sur cette question, l’ouvrage de référence est La Construction de la
réalité sociale, de John Searle (1998). Le livre laisse de côté la réalité
sociale telle qu’elle s’impose à l’ensemble des primates : il traite en fait
de la construction de la réalité sociale culturelle.
6. Cf., par exemple, Nuccio Ordine et Abraham Flexner (2013).
7 . Cf., en particulier, « Les origines de la religion » (in Wilson 2013 :
331-332).
8. Darwin note cependant qu’il est des cas où les ornements des mâles
sont acquis aux dépens de ce qui leur permet d’échapper aux
prédateurs : ces « ornements », pour reprendre le terme qu’il emploie,
ne doivent donc pas se développer au point de rendre trop vulnérables
les animaux qui les portent.
9 . Cf. La Filiation de l’homme, chapitre VIII, « Principes de la sélection
sexuelle », § « Le mâle généralement plus modifié que la femelle ».
10. L’auteur précise : « La théorie de la propagande découvre que ce ne
sont pas les meilleurs qui s’imposent. La propagande, à la fois
séductrice et intimidatrice, n’interdit pas que les attributs singuliers et
autres caractères hypertéliques jouent un rôle dans l’élaboration des
amours, mais elle nie que ce soit à cause d’un gène avantageux » (2007 :
298). Ajoutons toutefois que les « crâneurs » par ailleurs mal adaptés à
leur milieu de vie ont évidemment moins de chances de survivre, donc
de se reproduire, que leurs congénères plus robustes.
1 1 . Les parades coûteuses des animaux ont été rapprochées des
comportements humains ostentatoires par le biologiste Amotz Zahavi.
Sa fameuse « théorie du handicap » postule qu’en aEchant des traits
qui constituent une dépense ou une prise de risque, les mâles
convainquent les femelles de leur force, de leur santé, c’est-à-dire,
0nalement, de la qualité de leurs gènes. La thèse de Zahavi se fonde
sur une analyse des relations entre coûts et béné0ces ; le « signal
coûteux » exhibé constituerait ainsi, du point de vue évolutionnaire,
un investissement rentable. Ce ne sont pas ces enjeux qui
m’intéressent dans les exemples que j’ai donnés, mais le fait qu’une
structure de comportement apparue chez certaines espèces
réapparaisse dans l’espèce humaine, cette fois dans un contexte
culturel.
12. J’emprunte cet exemple à l’étude de Roberte Hamayon, Jouer. Étude



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

anthropologique à partir d’exemples sibériens (2012).
13. Je renvoie ici à l’étude Marshall Sahlins, « Notes sur le système
vestimentaire américain » (1980).
14. Cf. le recueil d’articles de Tim Ingold publié, en français, sous le
titre Marcher avec les dragons , (2013).
15. Cf. le compte rendu et la discussion du livre de Tomasello, Why We
Cooperate (2009), par Anne Reboul (2010 : 422-440).
16. Cf. les observations précises sur le chant des canaris apportées par
l’éthologue Michel Kreutzer (2012).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Anancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	L’attention conjointe et sa structure triangulaire
	Les comportements de parade, amorce biologique de faits culturels
	Conclusion : à quoi sert la culture ?
	Nos partenaires

