L’oubli et le retour

Figures d’une épopée mémorielle sur la Route de
I’Esclave au Bénin

L'Homme. Revue francgaise d'anthropologie, n°206, 2013, p. 89-119

Gaetano Ciarcia

Abstract

Since the early 1990s in Benin, the institutional process of
connecting through memorials the past of slavery and the
practices of voodoo has been highlighted by the Ouidah 92
Festival and the launching, under the auspices of Unesco, of the
intercontinental itinerary of the Slave Route. Two eponymous
trees on this road draw attention to the concepts of oblivion and
return, thus showing how, thanks to this monumental and ritual
itinerary, a tragic history should be able to « redeem » itself in
the form of a mythical discourse. In the various versions of this
myth, which tells about and visually presents a shared link
between forgetting and remembering, local accounts of slavery
rise to the surface while being metamorphosed in the
patrimonial and political relevance of the situation. Such
accounts do not adhere to international or national forms of
rhetoric, whether from officials or from the diaspora, that tend to

advocate a pacification and democratization of history.

Au Bénin méridional, le lancement en1994 de [itinéraire
intercontinental de la Route de I'Esclave, réalisé sous I'égide de la
Conférence générale de 1'Unesco, s’est focalisé sur l'idée d'un
« patrimoine commun immatériel » de la traite des Noirs partagé par
les peuples africains, amérindiens et européens. Soutenu par
I'Organisation mondiale du tourisme, ce projet avait comme objectifs
principaux : I'identification, la restauration et la promotion des sites,
des batiments et des lieux de mémoire relevant de lhistoire de
I'esclavage, afin de valoriser le développement économique et social

grace au tourisme culturel qu'elles étaient en mesure d’induire’.


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=159

En déjouant des amnésies intentionnelles, en réveillant des souvenirs
enfouis, le lancement de la Route de I’Esclave a permis, entre autres
effets sociaux majeurs, d’interroger et de scruter des mémoires
jusqu’alors silencieuses, défaillantes ou rétives. Linstitution d’'un
« circuit-mémorial » de la traite dans la ville c6tiére de Ouidah, située
a quarante kilometres a I'ouest de la capitale économique Cotonou, est
intervenue également dans un contexte ou se manifestait un clivage
entre la reconstitution officielle de la période de la traite
transatlantique et la perception intime du passé de I'esclavage local
dans les concessions familiales ou les plantations de palmiers a huile. Il
s’agit, en effet, d’'un espace partagé entre I'affirmation politique des
identités du présent et la reconstruction éthique des faits du passé. Si
les mémoires les plus intimes de la condition d’esclave d’autrefois sont

une « calebasse fermée »* contenant des « secrets » généalogiques qui,
la plupart du temps, peuvent a peine étre murmurés, ce type de
rétention ou de dénégation est maintenant confronté a I'injonction
qui est faite publiquement de commémorer le phénomene historique
de I'esclavage, a travers 1'évocation du rdle joué par les commercants
négriers européens et américains ou de celui des lignages esclavagistes
locaux. Cette thématique se méle de maniere inextricable au
traitement officiel des narrations a transmettre aux nouvelles
générations et a « échanger » avec les destinataires/partenaires
potentiels d'une mémoire culturelle en chantier : agences
internationales du développement, touristes, chercheurs, cinéastes et
photographes, visiteurs issus des « diasporas » afro-américaines,

investisseurs, etc.

Une route de fictions, entre oublis et retours

Menant du centre de la ville de Ouidah - qui, d’apres les estimations
de T'historien Robin Law (2004), fut le port négrier le plus important
d’Afrique, apres celui de Luanda en Angola, en nombre d’esclaves y
ayant transité, soit un million - a la plage, la Route de I'Esclave est a la
fois un programme international et un parcours en terre battue, long
d’'un peu plus de trois kilométres qui se compose en six étapes
principales : la place de la Vente aux encheres - dite aussi place
Chacha du surnom de Felix Francisco de Souza, le plus connu de tous
les négriers d’Afrique, dont le pouvoir et les richesses en tant qu’allié
du roiGuézo d’Abomey ont pris dans les mémoires locales une

dimension légendaire® ; I'Arbre de 'Oubli ; la case zomai ; le mémorial
dans le village de Zoungbodji ; I’Arbre du Retour ; la Porte du Non-

Retour?, Congus comme emblématiques de Ihistoire de la traite 2
Ouidah, ces lieux sont reliés par vingt-deux sculptures aux styles
différents qui jalonnent le trajet. Un tel aménagement devrait
rappeler a la fois : la souffrance des captifs ; la dimension sacrée des
cultes vodun ; la puissance et le prestige des souverains d’Abomey



ayant dominé le territoire de Ouidah, apres I'avoir arraché, en 1727, a
la dynastie « autochtone » huéda, jusqu’a la colonisation francaise en
1892. Ainsi, mélant matériaux, compositions plastiques et diverses
images de la sujétion, du pouvoir, de la douleur, de la vie religieuse et
profane, ces sculptures inscrivent lhistoire locale dans une sorte
d’aréne commémorative ou le souvenir du passé de I'esclavage est
associé a la domination des rois du Danhomé ayant précédé (et résisté
3) la colonisation francaise. A cet égard, il faut préciser que les statues
commémorant les monarques d’Abomey sont des représentations non
anthropomorphes ; a travers la figuration d’animaux et/ou d’objets
emblématiques, elles sont censées et illustrer des devises royales,
voire des formules légendaires (parfois cryptiques) de la conception

du pouvoir et de son réle, propres a chaque souverain.

Figure 1. Figure 1. Site de I’Arbre de I'Oubli, Route de
I’Esclave, Ouidah, Bénin. GEuvre de Dominique Gnonnou

“Kouas”.



(cl. Gaetano Ciarcia, 2011)

Selon la vulgate patrimoniale diffusée lors du lancement de
I'itinéraire, les six « stations » ont été congues pour représenter les
séquences du « calvaire » des esclaves : apres la vente sur la place aux
Encheres, leur transit autour de I’Arbre de I'Oubli - neuf fois pour les
hommes, sept fois pour les femmes - aurait constitué une sorte de
passage rituel permettant I'effacement de tous les indices de leur
appartenance. Ce rituel aurait eu comme contrepoint, contradictoire a
vrai dire, leurs circonvolutions (trois fois) autour de ’Arbre du Retour
qui auraient permis a leurs 4mes, apres la mort, de revenir sur la terre
des origines. Au lieu dit Zomai, « 1a ou le feu ne rentre pas », deux
statues qui représentent un homme et une femme agenouillés, ligotés
et muselés rappellent aux visiteurs le marquage au fer rouge et la
réclusion des esclaves dans les cases ou ils attendaient leur
déportation. Adjacent a cette installation, le mémorial de Zoungbodji
est édifié sur I'emplacement prétendu de la fosse commune ou les
esclaves décédés auraient été enterrés. Au terme de cet itinéraire, la
Porte du Non-Retour, faisant face a la mer sur la plage, est le
monument éminent qui a été inauguré, lors de la journée
internationale de la Tolérance, le 30 novembre 1995, par le président
de la République du Bénin de I'’époque, Nicéphore Soglo, ainsi que par
le secrétaire général de 1'0Onu, Boutros Boutros-Ghali, et par le

directeur général de 'Unesco, Federico Mayor.

La réalité historique et les interprétations actuelles de ces étapes ne
sont pas attestées par les sources documentaires. Robin Law (2004),
spécialiste de I'histoire de la région au moment de la traite négriére,
s’est appuyé sur un patient travail d’archives pour conclure qu’il n’y
aurait jamais eu de place aux Encheres : les esclaves étaient vendus a
I'entrée des maisons des différents négriers. En ce sens, la place aux
Encheéres est plutét la place ou se trouvait la maison du négrier de
Souza et de ses descendants. La réalité historique d’un Arbre de I’'Oubli,
d’'un Arbre du Retour, d'un lieu de détention et de marquage des
esclaves et d’'une fosse commune est aussi mise en question par Law,
malgré leur élaboration récente dans les récits locaux que jai pu
récolter a plusieurs reprises. D’ailleurs, toute reconstruction
contemporaine se voulant véridique est confrontée au fait qu'a
I'époque de la traite, les itinéraires et les modalités du commerce
variaient selon les saisons, les périodes, les destinations des captifs,
I'efficacité des actions militaires menées par la marine anglaise apres
I'abolition de la traite en 1807.

En 2005, a la suite de mes premiéres enquétes, j'avais émis ’hypothese
que, sur la Route de I'Esclave, certains sites intégrant I'histoire orale
de la ville avaient été transformés en lieux de mémoire correspondant
aux usages actuels du passé de la traite. Par exemple, 'arbre autour

duquel, d’aprés les chroniques du temps, se déroulaient des



négociations entre les négriers européens et les autorités
dahoméennes est devenu '« Arbre de I'Oubli » ; I'emplacement de
I'arbre olU Agadja, le premier roi aboméen de Ouidah, apreés sa
conquéte de la ville, en 1727, aurait gofité pour la premiere fois du gin
européen, est devenu le site de I'« Arbre du Retour ». Pour ce qui
concerne l'actuel « Arbre de 1'Oubli », d’autres narrations et
documents d’archives font état d'un « Arbre du capitaine » ou « des

capitaines »° prés duquel, au xviii ¢ siécle, tout nouveau directeur du
fort francais de Ouidah, lors de son arrivée, était recu par le Yovogan
(littéralement en fon : « chef des Blancs », c’est-a-dire le dignitaire qui
représentait le roi d’Abomey auprés des Européens). A ce propos, il est
intéressant de signaler que, comme le remarque aussi Law a partir de
ses sources, lors de cette cérémonie, trois circonvolutions autour de

I'arbre auraient effectivement eu lieu :

« Le nouveau directeur [du fort St-Louis, dit aussi “fort francais”]
débarque a Juda [...]. Sur la gréve l'attend une trés simple chaise de
porteur [...]. Le chef du poste cétier, prévenu deés 'arrivée du navire
par des actifs guetteurs, se porte a la rencontre du Blanc afin de lui
offrir en guise de bienvenue une calebasse emplie d’eau fraiche ; il
recoit en échange de I'eau-de-vie et, satisfait, conduit notre directeur
sous 1’ “Arbre du capitaine” ou Yavogan [sic] ne tarde pas a les
rejoindre : le gouverneur noir parait dans toute sa pompe, vétu de
soies éclatantes, abrité sous un large parasol, et précédé d'un cortege
bruyant et gambadant qui fait trois fois le tour de I'arbre ; il présente a
son tour au directeur un verre d’eau, un verre de vin et un verre
d’eau-de-vie, lui demande aimablement des nouvelles du roi et de la
reine de France ».(Berbain 1942 : 61-62)

Aujourd’hui, la Route de I'Esclave se présente dans un état d’abandon
di en partie a I'incurie des institutions ; cette négligence est aussi le
reflet d'un manque d’intérét réel et de financements qui, apres la fin
du mandat du président Soglo, a caractérisé les politiques nationales
de wvalorisation du patrimoine. D’ailleurs, les espoirs d'un
développement d'un tourisme culturel au début des années 1990 se
sont envolés par manque d’investissement conséquent de la part de

'Unesco et de I'Etat®. En 2001, le Centre du patrimoine mondial a
rejeté une demande de classement du site sur la liste des biens
culturels de I'humanité pour défaut de visibilité et de lisibilité
d’espaces qui apparaissent encombrés par des éléments

architecturaux ne respectant pas '« esprit des lieux »’. Cependant,
comme je le remarquais déja il y a quelques années, la situation n’est
pas figée. La Route de I'Esclave est devenue I'objet d’affrontements
plus ou moins larvés entre plusieurs entrepreneurs privés, issus de la
« société civile » qui, profitant d’une juridiction défaillante en matiere
de protection du patrimoine national, ont occupé des terrains se
trouvant sur l'itinéraire officiel ou lui étant adjacents. Leur but était la

promotion d’activités commerciales qui supposaient également une



forme d’investissement dans la revitalisation de la mémoire, parfois en
contradiction avec le projet initial, qui, lui aussi, était hétéroclite.
Ainsi d’autres lieux de mémoire en viennent-ils a s’ajouter en quelque
sorte a ceux issus de la tentative déja désordonnée de donner au
parcours une cohérence mémorielle et symbolique. Le batiment
encore en construction, Zomachi, « 1 ou la flamme ne s’éteint pas »,
par exemple, édifié derriere le lieu dit Zomai, « 1a ou le feu ne rentre
pas », représente une sorte de réponse morale, se voulant éclairante et
optimiste, a Zomai, espace des ténebres et de la résignation. Les récits
locaux présentent plusieurs versions de cette traduction ; I'image du
« feu » peut étre remplacée par celle de la « flamme » ou de la
« lumiére ». Loin d’étre anodines, ces variations semblent exprimer
lattribution de diverses significations, —métaphoriques ou
symboliques, au prétendu lieu d’enfermement des esclaves. Si le feu
est lié au danger d’incendie, la lumiére s’oppose a I'obscurité dans
laquelle les esclaves étaient gardés, mais elle évoque aussi les vertus de
'espérance et de la raison ; la flamme rappelle le feu, mais aussi la
mémoire et le souvenir. A la différence de Zomai, Zomachi n’entend pas
commémorer l'obscurité comme effacement de I'identité, mais la
lumiére toujours vivante, et par conséquent la reconnaissance des
origines déchirées. Cette construction est destinée également a
devenir a la fois un hotel (UEscale du Retour) et un centre de
« conscientisation, de repentir et de retrouvailles avec la diaspora
douloureuse », d’apres l'inscription lisible sur un panneau situé a
I'entrée. Le concepteur et propriétaire, le sociologue Honorat Aguessy,
fondateur aOuidah de l'Institut de développement des échanges
endogenes, est aussi le promoteur, depuis 1998, d’'une Marche du
repentir, devenue par la suite la Marche du devoir de mémoire et du
repentir, qui se déroule le troisieéme dimanche de janvier a partir de la
place aux Encheéres. Grice a cette cérémonie, qui invite a dépasser les
divisions et les blessures du passé de l'esclavage, la société civile
béninoise devrait étre en mesure d’assumer une partie de la

« responsabilité morale » de cette histoire.

Lautre élément qui rend encore plus laborieuses la lecture et la
visibilité patrimoniale du site est représenté par l'action de 1'Ong
ProMeTra (Promotion de la médecine traditionnelle), dont 'activité
principale consiste a rechercher et a diffuser des méthodes et remédes
thérapeutiques empruntés a la pharmacopée populaire. Implantée
dans une dizaine de pays, parmi lesquels la France et les Etats-Unis,
ProMeTra a fait construire, sur la plage, a quelques centaines de
meétres de la Porte du Non-Retour, la Porte du Retour avec son musée
de la Diaspora. La aussi, nous pouvons observer une entreprise
commerciale visant a valoriser la mémoire de la traite, et s’adressant
prioritairement aux visiteurs d’origine afro-américaine sensibles au
théme du retour a la « Mére Afrique ». Dans ce cas de figure, les idées
clés ne sont ni le repentir ni la réconciliation, mais les « retrouvailles »

avec une Afrique mythique, mise en scene a travers des



représentations de cérémonies vodun. D’apres les promoteurs de cette
opération, Ouidah devient a la fois la destination d’un retour
momentané de « pélerins » afro-américains, associés a des visiteurs
européens et américains n’ayant aucune origine africaine, et le point
de départ pour une « connexion spirituelle » avec levodun
réinterprété comme religion ancestrale et matrice commune d’un

cecuménisme aux fonctions cathartiques de type new age.

Généalogies antagonistes et cheminements

polémiques

Apres le refus de la demande d’inscription sur la Liste du patrimoine
mondial de I'Unesco par le Centre du patrimoine mondial, un nouveau
dossier a été préparé par un comité d’experts béninois. De ce
document dont, au cours du mois de janvier 2011, j’ai pu consulter une
version provisoire (mais, selon mes interlocuteurs impliqués dans le
projet, presque définitive), de nouveaux lieux de mémoire du passé de
I'esclavage présents sur le territoire béninois inteégrent l'itinéraire de
la Route de I'Esclave. 1l s’agit des sites archéologiques d’'Oké Shabé -
pres de la ville de Save, située dans la région des Collines a environ
cent cinquante kilometres d’Abomey - et de Yaka, dans la commune de
Dassa-Zoumé - toujours dans la région des Collines -, ou il est possible
de retrouver les vestiges d’emplacements défensifs (grottes, remparts,
abris, points d’observation, tours de contrdle) habités et utilisés par
des groupes d’origines différentes, tous affectés par des guerres et des
razzias ayant eu pour conséquence la mise en esclavage des

populations vaincues.

En ce qui concerne l'itinéraire traversant la commune de Ouidah, deux
autres sites ont été retenus : la forét sacrée de Yénouzun, lieu rituel de
transit des convois de captifs, dans 'arrondissement périphérique de
Savi - ancienne capitale du royaume huéda, vaincu par les Fon
d’Abomey en 1727, située a environ huit kilométres de Ouidah -, et
I'ancien fort portugais dans le centre de la ville, devenu par la suite le
musée Historique, qui, durant la période de la traite, aurait servi
d’entrep6t et de forteresse. Pour ce qui reléve des étapes déja
sélectionnées comme significatives dans 'ancien dossier, le Mémorial
de Zoungbodji est désormais présenté comme une sorte de mausolée
du site archéologique nommé la « fosse aux esclaves ».

Par ailleurs, au lieu de mettre en valeur la Porte du Non-Retour
considérée comme trop métaphorique, le nouveau projet privilégie
I'inscription patrimoniale de I'espace adjacent dit « Lembarcadére de
Djegbadji ». Ce site est considéré comme étant plus fidele a une
reconstitution des lieux de mémoire de la déportation des esclaves.
Ainsi la Porte du Non-Retour est-elle destinée a devenir le monument

emblématique conférant une dimension mémorielle tangible au



prétendu « lieu véridique » de l'embarquement des cargaisons
d’esclaves dont il ne reste plus de traces physiques. Un jeu
scénographique de combinaisons, entre les lacunes de I'archéologie et
les récits de commémoration, semble donc accompagner la volonté de
donner une plausibilité historique a l'itinéraire afin qu’il puisse étre
reconnu comme un bien culturel protégé par 'Unesco. D’'une maniére

implicite, une telle invention nous renvoie a ce que James E. Young

considére comme « le syndrome de la tombe absente » (1993 : 729 sq.)%,
se manifestant, par exemple, dans des sites ot I'impératif de rendre
compte de la Shoah ne peut étre que confronté a celui de rendre
visible la disparition.

Ainsi que tous mes interlocuteurs impliqués dans la conception de ce
nouveau programme de valorisation de la Route de I'Esclave me I'ont
signalé, il s’agit, du point de vue de sa lisibilité patrimoniale, d’'un
« dossier a problemes ». Les principaux points considérés comme
sensibles de la part des experts in loco et mandatés par 'Unesco sont

les suivants :

® La question de l'authenticité des sites. Les membres du comité
national de spécialistes ont remarqué qu'il était impossible
d’authentifier certains lieux. En conséquence, d’apres les
nouvelles directives, le principe d’exhaustivité doit céder la place
a une logique sélective prenant en compte seulement des
éléments a la valeur avérée et « nécessaire ». Parmi les sites
réputés tels et dont la réalité historique est slirement ou
relativement prouvée : les sites d’Oké-Shabé et Yaka dans la
région des Collines, de la Forét sacrée de Yénouzun a Savi, de la
Place aux Enchéres, de I’Arbre de I’Oubli, de la fosse commune de
Zoungbodji, de I’Arbre du Retour, de 'embarcadére de Djégbadii,
a coté de la Porte du Non-Retour.

® [« altération » architecturale de certains espaces comme la
place aux Encheres, envahie par la maison familiale des de Souza,
qui ont d’ailleurs rebaptisé I'endroit « Place Chacha » du surnom
du fondateur Francisco Felix de Souza, devenu aprés sa mort le
titre honorifique désignant le chef du lignage de Souza.

® Le bitiment imposant et toujours en construction de Zomachi, qui
encombre le parcours en en occupant physiquement une partie,
et en détournant du point de vue interprétatif la signification
mémorielle qui lui avait été attribuée par les auteurs du projet de
la Route de l'Esclave ; il s’agit d’'un espace qui aurait di
normalement faire 'objet d’'une expropriation patrimoniale de la
part de I'Etat béninois.

® Les statues représentant les rois aboméens qui sillonnent le
trajet et interdisent, d’aprés certains responsables du
patrimoine, une lecture éminemment anti-esclavagiste et
acceptable - a la fois pour les membres de la « diaspora » et pour
les descendants des populations ayant été victimes du pouvoir



dahoméen - du passé de 'esclavage dans la région.

Ces « problémes » qui empéchent une reconnaissance internationale
officielle (au niveau de I'Unesco) de la Route de I'Esclave en tant que
bien patrimonial ayant un intérét culturel indiscutable, sont la
conséquence d’une histoire complexe, a la fois sociale et politique,
ancienne et trés récente. Le cas des sculptures figurant les rois
d’Abomey semble étre, a ce titre, particulierement révélateur.

D’aprés Nouréini Tidjani-Serpos, intellectuel béninois, professeur
d’université et ancien vice-directeur de 1'Unesco, avec lequel je me
suis entretenu a plusieurs reprises, la situation actuelle de la Route de
I'Esclave serait le prolongement d'une relation paradoxale de
concurrence symbolique avec une manifestation qui a précédé et -
pourrait-on dire — préparé son lancement : le Festival d’arts et de la
culture vodun, « Ouidah 92. Retrouvailles Amériques-Afrique », en
février 1993. Tidjani-Serpos a été le concepteur de ces deux moments
fondateurs du renouveau des cultesvodun au Bénin et de leur
connexion avec la commémoration des mémoires de I'esclavage. Selon
son récit, le projet de la Route de I'Esclave avait été soutenu au sein de
'Unesco par deux pays : Haiti et le Bénin. Pour des questions d’enjeu
politique, il fallait trouver un argument convaincant pour soutenir la
candidature duBénin comme pays susceptible d’accueillir une
mémoire emblématique de I'époque esclavagiste et de susciter des
rapprochements au sein de la diaspora noire. Car, du point de vue
démographique, la diaspora francophone, fortement minoritaire par
rapport aux diasporas anglophone et lusophone, desservait
I'aspiration de I'Etat béninois a accueillir le centre mémorial d’'un tel
programme. De sorte que, d’aprés une communication personnelle de
Tidjani-Serpos, c’était le « religieux », donc levodun, qui était en
mesure d'étre investi par les actions et rhétoriques patrimoniales, et
de devenir le « liant » culturel et historique justifiant le choix de son
pays comme foyer du projet international de I'itinéraire. La difficulté
de « faire passer » le Bénin a été aussi surmontée par I'organisation de
Ouidah 92 en tant qu’épicentre artistique et culturel apte a créer les
conditions de circulation d’une vulgate légitimant une nouvelle ére
d’échanges entre les communautés afro-américaines et les institutions

internationales comme ’Unesco.



E Figure 2. Figure 2. Entrée de la Porte du Retour, site créé

par 'Ong ProMeTra (Promotion de la médecine
traditionnelle), Ouidah, Bénin. Les statues représentent la
“Mere Afrique” accueillant les “pélerins” de la diaspora

afro-américaine.

Euvre de Benjamin Mafort (cl. Gaetano Ciarcia, 2011).

E Figure 3. Figure 3. Rencontre des participants a la Marche

du devoir de mémoire et du repentir avec un groupe

d’Afro-Américains.

Site dit Zomachi, Ouidah, Bénin (cl. Gaetano Ciarcia, 2012).



Figure 4. Figure 4. Représentation d’esclaves. Cérémonie

de cléture de la Marche du devoir de mémoire et du

repentir.

Site dit Zomachi, Ouidah, Bénin (cl. Gaetano Ciarcia, 2011).



Figure 5. Figure 5. Porte du Non-Retour. Route de
I'Esclave, Ouidah, Bénin.

(Euvre de Fortuné Bandeira (cl. Gaetano Ciarcia, 2005).

Toujours selon Tidjani-Serpos, dans les années 1990, la constitution
d’'un patrimoine d’ceuvres d’art intégrant la nouvelle fondation de
I’Etat qui sortait d’une période de dictature, et qui, a I'époque, était
engagé dans un processus de « renouveau démocratique », avait été un
des objectifs a l'origine de Ouidah 92. Afin d’encourager leur
créativité, les artistes béninois avaient été incités a « plonger dans le
vodun [de fagon] a restituer leurs expériences initiatiques a travers
leurs représentations visuelles ». En ce sens, I'institution d’une culture
nationale était envisagée comme élaboration in fieri d'une relation et
d’'une perception d'un vécu cultuel et esthétique de l'expérience
religieuse traditionnelle dont la sphere du vodun devenait le réceptacle
authentique. Les artistes sollicités et choisis étaient donc pergus
comme des émissaires en provenance des mondes sociaux de la
coutume. Ils devaient inventer des figures esthétiques exprimant une
continuité entre les pratiques traditionnelles et les mutations
modernes, et, par conséquent, souligner la relation que la société
béninoise contemporaine devait entretenir avec ses cultes toujours
pratiqués par une partie de la population, tout autant que représenter
I'esclavage qui s’inscrit de fait dans son passé précolonial.

Dans ce cadre, comme Tidjani-Serpos me I'a dit, « Ouidah 92 est
Ouidah 92 », c’est-a-dire 'organisation d’un festival n’ayant pas encore
en vue l'inscription de lieux sur la liste de I'Unesco : les statues
commémorant les rois d’Abomey demeuraient des représentations
d’une histoire nationale en chantier qui n’avait pas (encore ?) pour
objectif leur projection et reconnaissance sur la scéne patrimoniale de



la traite négriere, telles qu’elles seront évoquées quelques années plus
tard grice a I'aménagement de la Route de I'Esclave. Une telle
explication suppose qu’une superposition et une conjonction de
motifs mémoriels soient mises en place, mais qui, si elles sont le fait du
méme initiateur, Tidjani-Serpos, relevent d'un programme général
utopique, plein de contradictions et d’anachronismes. Du point de vue
d’'une économie morale de la transmission du passé de l'esclavage,
cette version de lhistoire récente de I'héritage culturel montre les
difficultés qui surgissent quand, au projet de constitution d'une
dynastie « nationale » - celle représentée par la monarchie
aboméenne -, s’ajoute la délimitation d'un territoire consacré aux
usages mémoriels et susceptible de dégager des significations
« diasporiques ». Comme I’a remarqué Paul Ricceur a propos du travail
d’Henry Rousso sur la mémoire de Vichy ou le souvenir de la
Collaboration s’oppose de facto a celui de la Résistance, « voir une
chose, ce n'est pas en voir une autre. Raconter un drame, c’est en
oublier un autre » (2000 : 584). Dans le cas de la Route de ’Esclave, c’est
plutdt I'affrontement, dans un méme lieu (et en méme temps), de deux
perspectives de toute évidence antagonistes : pour I'une, donner a voir
le prestige et la puissance des souverains du Danhomé supposés
préfigurer I'Ftat moderne béninois et, pour l'autre, faire entendre la
souffrance que la méme dynastie, compromise dans la mise en
esclavage locale et dans la traite transatlantique, a infligée aux
populations qu’elle avait assujetties. En ce sens, sur la Route de
I'Esclave, examinée a travers le prisme de Ouidah 92, nous pouvons
observer des tentatives diverses, conflictuelles, voire contradictoires
de « transformer en histoire » (Tchitchi 2007 : 92) I'injonction
patrimoniale du souvenir et la généalogie d'une construction
rhétorique récente, entre autres matérialisée par les ceuvres des
artistes. La restitution esthétique et cultuelle du passé de I'esclavage
va ici de pair avec des pratiques politiques mémorielles
d’« organisation de I'oubli » (Ricceur 2000 : 582). 1l s’agit, en effet, d’'un
processus de réinterprétation du passé qui s’actualise sans cesse a
travers les conjonctures politiques. Si, « en créant des espaces
communs de la mémoire, les monuments propagent l'illusion d'une
mémoire commune » (Young 1993 : 735), la fabrication de ce genre de
récit, comme l'auteur de cette réflexion I'observe pertinemment, tente
de situer les événements du passé en invoquant une « séquence
linéaire » que le monument est censé inscrire dans un « ordre
cognitif ». Sur la Route de 'Esclave, une telle démarche provoque des
discontinuités dans la perception historique et les significations
topographiques du paysage mémoriel en chantier. En ce sens, il nous
semble toujours d’actualité d’interroger 'amnésie et sa genése, dont le
monument, sur la scéne publique de la remémoration, est

respectivement le témoin et le gardien :

« C'est justement parce que les monuments semblent se souvenir de

tout sauf de leur propre passé, que notre fonction critique pourrait



étre de réinvestir le monument de sa mémoire de soi, de sa propre

construction, de ses origines ».( Ibid. : 736)

Origines que le présent concrétise et que, si 'on décline la célebre
legon 1évi-straussienne, le monument, tel un masque, transforme sans

cesse (Lévi-Strauss 1975).

Devenues emblématiques de la domination qu’autrefois le Danhomé
avait exercée sur le reste du territoire national d’aujourd’hui, et ce,
depuis leur élévation dansla premiére moitié des années 1990, a
I'époque de la présidence de Nicéphore Soglo, lui-méme d’origine
aboméenne, les statues ont constitué un enjeu politique et suscité une
polémique quant a la question mémorielle et artefactuelle. Lors de la
derniere campagne électorale en 2011, au moment ou se dessinait une
alliance électorale « méridionale » contre le président de la
République sortant Boni Yayi, identifié comme « nordiste », réélu
néanmoins, cette question était redevenue particulierement sensible

du fait méme que les statues étaient a ce moment-la inamovibles.

Le retour, figure rituelle et patrimoniale de I’oubli

Comme le montrent les descriptions précédentes, la relation entre les
Arbres de '« oubli » et du « retour » joue un rdle capital dans le récit
de I'épopée tragique vécue par les captifs juste avant leur déportation
vers les Amériques. Ce récit, Tidjani-Serpos se revendique en étre aussi

I'auteur : « C’est ma prose ! », s’est-il exclamé au cours de 1'un de nos

entretiens’. 1l faisait ainsi allusion aux plaques qui décrivent et
interpretent les diverses étapes de l'itinéraire, parmi lesquelles celles
mettant au jour lexistence, lors de la déportation des convois
d’esclaves, d'une sorte de rite de passage imposant aux captifs I'oubli
de leur identité et d’une liturgie de la promesse qui leur aurait été

faite d’un retour de leurs « 4mes » sur le sol ancestral aprés leur mort.

Dans son essai Les Formes de l'oubli (2001), Marc Augé analyse le retour
comme une des trois figures de l'oubli a 'ceuvre dans les rituels
africains. Dans les pratiques de la possession, le principe du retour
serait animé par « I'ambition premiére [..] de retrouver un passé
perdu en oubliant le présent - et le passé immédiat avec lequel il tend
a se confondre - pour rétablir une continuité avec le passé plus ancien,
éliminer le passé “composé” au profit d’'un passé “simple” »'°. Loubli
rendrait donc possible de penser la continuité, la ol cette continuité
n'est que l'effet de I'institution cérémonielle et/ou commémorative
d’une paradoxale épiphanie momentanée du temps qui fut. A ce sujet,
Marc Augé nous dit :

« Rare, éphémere, instable, la figure du retour est heureusement
réversible. Tres significativement, les individus et les cultures, prenant

acte des difficultés intrinseques a l'acte de revenir, I'imaginent



accompli ».( Ibid. : 103)

Ces remarques peuvent introduire et peut-étre partiellement
répondre a I'intérét que me parait susciter un examen approfondi de
la relation problématique entre les motifs mémoriels a I'ceuvre sur la
Route de I'Esclave. Lors de mes premieres enquétes au Bénin, j'ai
percu d’emblée ces motifs comme incongrus du point de vue d'une
véritable reconstitution historique, et, dans le méme temps, j'ai pu
constater leur intégration diffuse dans les narrations locales sur le
passé de I'esclavage mis en scene et raconté par la Route dans son
espace iconique et épigraphique. Matérialisés et représentés par la
présence des deux Arbres, ces deux thémes « de l'oubli » et « du
retour » sont censés étre les traces de l'unité topographique et
temporelle dudit parcours et de son récit. Elles participent ainsi de
I'institution d’'un héritage historique qui semble refléter la nécessité
rituelle d’'un agencement entre oubli et retour, comme elle a été
observée par Marc Augé.

A partir de ces hypothéses, je vais tenter d’analyser le discours officiel
et les récits locaux qui l'ont alimenté et qui continuent de le
réinterpréter sans cesse comme un mythe. Que, depuis deux
décennies, sur la Route de I'Esclave, il y ait eu une articulation entre
une tradition iconographique en gestation, des narrations populaires
et des rhétoriques patrimoniales, nous semble pouvoir relever d'une
approche anthropologique soucieuse de prendre en compte
I'interaction entre les figures narratives orales, écrites, rituelles et
visuelles des mémoires officielles et des mémoires locales de

I'esclavage dans le Bénin méridional, mais également a 1'échelle

prétendument diasporique et globalisée'’. En s’appuyant sur I'analyse
de Carlo Severi, il est possible de penser la « mémoire montrée » (2007 :
260) sur la Route de I'Esclave comme anthropologiquement
significative du caractere réflexif de I'action commémorative
patrimoniale en tant que lieu suscitant I'adhésion a des narrations et
donc au fonctionnement de croyances. Cet effet performatif peut aussi
se repérer dans « l'acquisition rituelle d’'une identité complexe, a

travers une série cumulative de connotations contradictoires » ( Ibid. :

287) et provoquer des illusions mémorielles'?. Par rapport a ce cadre
interprétatif, il est nécessaire de rappeler que, dans le contexte en
question, la représentation hétéroclite du passé est également une
conséquence de I'injonction adressée, lors de Ouidah 92, aux artistes
béninois de connecter leur art, se voulant aussi un héritage historique
a venir, avec limaginaire émanant de leurs connaissances ou
pratiques du vodun. Dans le cas des Arbres, les deux artistes béninois
chargés de donner a voir, du point de vue plastique, les notions de
I'oubli et du retour ont suivi cette recommandation. D’ailleurs, ce
genre de travail de réélaboration esthétique d’entités cultuelles, en
quelque sorte « re-sémantisées », est a I'ceuvre d'une maniere diffuse

dans le contexte contemporain d’institution mémorielle du passé de



I'esclavage réinterprété a travers les figures médiatrices du sacré
traditionnel. En ce sens, dans le Bénin méridional, nous observons
I'adéquation créative entre, d'un coté, une morale religieuse
acculturée, réclamée comme « endogene », et, de I'autre, les nécessités
économiques et les contraintes sociopolitiques actuelles. Par
lattribution de nouvelles interprétations d’images rituelles ou
d’entités cultuelles converties en simulacres des mémoires publiques
de I'esclavage, une telle configuration donne lieu a I’édification d’'une

culture patrimoniale!®>. A cet égard, I'ceuvre des artistes béninois
réinterprétant la « mémoire » exposée de 'oubli et du retour sur la
Route de I'Esclave fournit des pistes d’interprétations intéressantes.
Dominique Gnonnou Kouas de Porto-Novo est I'auteur de la statue de
Mami Wata (déesse de la mer représentative d'un imaginaire vodun
désormais mondialisé), située a c6té de I’Arbre de I’Oubli, avec laquelle
il a choisi d’évoquer le théeme de la perte de I'identité. Pourtant, selon
Kouas, la Mami Wata qu'il a forgée joue, avec son clairon, une musique
qui empéche I'oubli ; en ce sens, elle ne serait donc pas une « sirene
qui fait oublier », mais plutét une sirene qui alerte.Cyprien
Tokoudagba d’Abomey est I'auteur de la statue représentant I’Arbre du
Retour. D’apres son récit, c’est apres qu’on lui a raconté I'histoire de
I’Arbre du Retour, dont il n’avait jamais entendu parler avant qu’il ne
recoive la commande pour Ouidah 92, qu'il s’est mis en quéte d'une
inspiration pour réaliser son travail. La sculpture cdtoyant I'’Arbre du
Retour qu'il a choisi de créer représente Aziza, la divinité/esprit de la
forét. Aziza est considéré également comme un génie du monde
végétal qui peut étre appréhendé aussi comme unvodun qui n’a ni
fétiches ni « couvents ». Il peut donc étre percu comme un vodun
immatériel et sans adeptes ; mais, en méme temps, il exprime les
qualités personnelles de I'individu a qui on reconnait une efficacité et
un domaine bien concrets, chacun étant le propriétaire de son Aziza
qui ainsi ne peut faire I'objet d'une spoliation ou d'une dépossession.
Selon Suzanne Preston Blier :

« [...] aziza-derived powers, especially talent, skill, good fortune, and
inception, constitute the intangibles in each’s individuals’s life [...] an
invisible being that resides deep within the recess of the forest ».
(1995 : 199 sq.)



Figure 6. Figure 6. Site de I’Arbre du Retour, Route de
I’Esclave, Ouidah, Bénin.

Euvre de Cyprien Tokoudagba (cl. Gaetano Ciarcia, 2011).

1l est donc significatif que, pour illustrer le départ et la possibilité d'un
retour désincarné, Tokoudagba ait choisi ce vodun qui ne peut pas étre
enlevé a son détenteur. Si « Aziza est une force qui coiffe beaucoup de
choses », selon 'un de mes interlocuteurs béninois, sa dimension
polyédrique et la versatilité de ses significations suggerent que, a
I'époque de la traite, I'esprit personnel de 'esclave ne pouvait étre



supprimé et était donc susceptible de revenir'®. Toutefois, les Arbres
de I'Oubli et du Retour ne mettent pas seulement en scéne les étapes
d’'une épopée cultuelle, mais aussi des notions morales qui
fonctionnent comme une sorte de didascalie nécessaire aux motifs de
la repentance ou de la culpabilité que nous pouvons envisager comme
originairement étrangers a I’ ethos des pratiques vodun. En ce sens, si la
présence d'une scénographie comportant leur présence est une
reconstruction historiquement fictive, son invention reléve
d’injonctions contemporaines marquées par une pédagogie et par une
généalogie de matrice chrétienne (cf. Ciarcia 2008b). Rappelons-le,
d’apres le dispositif muséal, et a la suite de la vente des esclaves sur la
place aux Encheéres, leur transit autour de I’Arbre de I'Oubli aurait
constitué une sorte de passage rituel permettant 'effacement de tout
rappel de leur appartenance. Avant la déportation sur les bateaux
négriers, ce rituel aurait eu comme suite et contrepoint leur marche
circulaire autour de I’Arbre du Retour qui aurait dii permettre a leurs
ames, apres la mort, de revenir sur la terre des ancétres. Si les sources
écrites dont nous disposons ne prouvent pas I'existence, a I'’époque de
la traite, de ces escales mises en scéne aujourd’hui pour les visiteurs de
I'itinéraire, selon toute logique, la production d'une amnésie de
I'origine et la promesse d’un retour au sol natal scandant les actes de
la déportation esclavagiste relevent d’une incongruité. Pourtant, a
Ouidah, comme nous I'avons déja remarqué, les narrations locales se
sont tres rapidement appropriées cette interprétation mémorielle. Un
tel réinvestissement affectif du passé interroge les modes de
transmission a l'ceuvre dans les références orales de cette version
contradictoire de I'expérience historique vécue par les esclaves. A un
niveau plus général, la logique d’'un agencement entre I'imposition
rituelle de 'oubli et la promesse, elle aussi produite par un passage
rituel, d'un retour, déployée sur litinéraire promu par 1'Unesco,
inscrit donc la commémoration publique de la souffrance des esclaves
dans une tentative d’anamneése purificatrice de l'ignominie
esclavagiste ou I'effort de mémoire pourrait paradoxalement avoir
pour issue un oubli libérateur de la tare et du stigmate hérités de la
période de la traite négriére. Par exemple, en 2011, a la veille de la
Marche du devoir de mémoire et du repentir que, tous les troisieémes
dimanches du mois de janvier, Honorat Aguessy, le sociologue
concepteur et propriétaire de Zomachi (voir supra), organise, j'avais été

intrigué par la lecture d’une banderole de I'ldee (Institut de

développement des échanges endogénes)!” : « Que nos sceurs et fréres

des Amériques et Caraibes [sic] oublient 'opprobre de I'esclavage ».

Qu’il y ait une labilité dans la relation entre aspiration et devoir a se

souvenir et droit a l'oubli, cela me semble retentir a travers les



positions changeantes du discours. Dailleurs, une telle
indétermination mémorielle est perceptible dans la quéte dune
authenticité historique des lieux, celle-ci pourtant difficile a prouver,
qui a fini par intégrer la croyance moderne en l'existence d’un
« patrimoine immatériel ». En ce sens, des reconstitutions
architecturales ou des inventions esthétiques sont susceptibles
d’assumer un réle décisif pour la réactualisation de la valeur morale
des faits du passé. Au Bénin méridional, 'adhésion répandue a la
qualité « immatérielle » de cet héritage m’a semblé étre percue avant
tout comme un patrimoine possible, c’est-a-dire réalisant I'inclusion de
notions, a la généalogie complexe et incertaine, comme celles d’oubli
et de retour, dans une histoire a la fois « commune » (désormais
globalisée, mais aussi a vocation nationale) et culturellement originale
et originelle. Limmatérialité de ce legs, ou plut6t la conscience vécue
de son immatérialité, donnée a voir sur la Route de I'Esclave serait
étre le résultat d'une distanciation théatrale sensible au
développement patrimonial d'unvodun, vecteur dune morale
traditionnelle et de sa connexion thématique contemporaine avec les

mémoires de I'esclavage.

Au cours de mes enquétes, les réponses concernant la conjonction
entre figures de I'oubli et du retour validaient généralement I'idée que
les effets violents de la souffrance infligée aux esclaves nécessitaient
d’étre maitrisés a travers des techniques de fabrication rituelle d'une
sorte d’amnésie. Toutefois, cette perte de soi n’empéchait pas que la
malédiction émanant de leur colére plit coexister avec des sentiments
de « compassion » ou de crainte des négriers qui, avant
I'embarquement des captifs, auraient préparé le retour spirituel de
leurs 4mes. Les récits que jai recueillis aOuidah et a Abomey
s’accordent a dire que les convois provenant d’Abomey étaient
constitués d’esclaves ligotés mais « en furie ». Les rotations autour de
I'’Arbre de 1'Oubli pourraient alors se comprendre non seulement
comme un rituel d’effacement de l'identité, mais aussi comme une
technique d’incantation et d’exténuation de la douleur des captifs.
Pour ce qui concerne I'Arbre du Retour, un de mes interlocuteurs y
voyait I'expression du souhait de dédouaner les organisateurs de leur
déportation de vouloir intentionnellement I'opérer. Selon ses dires, si
la violence perpétrée était un signe ou la manifestation de la puissance
des dominants, les sbires de ces derniers savaient aussi que cette
violence aurait pu avoir des « conséquences » néfastes, procédant
d’'une vengeance posthume des esclaves. Ne comportant pas une
recherche masquée du pardon, il semblerait possible d’appréhender la
monumentalisation contemporaine du retour comme une mise en
scene qui exprimerait un sentiment de culpabilité dissimulé par le
souvenir du rituel attribué aux acteurs compromis dans la traite.
D’apres un autre de mes interlocuteurs, les « grands commanditaires »
des razzias et des ventes n’avaient probablement ressenti aucune pitié

pour le sort de la masse anonyme des esclaves, mais, « les hommes du



commun », impliqués matériellement dans le transport des captifs,
n’étaient sans doute pas insensibles a leur souffrance, ne serait-ce
parce qu'ils en furent les acteurs directs et, ce faisant, les premiers
témoins. En réfléchissant sur ces interprétations, il semble possible
d’avancer I'hypothese que, de nos jours, sur les sites ou se rejoue
mentalement le drame de I'histoire de I'ancienne Cote des Esclaves, de
nombreux individus puissent s’identifier a ces « hommes du
commun » ayant provoqué le déchirement des captifs et assisté a ses

manifestations.

Sur la scéne patrimoniale contemporaine, les acteurs du deuil
mémoriel peuvent étre les descendants des vendeurs d’antan qui
prennent la parole pour les vendus d’autrefois. Cette identification
releve d’une problématique discursive « paradoxale » destinée, certes,
a ne pas avoir de dénouement logique, mais quand méme pourvue
d’une raison : celle de présentifier le passé a travers I'appropriation
éthique de gestes rituels sur les lieux de I'épopée. Selon Martin
Kakanacou - l'un des descendants du lignage d’origine aboméenne
responsable, dans le village de Zoungbodji a I'époque de la traite, du
marquage au fer rouge et du transfert, de Ouidah a la plage, des captifs
dans les bateaux négriers -, 'actuel Arbre de I'Oubli, planté lors de
Ouidah 92, représente I'ancien arbre autour duquel on faisait tourner
les captifs pour les empécher de « poser des problemes »

(communication personnelle).

Mémoires différées des lieux de I’histoire

A Ouidah et Abomey, une comparaison des diverses versions des lieux
de mémoire semble indiquer que les interprétations des procédures
inhérentes a la déportation esclavagiste varient sensiblement. A
Abomey, en matiére d’oubli et de retour, dans les récits que jai
recueillis, on est relativement loin de I'entreprise « diasporique »
produite par l'institution de mémoires patrimoniales censées pouvoir
satisfaire, comme a Ouidah, la requéte morale des Afro-Américains lors
de leurs retours « touristiques ». Dans I'ancienne capitale du royaume,
les lieux évoquant a la fois la puissance militaire aboméenne, la
domination de la dynastie royale et leur implication dans la traite sont
des espaces d’interprétations d’'un passé moins « politiquement
correct ». D’apres Bachalou Nondichao, ancien interprete de Pierre
Verger, « personne-ressource » consultée par presque tous les
chercheurs et les fonctionnaires travaillant a Abomey sur le
patrimoine culturel et ethnologique dans la région, la vulgate
mémorielle mise en scéne sur la cbte reléve, en grande partie, d'une
invention. A Ouidah, en revanche, le récit de Martin Kakanacou
illustre le theme véhiculé par les récits contemporains relatifs a la
fabrication d'un oubli qui aurait précédé une sorte de promesse faite
aux captifs avant leur voyage de damnation. Cette promesse consistait



a présager et préparer leur retour spirituel, apreés leur mort dans
'outre-monde de leur voyage. Lorsque je lui ai demandé son avis sur la
séquence rituelle allant de linjonction a oublier leur origine a
I'activation d’un imaginaire d’'un retour dont les esclaves auraient été
les destinataires, Martin Kakanacou a remarqué : « ils [ses aieux]
étaient obligés de faire leur travail et de vaincre toute résistance de la
part des esclaves ». En évoquant la possibilité qu'il ne s’agissait que
d’une technique de maitrise des corps, qu’on ne « parlait » donc aux
esclaves ni d’oubli ni de retour, il accepterait donc le caractere a
posteriori de sa reconstruction mythique. A cet égard, la formule
« parler chimiquement » qu'il utilise dans son évocation de possibles
pratiques hallucinogénes ou incantatoires imposées aux captifs dans
les rituels de production de 'amnésie me semble comme étant a la fois
significative et suggestive. Le souvenir d’'une logique inexplicable (en
quelque sorte inénarrable) du sortilége s’inscrit alors dans le processus
de valorisation patrimoniale de I'épopée esclavagiste devenue un
héritage « immatériel » aux multiples facettes et définitions morales.

Dans un contexte traversé de récits, aux origines et aux destinations
variées, l'oubli peut devenir la figure d'une dépossession, comme
I'indique un entretien réalisé par Emile Désiré Ologoudou, sociologue

et dignitaire du culte d’origine yoruba oro, auprés de I'un des deux

chefs de cultes vodun de Ouidah, daagbo Hunon Huna II'®, Selon ce
témoignage que celui-ci m’a par la suite confirmé, nous sommes dans
une interprétation différente de celle d’'une cérémonie destinée a
provoquer une amnésie, car, la place maja - ou, lors des opérations de
lancement de la Route de I'Esclave, fut planté I’Arbre de I'Oubli - aurait
été, durant la déportation des convois des captifs au moment de la
traite, le lieu de la démence, 'endroit ou les esclaves enchainés et en
colére perdaient tout a la fois leur raison (leur mémoire ?) et leurs
fétiches, dont ils devaient se dessaisir au profit du daagbo Hunon de

I'époque’’. Le nom de cette place, maja, serait d’ailleurs la contraction
de T'expression majeto lee ja (« les enragés sont arrivés »). Une telle
reconstitution, qui confirme l'implication des hiérarchies vodun dans
les opérations de la traite, s’appuie sur une expression toponymique
fon indiquant I'espace ou est actuellement installé I’Arbre de 1'Oubli,
avec sa statue de Mami Wata. Elle a été transmise d’'une maniére
partiellement différente par feu daagbo Hunon Huna lui-méme a une
autre chercheuse, Dana Rush, a qui le dignitaire avait confié que la
rencontre rituelle entre le daagbo Hunon de I'époque et les captifs
avait lieu avant leur vente aux encheres. Au cours de leur passage dans
sa maison, certains captifs pouvaient « prier » leurs vodun et ceux qui
montraient des qualités de spécialistes en matiere de possession ou de
certains savoir-faire rituels, pouvaient étre retenus, mis au service des
rois d’Abomey et donc sauvés de la déportation (Rush 2001) 8,

Passer du souvenir d’étres humains égarés ou en furie a la notion

d’oubli, qui leur aurait été rituellement imposé, releve d’une



transformation sémantique qui a peut-étre été rendue possible par les
métamorphoses successives de I'appréhension morale du sens de la
perte de soi dont les esclaves furent victimes. A I'épreuve des
interprétations contemporaines de la réalité historique de la
déportation esclavagiste, la notion d’oubli finit par raconter sur la
scéne patrimoniale la dépossession d’une mémoire protectrice
détenue par les objets que les captifs devaient remettre a leurs
razzieurs de 1'époque. Néanmoins, pour les responsables béninois de la
valorisation de la Route de I'Esclave que j’ai rencontrés, la question de
la relation entre oubli et retour se pose en termes éminemment
culturels et non généalogiques. Cette logique patrimoniale confirme, a
I’échelle locale et nationale béninoise, ce que, s’agissant des mémoires
de l'esclavage au Ghana, Katharina Schramm (2007) souligne a juste
titre : 'Unesco traite I'histoire comme un fait culturel et non comme
une puissante force politique s’exercant sur le présent.

Au cours d’un entretien avec Rachida de Souza, sociologue et membre
du comité d’experts chargés par I'Etat béninois d’élaborer un nouveau
projet d’inscription de la Route de I'Esclave sur la liste de 1'Unesco,
lorsque j’ai fait part de mes interrogations sur les figures de |” oubli et
d uretour, surprise, elle a d’abord esquissé, sans la terminer, cette
réponse « en tant qu’anthropologue, vous devriez savoir ... », sous-
entendant peut-étre : « vous devriez savoir ... » que des logiques
contradictoires peuvent cohabiter dans une narration orale. Or, la
suite de son discours exprimait plutét la nécessité d’adhérer aux
contraintes d’une gouvernance patrimoniale s’attachant a fonder une
histoire originale et exprimant un relativisme herméneutique et
cognitif, gage d’une différence culturelle a archiver. Suivons le récit de
sa reconstitution de certaines étapes du parcours des esclaves : a Savi,
a huit kilomeétres environ de Ouidah, la « cargaison était remise en
forme » dans la forét de Yénouzun, a la suite de quoi les convois
arrivaient en ville en transitant par le marché Kpassé, les autels du

Agadja Legba et du Guézo Légba®®. Les captifs étaient donc emmenés
dans les diverses concessions ol « on les préparait » a la vente aux
encheres. Le dispositif esclavagiste aboméen utilisant deux types de
pouvoir, militaire et religieux, la dépossession rituelle de la force des
esclaves « pérennisait » (stabilisait ?) I'emprise physique que les
convoyeurs exercaient sur eux. Selon Rachida de Souza, ceux qui
étaient impliqués dans les opérations de la déportation et de la vente,
en croyant aux forces occultes, pensaient que 1'« 4me » ne meurt pas
et que la personne du captif pouvait se venger car elle était en
« connexion spirituelle » avec les divinités claniques. Tandis que la
place aux Encheres transformait le corps du captif en marchandise, le
passage autour de I'Arbre de I'Oubli aboutissait a une perte de
personnalité et d’identité sociale grace a des procédés de dépossession,
qui n’était jamais intégrale. Les rituels accomplis autour de I’Arbre du
Retour exprimaient alors la crainte des convoyeurs/vendeurs face a

une malédiction possible, que leurs victimes, dont l'esprit était



susceptible de revenir post mortem, pouvaient leur lancer, venant les

hanter et les harceler.

Figure 7. Figure 7. Concession de la famille Tchiakpe,
ancien lieu de transit des convois d’esclaves avant leur

embarquement.

Ouidah, Bénin (cl. Gaetano Ciarcia, 2012).

1l est intéressant de noter qu’au cours de notre entretien, Rachida de
Souza a insisté a plusieurs reprises sur l'idée que « la notion
d’authenticité est une notion terrible » impliquant, pour les
responsables de la valorisation culturelle des lieux, de faire en sorte
que « les choix patrimoniaux aient une résonance dans I'imagination
et le quotidien locaux ». D’apreés mon interlocutrice, cette perspective
était désormais en accord avec les bienfaits heuristiques de la notion
de « patrimoine immatériel ». Ainsi rappelait-elle le principe d’'une
différence culturelle a la lumiére de laquelle il faudrait comprendre la
relation mémorielle entre oubli et retour sur la Route de I’Esclave. Pour
motiver son propos, elle s’appuyait sur la distinction qu’aurait posée
I'anthropologue francais Bernard Maupoil (1943) dans La Géomancie a
l'ancienne Cote des Esclaves. Dans ce texte, en reprenant des principes
appris par son informateur principal Guedegbe, Maupoil explique que,
entre les différentes parties du corps, il y aurait une dissociation a
faire entre « personnalité » (qui a été supprimée autour de ’Arbre de
I'Oubli) et s, '« &me » qui, toujours selon Rachida de Souza, aurait la
possibilité de revenir grace aux rituels accomplis autour de I’Arbre du



Retour lors de la déportation des esclaves?. Si lese ne peut étre
capturé, la qualité ultime de '« 4me » révele I'impuissance du vendeur
et explique sa quéte liturgique d’'un « antidote » pour contrer cette
force qui s’échappe de la dépossession des corps. D’apres Rachida de
Souza, une telle interprétation expliquerait I'absence (je I'avais
remarquée lors de mes enquétes) de la référence au retour dans les
récits recueillis 8 Abomey : dans I'ancienne capitale royale, les rituels
avaient pour but essentiellement de veiller au bon acheminement des
convois vers la cdte, donc a neutraliser physiquement les captifs, alors
qu’a Ouidah, les rituels auraient intégré la question morale des usages
liturgiques de leurs dmes. Fondée apparemment sur une approche
« endogene » du passé de la traite, cette version des faits peut étre
aussi analysée comme une narration susceptible de concilier le passé
de l'esclavage sur le sol béninois avec une vulgate a priori bonne a
penser pour des rhétoriques patrimoniales globalisées, sensibles a
I'existence (réelle ou potentielle) de flux de groupes diasporiques qui,
lors de leur « retour » en Afrique, peuvent retracer litinéraire
physique et symbolique qui aurait été parcouru par leurs ancétres.
Cependant, la logique ici décrite peut aussi laisser sceptiques les
« pelerins » d’'une mémoire perdue et a retrouver. Par exemple, lors de
nos entretiens, Nouréini Tidjani-Serpos a rappelé ses visites sur la
Route de [IEsclave avec des Afro-Américains qui trouvaient
difficilement compréhensible, du point de vue de la véridicité
historique, l'association entre oubli et retour. Selon lui, cette
impossibilité a partager symboliquement un tel récit était due au fait
que « dans la raison africaine le retour du mort n’est pas illogique, les
cultes traditionnels n’ayant pas de paradis, ni denfer, ni de
purgatoire ». A ce propos, il remarquait : « 'Arbre du Non-Retour
physique peut devenir I’Arbre du Retour-souffle, mais il faut expliquer
cela aux Américains ! ». Une vision cyclique de I'existence et de son
au-dela se confronterait-elle a une démarche visant a réparer les maux
du passé ? Une supposée ontologie africaine s’opposerait-elle donc a
une téléologie afro-américaine en quéte d’ancrages spirituels ?
Toutefois, du point de vue de l'analyse de la commémoration
patrimoniale d’'une épopée comme celle mise en scene sur la Route de
I’Esclave, la raison d’une telle dissociation se trouve peut étre ailleurs.
En ce qui concerne 'apparente incohérence du lien mémoriel, partagé
entre oubli et retour, raconté et donné a voir sur et par la Route, la
question se pose moins en termes de croyance en une vision cyclique
restituant les morts a la terre ancestrale, quen termes de
reconstitution mythique ritualisée d’un itinéraire. La promesse de
retour faite aux 4mes des captifs semble suggérer I'existence d’'un
« pacte » entre esclaves et ceux qui étaient chargés de la gestion

concrete de leur convoyage, mais un tel pacte est difficile a



comprendre selon une perspective qui n'est pas éminemment
symbolique ; perspective symbolique, faut-il le rappeler, que les
responsables institutionnels béninois revendiquent désormais, de
maniére implicite ou explicite, au nom du principe patrimonial de
I'immatériel. En revanche, pour de nombreux Afro-Américains, I'idée
de cette transaction rituelle qui se serait passée juste avant la
déportation est inacceptable, non seulement logiquement mais aussi
(et je dirais surtout) moralement. En ce sens, contrairement a des
personnalités institutionnelles comme Rachida de Souza et Nouréini

Tidjani-Serpos, les entrepreneurs contemporains des mémoires de

21, ont saisi

esclavage, tels Honorat Aguessy et Fric Gbodossou
I'efficacité performative de ce que I'itinéraire officiel de la Route de
I’Esclave, avec sa Porte du Non-Retour, risque d’occulter : la nécessité
de rendre visible hic et nunc la possibilité d'un retour physique et
« spirituel » (pas seulement symbolique) conjugué a un rachat de
'identité perdue, mis en scéne a travers des rituels publics

contemporains (mais non pas a travers I'évocation d’un improbable

rite de passage originel)?”. Le sentiment de la perte doit alors s'inscrire
en une matrice commune, fournie par la religion ancestrale, ot 'oubli
se métamorphose en un lieu commémoratif. A propos de cette relation
antagoniste entre les thémes du retour et du non-retour, il faut retenir
que dans l'espace environnant son musée de la Diaspora, 1'Ong
ProMeTra a fait planter un troisiéme arbre : I'« Arbre du Souvenir »,
autour duquel une guide touristique, déclamant avec emphase un
« message » de paix et de réconciliation, demande aux visiteurs du lieu
de tourner. Il s’agit la de récitations qui expriment - tout comme

Zomachi s’opposant a Zomai (voir supra) - un complément a 'histoire

racontée sur la Route de I'Esclave?’. Prolongeant jusqu’a nos jours la
possibilité d'un retour sans oubli, '« Arbre du Souvenir » et la
« Colonne de la Liberté » installés par ProMeTra autour de son musée
fonctionnent comme un contrepoint critique par rapport a la dette

d’espoir diasporique que le tracé institutionnel semble contracter, en

imaginant un oubli qui aurait préparé le retour d’ames amnésiques®*.

A Ouidah, comme aAccra auGhana, ou aGorée au Sénégal, les
initiatives contemporaines qui mettent en relation le non-retour des
esclaves d’antan avec le retour de leurs descendants témoignent d’'une
logique créatrice qui permet a une imagination spatiale et temporelle
de s’exprimer. A cet égard, et aprés avoir été témoin sur la plage de
Ouidah de la premiére journée de la célébration officielle de la Féte
nationale du vodun, le 10 janvier 1997, Peter Sutherland a mis I'accent
sur les différentes perceptions de I'histoire de I'esclavage chez les
chefs de cultes et les visiteurs afro-américains qui étaient présents. Au
cours de cet événement, les dignitaires duvodun, a travers leurs
discours et leurs pratiques rituelles, représentaient les esclaves
comme des ancétres sacrés. En ce sens, ils redéfinissaient 1'océan
comme un espace mythologique faconné par la migration d’esprits et

par le retour actuel des freres de la « diaspora ». Mais, d’apres le



témoignage dePeter Sutherland, les visiteurs venus d’Amérique
cherchaient en vain dans les actions et les paroles de leurs hotes la
conscience d’une purification des fautes relatives a I'implication des
Africains dans la traite (Sutherland 1999). La performance (en tant que
spectacle et interprétation théatrale) des origines, a I'ceuvre dans ce
genre de commémorations a vocation « diasporique », semble illustrer
le clivage entre Thistoire des identités et la problématique
anthropologique relative a leur devenir. A travers les représentations
contemporaines transformant les esclaves d’autrefois en messagers
planétaires du vodun et en « revenants » actuels, porteurs potentiels
de développement, I'invention religieuse déploie toute sa polysémie.
D’ailleurs, si les figures de I'histoire peuvent devenir sans cesse des
métaphores mythiques aptes a exercer une fonction et un sens
politiques, les mémoires rendues publiques du passé de l'esclavage
participent d’un travail d’identification entre les itinéraires tragiques
du passé et leur mise en inventaire. Nous sommes alors confrontés,
comme l'a fait remarquer Paulla Ebron (2000), au devenir d’une
condition liminale des identités en jeu qui s'étale et se décline sur

plusieurs siecles.

Figure 8. Figure 8. Féte nationale des religions endogenes
(ancienne Féte nationale du vodun).

Grand Popo, Bénin (cl. Gaetano Ciarcia, 2011).

De maniére involontaire et significative, les figures de I'oubli et du
retour semblent alors symboliser le hiatus qui existe entre des
mémoires locales marquées par 'action latente d’un oubli nécessaire
et la tentative souvent vaine d’associer les représentants de la
diaspora a une histoire qui, malgré ses monuments et ses étapes
rituelles commémoratives, demeure non mémorable, parce que trop
sensible. A cet égard, Tidjani-Serpos a évoqué la réplique péremptoire



« maintenant vous aussi vous parlez ? », par laquelle, encore
aujourd’hui, pendant les conseils de famille, les représentants des
lighages dominants peuvent faire taire les revendications des
membres issus des anciens lignages serviles en rappelant a ceux-ci
leur origine inférieure, affranchie mais non pas oubliée. Dans un tel
systéme toujours actif de références hiérarchiques, les statues
représentant les rois d’Abomey ont bien un lien avec les mémoires
contemporaines de l'esclavage, en dépit des doutes émis par un
chercheur de I’Ecole du patrimoine africain (Epa) de Porto-Novo : « &
'occasion de Ouidah 92, de grandes sculptures ont été implantées tout
au long de la Route, mais dont le rapport avec la traite négriere ne

parait point évident »*°. Au contraire, ces sculptures matérialisent et
donnent a voir ce que I'économie morale du passé suscitée par
'Unesco a tendance a négliger : le fait que le passé local de I'esclavage
fait surface en se métamorphosant dans l'actualité patrimoniale et
politique du contexte, sans pourtant adhérer forcément aux
rhétoriques internationales officielles pronant une pacification et une
démocratisation de I'histoire.

Le retour de I’oubli, notes conclusives

En s’interrogeant sur la pertinence « collective » de la notion d’oubli,

Yosef Hahyim Yerushalmi écrit) :

« Strictement, les peuples et les groupes ne peuvent oublier que le
présent, pas le passé. En d’autres termes, les individus qui composent
le groupe peuvent oublier des événements qui advinrent dans leur
propre existence ; ils ne sauraient oublier le passé qui leur est
antérieur [...]. Un peuple ne peut jamais “oublier” ce qu’il n’a pas
d’abord recu ».(1988 : 11 sq)

Dans le prolongement de cette considération, Jocelyne Dakhlia
remarque qu’« [on] ne peut littéralement “s’oublier” que ce que I'on a
soi-méme connu : les sociétés et les peuples ne connaitraient pour leur
part que des “ruptures de la transmission entre générations” » (1990 :
6 sq.). Néanmoins, Jocelyne Dakhlia ( Ibid. : 304) reconnait dans 'oubli
la possibilité d’intégrer un agir collectif et, pour les vaincus, celle de
faconner une résistance au pouvoir de ceux qui voudraient aussi
imposer leur domination mémorielle, ce qu'elle appelle un « oubli
sélectif ». Les récits autour des Arbres sur la Route de I'Esclave que
nous avons recueillis semblent confirmer que si I'oubli ne peut pas
étre institué ou mis en commun, un oubli sélectif peut prendre une
forme scénographique. Ainsi, l'agencement d'un itinéraire
patrimonial, qui vise a retracer le parcours tragique menant de I’Arbre
de I'Oubli a celui du Retour, se fonde également sur un serment ancien,
en l'occurrence sur une promesse de « retour », permettant

aujourd’hui a I'histoire de se racheter sous forme de mythe. Pour les



pelerins de la mémoire et les visiteurs d’aujourd’hui, le retour serait la
figure écran nécessaire du seul partage collectif possible de I'oubli,
celui du présent. Mais, comme le remarquait Claude Lévi-Strauss
(1983 : 253 sq.), dans son analyse comparative des mythes amérindiens
hidatsa et grecs, I'oubli « formerait systéme avec le malentendu, défini
comme défaut de communication avec autrui, et avec l'indiscrétion,
définie comme exces de communication, aussi avec autrui ». Selon
cette perspective, « le motif de I'oubli sert a fonder des interdictions
ou des prescriptions rituelles » ( Ibid. : 258) ; il rendrait également
compte de « l'origine de lieux dits, qui se suivent dans I'espace de
facon comparable aux célébrations rituelles pendant I'année. Car les
rites fixent des étapes du calendrier, comme les lieux-dits celles d’un
itinéraire. Ils meublent les uns I'étendue, les autres la durée » (Ibid.).
Ici, Lévi-Strauss semble prolonger sa réflexion sur I'opposition entre «
rites historiques ou commémoratifs » et « les rites de deuils » (1962 : 313
sq.) au sein de laquelle les premiers « recréent 'atmosphére sacrée et
bénéfique des temps mythiques », alors que les seconds assureraient
« la reconversion, en ancétres, d’hommes qui ont cessé d’étre des
vivants ». Une telle opposition suggérerait alors comment, sur la
Route de I'Esclave, les interprétations contemporaines de |” oubli et du
retour participent de la tentative de faire cohabiter dans I'espace les
principes de la réversibilité et de I'irréversibilité du temps. 1l serait
possible d’avancer '’hypothese que dans ce dispositif chronotope, le
deuil des humains morts pour de vrai (les esclaves) integre et prédit, a

travers leur personnification diasporique contemporaine, la mémoire
26

de leur retour en tant qu’« héros mythiques »*°.
Si le rituel est la scene d’'une quéte collective d’une continuité qui se
réalise grice a une expérience mythique toujours a renouveler, si le
rituel s'oppose donc a l'oubli, cela est possible grace a I'alternance
entre un exces de communication avec autrui et la réserve secrete de
symboles toujours bons a étre repensés et réinterprétés. Un flux de
paroles imagées (ou fictionnelles) véhiculerait ce qui du passé doit étre
oublié, tu ou, au contraire, célébré. Comment alors comprendre la
place de I'oubli comme propédeutique du retour dans l'itinéraire
ritualisé d’une épopée tragique comme celle racontée par la
scénographie de la Route de I'Esclave a travers l'invention narrative
de ses Arbres ?

A partir de I'exemple athénien, Nicole Loraux s’interroge : entre le
veeu d’'un oubli nécessaire a la continuité pacifique de la vie sociale et
I'interdiction d’'un souvenir conflictuel, serait-il possible de penser
I'émergence d’une histoire marquée par le concours de ces deux
injonctions indispensables a la cité : une revendiquant 'amnésie et
'autre empéchant tout effort mémoriel ? Sur I'activité mémorielle du
passé de I'esclavage dans le Bénin contemporain, nous pouvons nous

poser une question comparable.

En octobre 2005, au tout début de mes enquétes au Bénin, pendant un



entretien avec un notable de Ouidah, javais été frappé par une
formule hermétique et paradoxale répétée au moins a deux reprises :
« I'oubli oui, le pardon non ». Cette formulation était faite par une
personnalité d’origine yoruba, c’est-a-dire issue d’'une communauté
minoritaire aOuidah dont la plupart de ses membres sont des
descendants d’anciens esclaves, non seulement d’esclaves déportés en
Amérique, mais aussi d’esclaves employés sur place jusqu’au début du

xx € siécle dans les maisons et dans les plantations de palmiers a huile.
Elle m’était apparue significative de la relation controversée entre des
mémoires collectives formellement apaisées et les souvenirs, trés
différents, selon les individus et les familles, concernant I'héritage
d’un passé esclavagiste qui a affecté d'une maniére cruciale I'histoire
sociale de la ville. « Loubli oui, le pardon non », ne saurait étre une
formule synthétique des sentiments les plus antinomiques suscités par
le passé de l'esclavage chez d’autres membres de la communauté
yoruba ou d’autres communautés connotées par la condition servile
d’autrefois. Révélant un usage politique et identitaire de I'oubli,
I'énoncé en question ne serait pas la manifestation de I'incapacité a
pardonner mais celle de la réversibilité assumée de tout acte
mémoriel : son immanence dans les pratiques sociales qui participent
a la fois de I'érosion des faits du passé et de leur mise en jachere. Si
une telle assertion nous parle du fait que « I'affranchissement est un
secret » (Meillassoux 1998 : 122), elle exprime également les
flottements et les silences impliqués, ainsi qu’'une opposition latente a
la rhétorique officielle fondée sur la nécessité du souvenir et de la
réconciliation qui ont marqué la mise en patrimoine de I'histoire de
I'esclavage a Ouidah. Loubli devient alors le masque social de
I'affranchissement dont le rappel doit étre aboli. La condition présente
est censée oblitérer I'état servile d’autrefois. Comme I'a fait remarquer
Claude Meillassoux :

« [...] les véritables affranchis, c’est-a-dire les esclaves ayant récupéré
toutes les prérogatives et I'honneur des francs, on ne peut les
nommer, ni méme admettre qu'on les connait comme tels, sans leur
faire perdre aussitét le bénéfice de la franchise dont l'objet est
précisément d’effacer a jamais le stigmate originel de la capture ou de
la naissance servile ».( Ibid)

Cette logique entre implicitement en conflit avec un événement
comme Ouidah 92 et la réalisation de la Route de I'Esclave ; au sein de
ces espaces présentifiant le passé comme ressource culturelle et
politique, il nous est possible d’observer a l'ceuvre ce que Nicole
Loraux (1997 : 165) définit comme la persistance du « non-oubli ». Si
I'Arbre du Retour participe de Iépoque patrimoniale du
rapprochement diasporique, en imaginant une promesse qui aurait été
faite aux esclaves avant leur déportation, l'efficacité d'une telle

rhétorique est soumise 4 son intégration dans un dispositif mémorial?’
ritualisé qui, a travers les étapes autour de l'oubli et du retour,



convertit magiquement « la colére en gloire » ( Ibid. : 171). Ainsi, nous
pourrions imaginer que dans 1'épopée contemporaine, autour de
I’Arbre du Retour, les fantémes des esclaves qui transitérent par le lieu
dit majeto lee ja (« les enragés sont arrivés »), devenu aujourd’hui la
place de I'Arbre de 1'Oubli, reviennent en ancétres pacificateurs et
aménageurs de patrimoine culturel, figures mythiques d’'une amnésie

qui se commémore.

Notes

1. Unesco, résolution 27 C/13.13, 27° session de la Conférence générale
de I'Unesco, 1993.

2. La formulation est de I'un de mes interlocuteurs béninois.

3. Ce personnage a inspiré le roman de Bruce Chatwin, Le Vice-Roi de
Ouidah (Paris, Grasset, 1982 [1980]), ainsi que le film réalisé par Werner
Herzog, Cobra verde (1987).

4. Je reprends ici en partie une description que j’ai déja présentée dans
« Restaurer le futur : sur la Route de I'Esclave a Ouidah, Bénin »
(Ciarcia 2008a).

5. Cf. Robin Law (2008) qui remarque également, comme j’ai pu faire le
constat au cours de mes enquétes, que les deux Arbres aussi sont
parfois nommés par la méme épithéte Agadjatin (I'« Arbre d’Agadja »).
6. Actuellement, un projet de développement de grande envergure est
destiné a réaménager l'aire géographique située entre la capitale
économique Cotonou et les environs de Ouidah. Ce Projet
d’aménagement touristique sur la « Route des Péches » mise sur une
croissance massive d’un tourisme de mémoire ayant, parmi ses
attractions, la beauté d'un paysage lacustre et cotier encore
relativement préservé. Pourtant, le chantier de réalisation, qui va
intéresser les villages de la cdte, semble avancer d’une maniére
autonome par rapport a I’action plus proprement culturelle menée par
I’Etat béninois et par d’autres institutions officielles sur la Route de
I’Esclave, qui croise la Route des Péches a la hauteur de la Porte du
Non-Retour.

7. Cf. Division du Patrimoine culturel [s. d.].

8. Dans cet article, Young reprend le travail de Joost Meerloo (1968).
9.Parmi les sources locales de sa narration, Tidjani-Serpos cite feu
daagbo Hunon Huna et les membres 4gés de 'Ugdo (Union générale
pour le développement de Ouidah), une association composée, depuis
le milieu des années 1980, par un groupe de notables et d’intellectuels
qui se sont constitués en groupe de pression politique et économique.
En misant entre autres sur la richesse du passé historique et du
patrimoine immobilier de leur ville, 'action de 'Ugdo comptait sur
I'apport potentiel de la coopération internationale et du tourisme. Sur
le réle joué par 'Ugdo dans la valorisation culturelle du passé de



I'esclavage et de sa connexion avec le renouveau culturel du vodun, cf.
Ugdo (1985).

10. Les deux autres figures ou formes de I'oubli percues par Marc Augé
dans certains rituels africains sont celles du suspens et du
commencement (ou du re-commencement).

11. Sur ce sujet, j'ai trouvé matiere a réflexion dans le livre de Carlo
Severi (2007).

12. Carlo Severi (2007 : 322) parle d’« illusion visuelle ».

13.Un exemple est donné par lattribution de significations
historiques a des entités cultuelles comme celles représentées par les
statues de « revenants » sur I'espace devant la Porte du Non-Retour
sur la Route de I'Esclave a Ouidah. Comme un dignitaire du culte des
egun-gun me l'a fait observer, leur présence sur la plage est aberrante
en raison de l'interdit qui frappe leurs « sorties » devant la mer.
Cependant, la scénographie muséale a I'ceuvre sur le lieu de la Porte
du Non-Retour suggeére aux visiteurs la transformation des
représentations des revenants en simulacres des dmes des esclaves
morts de 'autre coté de 'océan, retournant en Afrique, comme leurs
descendants devenus des touristes ou des pelerins de la mémoire.

14. Claude Tardits (1958) signale la création, au Dahomey, en 1955,
d’un journal dont le titre, Aziza, rappelait, selon ses rédacteurs, le
« dieu-guide des hommes égarés ».

15.A I'ldee, chaque année durant son université d’été, Honorat
Aguessy développe le concept de « pertinence » qu’au cours de nos
entretiens il définissait par la nécessité de « coller a la vie de nos
parents par rapport a laquelle les intellectuels sont devenus des
étrangers » et « de s’inculturer grice a I'enseignement des savants et
des sachants ». Lendogénie invoquée par Aguessy serait constituée
d’'une essence primordiale africaine, traumatisée par la traite, la
colonisation et la conversion subreptice au monothéisme des
missionnaires. Lenseignement des références a une culture perdue et
a retrouver est donc confié a des chercheurs universitaires (les
« savants ») et a des personnes-ressource définies comme des
« sachants » : thérapeutes traditionnels, dignitaires, chefs de culte,
rois, devins, conteurs. Au sein de cette fondation en cours d’une
culture « animiste », traditionnelle et moderne, écrite et orale, les
traces et les détours de la mythologie en chantier integrent
I'élaboration de diverses pratiques commémoratives de la traite
négriére.

16. Cf. Emile Désiré Ologoudou [s. d.]. En 2006, a Ouidah, a la suite du
déces de l'anciendaagbo Hunon, un conflit a opposé les factions
soutenant les deux candidats a sa succession. Trois ans plus tard, le fils
du daagbo Hunon décédé que les autres dignitaires avaient empéché
d’accéder au « trone », en 2006, a été proclamé a son tour daagbo
Hunon Huna II par ses partisans. Ce dédoublement d’investiture n’est
pas du tout exceptionnel dans un territoire ou historiquement, comme
le dit un adage dahoméen, « le pouvoir se dispute ».

17. « C'est a cet endroit qu'autrefois ils faisaient trois fois le tour de



I'Arbre d’adieu avant de remettre dans les mains du pontife du Vodun,
DAAGBO HOUNON [sic] le ou les Vodun qu’ils avaient en leur
possession » (Ologoudou [s. d.]).

18.Ce récit pourrait aussi montrer l'importance logistique de la
maison du daagbo Hunon dans les diverses étapes du trajet des convois
de captifs, afin de justifier son intégration éventuelle d ans I'itinéraire
officiel de la Route de I’Esclave.

19. C’est-a-dire les autels consacrés aux vodun Legba des rois aboméens
Agadja et Guézo.

20. Dans le chapitre intitulé « Les Ames et le Destin », Bernard Maupoil
met au jour les controverses interprétatives parmi ses informateurs au
sujet d’'une distinction entre les diverses parties et fonctions de 'dme
dans la pensée fon ; en reconnaissant qu'« en ce domaine, plus quen
tout autre, I'accord est irréalisable » (1943 : 378), il fera suivre les
propos recueillis par le jugement de Guedégbe confirmant la réalité
d’'une dimension quadruple de 'dme qui serait régie par un principe
matriciel immortel, le s¢, qui « survit a 'homme, et se retrouve sur
terre apres la mort » ( Ibid. : 389).

21. Comme nous 'avons déja vu, Honorat Aguessy est un sociologue,
fondateur a Ouidah de I'espace Zomachi et de I'ldee (Institut de
développement des échanges endogenes), ainsi que le promoteur,
depuis 1998, de la Marche du repentir, devenue par la suite la Marche
du devoir de mémoire et du repentir. Eric Gbodossou est un médecin
et psychiatre installé au Sénégal, fondateur et président de 'Ong
ProMeTra (cf. infra), présente dans une dizaine de pays, parmi lesquels
la France et les Ftats-Unis.

22.A ce propos, de son cbté, Tidjani-Serpos considére que la
thématique du retour est bien présente sur la Route de I'Esclave. Au
cours d’un entretien, il a ainsi évoqué la signification d’une partie de la
scénographie de I'itinéraire qu’il a congu : « le vent venant de la mer
s’engouffre a travers la Porte et la Porte oriente ce vent revenant avec
ses morts vers le mémorial de Zoungbodji ».

23. Toujours dans I'espace de Zomachi, Honorat Aguessy a fait installer
une sculpture représentant I’Arbre Pini commémorant un haut lieu de
la geneése de la révolution haitienne en 1799.

24. Cette insistance sur la thématique du retour est particulierement
visible dans les itinéraires dits de la « connexion spirituelle » que
ProMeTra organise au Bénin et qui s’adressent en méme temps a des
« pelerins » afro-américains et a des visiteurs n’ayant pas d’origines
africaines. En 2011, j’ai pu suivre un groupe d’une vingtaine de
personnes en quéte d’une « connexion spirituelle », d’apres 'intitulé
du programme « La voie du souvenir et de la connexion spirituelle ».
Durant un peu plus d'une semaine, de nombreuses rencontres avec des
dignitaires et des notables, des cérémonies commémoratives du passé
de l'esclavage, ainsi que des séances de divination, de transe et de
guérison étaient organisées en conjuguant mémoires de I'esclavage et
pratiques dites vodun. Une telle conjonction est illustrée par le livret

publié par ProMeTra, Les Voies du souvenir. Itinéraires des esclaves dans le



Golfe du Bénin [s. d.]. Sur ProMeTra, cf. aussi : Emmanuelle Simon
(2003).

25.Cf. Edouard S. Koutinhouin (2007 : 86). Instituée par 1'Unesco a
Porto-Novo au Bénin, 'Epa a été créée en 1998, a la suite d'une
convention signée entre I'lccrom (Centre international d’études pour
la conservation et la restauration des biens culturels) et 'Université
nationale du Bénin. Un des objectifs de I'’Epa, qui prend le relais du
programme de préservation du patrimoine Prema (Prévention dans
les musées africains) lancé en 1986, est ’élargissement d’un réseau de
professionnels africains capables d’assurer la conservation des
collections des musées africains au sud du Sahara dans les aires
francophones et lusophones. Aujourd’hui, I'Epa est une école
supérieure et un centre spécialisé dans la conservation des biens
culturels a la fois menacés de dégradation et susceptibles d’une
valorisation. Elle participe également du travail de consultance et
d’expertise inhérent a la réalisation du projet de demande
d’inscription de la Route de I'Esclave sur la liste du patrimoine
mondial de 'Unesco.

26. Cf. Claude Lévi-Strauss (1962) ; je remercie Jean Jamin de m’avoir
rappelé cette référence.

27.1ci, le mot « mémorial » est utilisé a dessein pour indiquer les
supports physiques ou les notions discursives exprimant la volonté de
se souvenir des faits du passé en complément de Iadjectif
« mémoriel » qui dénoterait plutét les qualités spontanées ou les

capacités sélectives des activités de la mémoire.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE haSt

[ ] £ Ij ti

foom  hastec fpm..
IT0are d cxcelendie -‘- _"-:_I'_:i-

Elyﬂ—_@:?:fi de Thomrme

SOCIALES

et des CROYances

F F ® CONCEPTION :
- P - I EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE

meéthades et outils

nour lédition structurée RECHERCHE ET
PLATEFORME

GEOMATIQUE (EHESS).
e DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

DNU enssib ity

enatmmlr mrh:ﬂturr:

strasbourg sl o

WIS J D,


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Abstract
	Une route de fictions, entre oublis et retours
	Généalogies antagonistes et cheminements polémiques
	Le retour, figure rituelle et patrimoniale de l’oubli
	Mémoires différées des lieux de l’histoire
	Le retour de l’oubli, notes conclusives
	Nos partenaires

