
Savoirs érudits, savoirsSavoirs érudits, savoirs
archéologiques à l’Écolearchéologiques à l’École
française de Rome.française de Rome.

S’adapter au mondeS’adapter au monde

Anabases. Traditions et réceptions de l'AntiquitéAnabases. Traditions et réceptions de l'Antiquité , , n°14n°14, , 20112011, , p. 161-171p. 161-171

Je voudrais partir de l’histoire de l’École française de Rome 1, pour
montrer comment on est passé dans cette institution d’une culture
humaniste à des enjeux de société, sans rompre une tradition, mais
par une adaptation de la recherche au monde de notre temps.

Albert Dumont et Auguste Ge$roy, les premiers directeurs de l’École
de 1873 à 1895, furent de grands directeurs, trop souvent oubliés, qui
contribuèrent aussi à construire l’enseignement supérieur de la iii

e République, même s’ils disparurent tous deux avant la loi du
10 juillet 1896 qui marque le grand retour de l’Université supprimée
en 1793 par la Convention2. Ils voulurent une École de Rome comme
complément et renfort de l’École d’Athènes, et comme prolongement
naturel de la science française hors de ses frontières, au contact de la
science allemande et internationale, se confrontant, depuis Rome
comme depuis Athènes, au terrain, c’est-à-dire aux monuments et aux
archives.

Aujourd’hui ce terme d’École gêne souvent. Nos contemporains le
comprennent de moins en moins. Ils songent au « primaire » plus
qu’au « supérieur », même si le prestige de Normale « Sup », de
Polytechnique, de Centrale ou des Mines, ou encore « des Chartes » ou
des diverses « Hautes Études » est toujours présent : ce sont les
« Grandes Écoles », à qui l’on reproche parfois une concurrence
déloyale vis-à-vis des Universités. Les Écoles humanistes – littéraires,
historiques ou archéologiques – peuvent cependant souvent échapper
à ce type de reproche.

Le label d’« Institut de recherche » serait sans doute plus adapté, et
pourtant la grandeur de ces institutions, à Athènes, à Rome, à Madrid
et au Caire, c’est d’être précisément des « Écoles », c’est-à-dire des
lieux de formation, de transmission et d’élaboration de nouveaux
savoirs, ce qui explique et justi?e la tutelle du ministre en charge de

Michel Gras

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=192


l’Enseignement supérieur et de la Recherche.

Les Écoles prolongent et ampli?ent le travail e$ectué dans les Écoles
doctorales. Elles sont, pour quatre d’entre elles, des Écoles de
recherche et de formation à la recherche sur la Méditerranée, sur son
histoire passée et présente, sur l’évolution des sociétés riveraines.
Elles o$rent un regard contemporain sur nos savoirs dans le domaine
des Humanités, celui des sciences humaines et plus particulièrement
des sciences philologiques, historiques et archéologiques. Tout ce
qu’elles font est construit sur le partenariat avec les pays de la rive
Nord comme de la rive Sud de la Méditerranée, et dans le cadre de la
collaboration internationale la plus large.

On doit partir précisément de 1876 et de Geffroy. Cette année-là, une
chaire d’archéologie est créée pour la première fois et son titulaire en
Sorbonne est Georges Perrot, ancien « Athénien » ; en 1883, quand
Perrot devient directeur de l’École normale supérieure, lui succède
Maxime Collignon, à la fois normalien, « Romain » et « Athénien »
puisqu’il a fait sa première année d’École à Rome en 1873-1874 avant
de partir pour Athènes. Un modèle se construit, avec retard par
rapport à l’Allemagne qui avait eu, dès 1844, la première chaire
d’archéologie à Berlin avec Eduard Gerhard.

Toujours en 1876, Gabriel Monod fonde la Revue Historique . Parmi les
savants qui sont cités en ouverture du premier volume pour soutenir
l’initiative, on relève ceux de Dumont, Duruy, Fustel de Coulanges,
Geffroy, Lavisse, Perrot, Renan, Renier, Sorel et Taine. Les directeurs
des Écoles d’Athènes et de Rome sont donc en bonne compagnie, et
Monod, dans l’article qui ouvre la revue et où il propose un exposé sur
le progrès des études historiques en France depuis le xvi e siècle, cite
les deux Écoles3.

La même année, Geffroy fait une longue communication4 sur l’École
française de Rome, qui a été republiée et commentée dans un livre qui
vient de paraître à Rome 5. Ce texte est à bien des égards
étonnamment moderne, comme souvent les écrits de Geffroy. Se
mettre à l’École de l’Italie, pour un homme cultivé de la ?n du xix

e siècle, c’était se mettre dans les pas de Mabillon et de Montfaucon qui,
deux siècles plus tôt, avaient initié ce qui allait devenir les « missions
scienti?ques et littéraires » soutenues par la France pour permettre à
des érudits de travailler sur le terrain, dans les bibliothèques et les
archives : concept singulièrement actuel, que Georges Vallet, alors
directeur, a revivi?é en 1974 par la création des boursiers de l’École
française de Rome. L’expression « bourses de voyage » est d’ailleurs
utilisée par Geffroy 6. Ces missions donnaient lieu à de savants
comptes rendus, souvent nourris, publiés dans les « Archives des
missions ». Tant Louis Duchesne que Charles Bayet, membres de la
première promotion romaine de 1873-1874, étaient en fait encore des



« chargés de mission » comme les nomme Geffroy.

Toutefois, l’objectif de Dumont et de Geffroy, soutenus par des
membres de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres comme Félix
Ravaisson et Léon Renier, c’était de passer de missions ponctuelles à
une mission permanente ; de capitaliser ces actions individuelles et
répétées, bref d’institutionnaliser. Croire à l’institution, c’est en fait
croire à l’eKcacité, à la coordination, à la programmation, au collectif.
On dit aujourd’hui « mutualiser les ressources », mais il s’agissait alors
surtout de faire plus et de faire mieux. Geffroy, lui, le disait ainsi : « Il
s’agissait de réunir des éléments épars, de rassembler nos forces, de
former un groupe studieux capable de faire promptement ses preuves
7. » Travail de groupe, respect des échéances, dirions-nous
aujourd’hui. Les mots seuls changent, non les idées. Le travail de
Dumont et de Geffroy se ?t main dans la main avec le directeur de
l’enseignement supérieur Du Mesnil. Il y a, en e$et, une liaison étroite
entre Paris, Rome et Athènes où Dumont, ancien « Athénien », est
retourné comme directeur dès la parution du décret de
novembre 1875 sur l’École de Rome. Et ce ne sera pas une surprise que
de retrouver, quelques années après, Dumont comme directeur de
l’enseignement supérieur, poste qu’il occupa, aux côtés de son
ministre Jules Ferry, jusqu’à sa mort brutale et prématurée, à 42 ans,
e n 1884, au terme d’un parcours dont la fulgurance étonne. On se
prend à rêver à ce qu’aurait pu être le destin de Dumont s’il n’avait pas
été brisé ainsi : son successeur, à sa mort, se nomme Louis Liard, qui
devait être en charge de l’enseignement supérieur jusqu’en 1902, puis
recteur à Paris jusqu’en 1917.

Le ministère de l’Instruction publique, dans les années 1875-1880, met
les Écoles d’Athènes et de Rome au cœur de son nouveau dispositif. Ce
sont des Écoles au contact du terrain et des sources, qui accueillent
des jeunes gens venant, pour la plupart, d’autres Écoles, de
« Normale », des « Chartes », ou des « Hautes Études », celle-ci fondée
en 1868 avec Léon Renier comme premier président de la section des
sciences historiques et philologiques. Le même Renier joua un rôle
décisif dans la création de l’École de Rome. Les mêmes hommes sont
derrière toutes les innovations. Athènes et Rome, transposées dans le
vocabulaire d’aujourd’hui, sont donc des Écoles de formation à la
recherche, c’est-à-dire des structures où l’on met en œuvre sa
formation initiale, tout en l’approfondissant : le passage entre le savoir
reçu et le savoir utilisé pour ouvrir de nouvelles voies. Le vocabulaire
pour désigner les utilisateurs en dit long, même s’il semble aujourd’hui
désuet : des « pensionnaires » ou des « membres » et non plus des
« élèves ».

Geffroy ne sous-estimait pas la dimension internationale : « Rome est
le rendez-vous des savants du monde entier8. » Bon connaisseur de
l’Allemagne et de sa science, il avait été choisi précisément pour cela,
comme Claude Nicolet, ancien directeur de l’École française de Rome,



l’a montré dans La fabrique d’une nation 9  : Geffroy était l’homme juste
pour la reprise du dialogue avec l’Allemagne après la guerre de 1870, la
création de l’Institut archéologique allemand et la perte du rêve
européen qu’avait constitué, depuis 1829, l’Institut de correspondance
archéologique de Rome, pulvérisé par les stratégies politiques. On
rapporte que Geffroy sut résister aux provocations de Mommsen et
bâtir une relation plus con?ante entre savants allemands et savants
français. En 1882, il permit à Camille Jullian, futur professeur au
Collège de France et grand historien de la Gaule, de passer six mois à
Berlin tout en étant membre de l’École ; et Jullian lui écrit le
23 septembre : « Croyez que je partirai pour l’Allemagne pénétré du
désir de justi?er vos espérances et de mériter votre approbation10. »
Toutefois, Geffroy n’oubliait pas l’Italie et les Italiens, « un peuple
ami » dont il fallait « gagner les sympathies11 ».

Le champ de l’international c’était, pour Dumont et Geffroy, le terrain
« d’une émulation salutaire et d’une vive concurrence12 », et donc de
la stimulation. Certes, le contexte politique, quoique en train de
s’apaiser peu à peu, poussait à la confrontation. L’ambition de la
France – dans le terrain des Humanités – c’était d’égaler l’Allemagne ;
le domaine de la philologie et de l’histoire ancienne s’y prêtait
particulièrement. En e$et, l’Allemagne était la patrie de la philologie
depuis que Friedrich-August Wolf, en 1777, eut pris son inscription à
l’Université de Göttingen sous le titre de studiosus philologiae. Avec des
savants de l’envergure d’August Boeckh (1785-1867) et de son élève
Karl-Otfried Müller (1797-1840), le « prince des philologues », lui aussi
mort très jeune à 43 ans, l’Allemagne était devenue la référence. La
philologie était, pour eux, l’ensemble des savoirs sur le passé ; Boeckh
avait réVéchi à la fois sur les concepts de philologie et d’encyclopédie,
et Salomon Reinach, futur « Athénien », écrivit en 1879-1880, dès ses
années d’École normale, un Manuel de philologie  qui avait pour ambition
de présenter à un public français l’état du savoir et « de la vie
intellectuelle des anciens13 » : deux volumes, souvent en petits
caractères, remplis de références qui sont aujourd’hui trop oubliées ;
une deuxième édition fut nécessaire dès 1883. Ce savoir s’accroît alors
de manière vertigineuse : on disait que Boeckh connaissait
10 000 inscriptions grecques, et Reinach en 1880 cite le chi$re de
20 000 pour les inscriptions grecques et de 120 000 pour les
inscriptions latines. On n’ose aujourd’hui avancer un chi$re après les
travaux de Louis Robert, de Hans-Georg PVaum, et de leurs élèves,
pour ne parler que de la France.

L’initiative de Reinach, qui montre le souci de construire des outils
pour les nouveaux savoirs d’alors, pourrait trouver beaucoup d’autres



termes de comparaison, en Allemagne notamment, avec les recueils de
fragments des auteurs grecs, avec les corpus d’inscriptions, avec les
travaux des Geographi graeci minores , pour ne citer que quelques
exemples. Ces grands outils, dus à Karl Müller, à Felix Jacoby et à bien
d’autres, ont été utilisés par des générations d’étudiants et de
chercheurs à travers le monde. Ils sont toutefois peu à peu oubliés
aujourd’hui, marginalisés sans avoir été toujours remplacés. Nul doute
qu’il faille réVéchir – pour transmettre une érudition adaptée au
temps présent – à la fabrication de nouveaux outils. Au moment où
l’informatique donne des moyens inédits, il faut repenser ces
instruments qui ne peuvent pas être mis en ligne tels quels.

La transmission du savoir est devenue, comme à la ?n de l’Antiquité et
dans le haut Moyen Âge, une priorité. De nombreux débats
contemporains montrent en e$et que des concepts qui faisaient partie
du patrimoine intellectuel de tous, et qui avaient été élaborés par
Platon, Aristote, la science arabe, la Chrétienté médiévale, la
Renaissance, les Lumières, la Révolution française et la Révolution
industrielle, sont aujourd’hui maltraités, mal compris, mal acceptés ou
simplement oubliés parce qu’ignorés. Les sciences humaines servent
d’abord à cela : assurer une transmission correcte, eKcace et moderne
de tous les savoirs a?n que ceux-ci soient facilement compris et
mobilisables par les décideurs, puis aisément expliqués aux citoyens.

Envisageons à présent le contenu des savoirs. Geffroy montrait la
nécessité de ne pas réformer pour réformer, mais cette position n’était
conservatrice qu’en apparence. Elle s’accompagnait en e$et d’un
profond désir de renouveler les approches, notamment en mettant en
évidence les processus de formation et de transmission. Relisons-le14 :
« Comment saurons-nous la langue même dont nous nous servons
aujourd’hui si nous ne sommes pas curieux d’en connaître la formation
et les origines ? ». Il était enthousiaste de l’archéologie et de
l’épigraphie, ne voulant pas « renoncer à prendre notre part du
mouvement qui transforme depuis trente ans la science de
l’antiquité ». L’érudition était pour lui le vecteur de la modernité.
Geffroy fut profondément novateur dans le domaine archéologique,
champ du savoir bien éloigné de sa propre spécialité, mais dont il avait
une admirable vision historiographique et stratégique : il suKt pour
s’en convaincre de lire son article de la Revue des deux mondes de 1883 
15. Il comprit que le terrain était indispensable mais que fouiller en
Italie était diKcile face à un légitime protectionnisme des dirigeants
de la nouvelle Italie désireux de prendre en main leur patrimoine et de
ne plus le laisser aux mains des voyageurs et surtout des
collectionneurs incontrôlés. Dès lors il fallait aller en Afrique, où les
vestiges romains abondaient. La prise de Tunis fut en mai 1881 un
coup de tonnerre qui résonna fort dans le Palais Farnèse. Et Camille
Jullian rapporte l’enthousiasme général et le désir de partir fonder
une « École française de Carthage », un peu comme ces colons grecs



qui, installés depuis peu dans une nouvelle fondation, partaient à leur
tour pour en fonder une autre. Le premier qui franchit le pas fut de La
Blanchère, nommé à l’automne 1881 sur une chaire d’épigraphie à

l’École supérieure des Lettres d’Alger 16. Beaucoup d’autres suivront à
partir de 1888, début des fouilles des membres de l’École – comme
celles de Jules Toutain à Tabarka –, jusqu’à aujourd’hui. L’École a
publié en 2008 un volume sur Tabarka médiévale, 120 ans après17.
Belle continuité scienti?que malgré les changements profonds du
contexte politique.

Suivre Geffroy aujourd’hui, c’est sans doute faire entrer d’une autre
manière l’archéologie dans nos savoirs, dans nos pratiques et dans nos
enseignements. C’est d’abord reconnaître que cette science permet de
renouveler nos connaissances sur notre propre territoire, celui que
nous croyons connaître alors que, très souvent, nous ne répétons que
des poncifs élaborés il y a longtemps. La « Carte archéologique de la
France », menée à un rythme d’enfer, a permis de rassembler l’état du
savoir. Mais que pouvions-nous dire de l’histoire de la vallée du Rhône
dans l’Antiquité avant que les fouilles ?nancées par le projet du TGV
Méditerranée ne permettent de dresser un état des lieux complet
entre Lyon et Marseille ? Que pouvions-nous dire de la partie
méridionale de régions comme la Champagne-Ardenne ou la Lorraine
avant que le TGV Paris-Strasbourg ne permette aux archéologues d’y
mettre au jour plus d’une centaine de sites préhistoriques, et
protohistoriques ? Et les exemples pourraient se multiplier. Avec plus
de 2000 interventions chaque année, l’Institut national de recherches
archéologiques préventives (INRAP) renouvelle nos connaissances sur
notre propre sol, et l’on entend pourtant encore curieusement des
interrogations sur son utilité, alors que nos voisins européens le
considère comme un fleuron de la recherche française. Et il n’est pas le
seul à opérer : le ministère de la Culture, le CNRS, les Universités
travaillent aussi. Que pouvait-on dire il y a 40 ans de Lattes, jadis
marais infecté de moustiques, alors que plus de vingt volumes18 ont
été publiés depuis sur ce site préromain ?

Sur l’utilité de l’archéologie pour les sociétés contemporaines, il y
aurait beaucoup à dire : qu’il suKse de rappeler ici que certaines
inondations tragiques du Sud de la France auraient pu être en partie
évitées si, au ?l des décennies, on n’avait pas oublié l’histoire des
territoires ; et par histoire, il faut entendre précisément ici, non les
événements historiques qui s’y sont déroulés mais la longue histoire
millénaire des paysages et de l’intervention des hommes sur eux.
Autre exemple, en rapport avec des recherches modernes : le Pont du
Gard n’est plus un monument isolé mais devient un élément au sein
d’un aqueduc qui permet de comprendre le ravitaillement de la ville
romaine de Nîmes ; or, le fonctionnement de cet aqueduc nécessite la
connaissance du territoire tout entier19. Toujours un retour à Geffroy



est nécessaire : « L’historien de l’Antiquité doit faire sa lumière à lui-

même en recueillant avec dextérité les faibles vestiges épars20. » Pour
renouveler les savoirs, il faut être capable de renouveler les sources, et
l’archéologie o$re un magni?que exemple, contrairement à l’image
parfois véhiculée par les médias : les trésors nouveaux ne sont pas
ceux que l’on croit.

D’autres disciplines ont su renouveler leurs sources : les assyriologues
par l’étude des textes cunéiformes ont porté à notre connaissance des
milliers de textes nouveaux, et une nouvelle littérature, antérieure au
texte homérique, est aujourd’hui disponible, à côté des textes
égyptiens, alors qu’elle était inconnue il y a un demi-siècle encore. Son
apport est d’autant plus important que le Proche-Orient contemporain
est l’un des territoires fragiles du monde méditerranéen.

« Pour que le moulin puisse moudre, il y faut con?er du grain »
concluait Geffroy 21, tout en recommandant « plus d’air et de liberté »,
et « un nouveau souZe de saine critique22 ». Ces Écoles d’Athènes et
de Rome devaient-elles suivre des routes totalement parallèles ? Non,
selon Geffroy qui savait bien que Rome était née comme succursale
d’Athènes, expression blessante peut-être, car trop péjorative, et que
les directeurs de Rome ont souvent voulu oublier. Elle fait toutefois
partie de l’histoire des premiers décrets de 1873 et 1874. Sans doute
Geffroy est-il, en 1876, le directeur d’une École indépendante et
autonome mais il n’oublie pas l’intérêt des actions conjointes et il
écrit : « Les deux Écoles d’Athènes et de Rome se prêtant un mutuel
appui, deux ou plusieurs de leurs membres peuvent se réunir pour
quelque mission lointaine23. » Depuis plus d’un siècle on trouverait
sans doute quelques exemples de collaboration, mais il faut bien
reconnaître qu’ils sont à la marge. Certes, les nouveaux « Athéniens »
ont longtemps continué à passer à Rome quelques semaines, et
quelques « Farnésiens » sont allés à Athènes faire leur troisième
année : cela n’a pas changé la stratégie des institutions et il s’est agi
tout au plus de parcours personnels. Les deux Écoles ont leur histoire
et se trouvent surtout dans des pays qui ont la leur. La Grèce et l’Italie
sont des nations amies et unies, aujourd’hui ensemble dans l’Union
européenne, mais ce ne sont pas des nations jumelles. L’ Italie a une
Scuola archeologica à Athènes depuis 1908 mais la Grèce ne réussit pas à
faire de même à Rome malgré quelques e$orts louables ; les Italiens
fouillent en Grèce depuis longtemps (la célèbre mission de Crète) et
maintiennent leur engagement (aujourd’hui dans l’île de Lemnos,
entre autres) ; grâce à ce partenariat, les Grecs ont récemment fouillé
en Italie, à Sybaris, site symbole. Rome, elle, a surtout la chance d’avoir
en son sein des archives qui concernent le monde entier ( Archivio
segreto vaticano, Propaganda fide…), ainsi que des bibliothèques uniques,



comme la Bibliothèque apostolique vaticane avec ses manuscrits.

Les stratégies des deux Écoles ont aussi été conditionnées par les
pratiques : on ne pouvait fouiller en Italie avant la ?n de la Seconde
Guerre mondiale, et Geffroy et ses successeurs ont envoyé leurs
archéologues en Afrique du Nord, alors que les Athéniens ont pu
travailler en Grèce, à Délos depuis 1873, à Delphes à partir de 1892
– début de la « Grande Fouille » –, et ne sont allés en Crète (Malia)
qu’en 1922 et à Chypre qu’en 1975. En?n pendant longtemps, les
« Athéniens » de certaines générations, à de notables exceptions près,
ne crurent pas beaucoup à la Grèce d’Occident et à l’intérêt d’y
travailler comme le faisaient et le font toujours l’École française de
Rome et le Centre Jean Bérard de Naples 24 : que n’entendait-on sur ce
point dans les années 1960 du siècle dernier ! Certes les choses ont
bien changé depuis mais le pli de l’histoire a été pris. D’une certaine
manière, cela a été mieux ainsi et les cohérences territoriales l’ont
emporté sur les logiques thématiques : sans le savoir ni le vouloir, les
frilosités d’un temps ont anticipé sur des évolutions récentes de
l’archéologie. Il serait absurde que Rome ait le monopole des
interventions sur les sites romains de la Méditerranée. C’est
naturellement en Albanie que les deux Écoles avaient vocation à se
retrouver, à mi-chemin entre Athènes et Rome, et elles coopèrent
ensemble avec la mission du ministère des A$aires étrangères sur le
site d’Apollonia 25, une colonie de Corinthe qui n’est ?nalement rien
d’autre qu’une jeune sœur de Syracuse.

Cette stratigraphie culturelle doit être méditée au moment où le
ministère de tutelle invite les Écoles à penser à des stratégies
convergentes et à des modes de fonctionnement croisés. Sans doute
peut-on progresser même si le chemin est balisé d’embûches. Surtout
il faut ne pas oublier les spéci?cités, moins celles de l’histoire des
institutions que celles des territoires : les Écoles françaises à l’étranger
ne sont implantées ni dans le désert ni sur la lune, et il faut rester
proches du terrain, à l’écoute des hôtes et partenaires, tout en ne
refusant aucune ouverture, aucun appel d’air comme Geffroy le
recommandait déjà. Travailler autour de la Méditerranée, sur la rive
Nord comme sur la rive Sud, come le font aujourd’hui l’École française
d e Rome et la Casa de Velázquez de Madrid, c’est contribuer à tisser
des réseaux intellectuels de dialogue et de collaboration. Depuis 1975,
de jeunes Maghrébins ont franchi régulièrement le portail du palais
Farnèse pour travailler dans la bibliothèque de l’École avec des bourses
de l’institution. Et les publications de l’EFR contiennent un nombre
signi?catif de volumes publiés sous le double sceau de l’École et des
partenaires tunisiens et marocains. Si les Écoles sont plus présentes au
Maghreb dans le domaine de l’archéologie antique et médiévale que
dans le domaine des études contemporaines, c’est en partie en raison
de l’histoire, mais aussi de la présence, sur la rive sud, de deux
institutions du ministère des A$aires étrangères et du CNRS, à Rabat



(le Centre Jacques Berque pour les études en sciences humaines et
sociales depuis 1999) et à Tunis (l’Institut de recherche sur le Maghreb
contemporain depuis 1992). Chacun travaille dans le respect de l’autre.

Des projets entre les Écoles et ces Centres sont à l’étude26.

Il faut aborder plus largement mais aussi plus précisément la relation
que les Humanités ont avec la recherche. On entend souvent dire, en
e$et, que les sciences humaines ne sont pas vraiment des sciences : on
n’y ferait pas de « découvertes » à proprement parler, si ce n’est en
archéologie, et quand l’on dit à certains interlocuteurs que les livres
du xix e siècle, voire antérieurs, sont toujours des livres importants, on
se classe dans la catégorie des « érudits », cette expression – devenue
trop souvent péjorative – désignant ceux qui prennent du plaisir à la
lecture de récits anciens, sans aucune relation avec l’activité
scienti?que telle que nous l’entendons aujourd’hui. Certes, les
chercheurs prennent souvent du plaisir mais cela n’est que le résultat
de leur passion pour la recherche. L’essentiel est de produire une
recherche de qualité, reconnue comme performante au niveau
international et servant de référence.

Dans ce contexte, les Écoles donnent une contribution majeure à
l’émergence de nouvelles générations qui maintiennent un niveau
d’excellence, non en raison d’un cursus privilégié et protégé mais du
fait de la qualité des projets. Elles servent aussi à rendre possible une
formation permanente du milieu scienti?que, en lui permettant de
revenir dans de bonnes conditions travailler soit dans les archives et
en bibliothèque, soit sur le terrain, et à se confronter aux autres
communautés scienti?ques dans des programmes et des opérations de
recherche. Les Écoles d’aujourd’hui et de demain ont donc vocation à
tisser des liens, toujours plus nombreux et plus variés, en ouvrant les
partenariats. Les relations bilatérales qu’elles construisent depuis un
siècle avec les pays de l’Europe du Sud (Espagne, Grèce, Italie,
Portugal) mais aussi avec les pays du Maghreb, du Sud-Est européen,
de l’Albanie à la Croatie et à la Roumanie, avec l’Égypte grâce à l’IFAO,
avec l’Inde, l’Asie du Sud-Est, la Chine et le Japon grâce à l’EFEO, sont le
fondement nécessaire pour une internationalisation de la recherche et
contre le maintien de cheminements trop « parallèles ». On pourrait
distinguer trois réseaux en fonction de trois aires géographiques et
culturelles : la Méditerranée, les Proche et Moyen-Orient, en?n
l’Extrême-Orient. Le ministère des A$aires étrangères depuis
longtemps, et le CNRS, plus récemment, sont particulièrement
engagés, au Proche et au Moyen-Orient (du Caire jusqu’à Istanbul en
passant par Damas et Téhéran) et le nom d’Henri Seyrig vient
naturellement à l’esprit ; Seyrig, qui, avant sa grande carrière proche-
orientale, notamment dans les Instituts du ministère des A$aires
étrangères (Damas, Beyrouth), se forma à l’École française d’Athènes
comme membre à partir de 1922, puis en fut le secrétaire général en



1928-1929.

Conclusion
La recherche en sciences humaines est un grand laboratoire qui
désormais opère avec des outils modernes. Elle ne saurait cependant
oublier les fondamentaux : la qualité des chercheurs qui nécessite des
formations lourdes que l’on ne saurait compter en années dans la
mesure où un chercheur en sciences humaines (mais pas seulement)
apprend toujours, ne cesse de découvrir. Pour commencer à avoir un
regard large sur le domaine ne faut-il pas chercher à maîtriser au
moins l’histoire de la culture et celle-ci n’a de sens qu’à condition de
prendre en considération l’histoire de l’écriture, l’histoire des
bibliothèques, l’histoire de l’imprimerie, l’histoire de la lecture,
l’histoire du patrimoine sous toutes ses formes (architectural,
archéologique, artistique, ethnologique, textuel, immatériel, etc.).
Toutes ces histoires sont particulièrement importantes pour notre
identité culturelle, individuelle et collective.

L’histoire des savoirs, des pratiques et des techniques a toujours été,
curieusement, marginalisée dans nos formations. Nos jeunes élèves du
collège ou du lycée se souviennent plus facilement des noms
d’Austerlitz, d’Arcole ou de Rivoli, que de ceux des grands monastères
d e Bobbio ou de Vivarium, qui ont contribué à transmettre au
Moyen Âge le savoir antique, et Waterloo retient autant l’attention que
le Code Civil. Et qui, en entrant dans son « lycée », a une pensée pour
Aristote ? Cette histoire des savoirs est une conquête permanente et
parfois récente. Les auteurs grecs ou latins ne sont pas connus depuis
toujours. C’est grâce à deux papyrus d’Égypte que nous connaissons la
Constitution d’Athènes d’Aristote, et ce seulement depuis la ?n du xix

e siècle (1880 et 1891). L’édition princeps du de Republica de Cicéron ne
remonte qu’à 1822, à partir d’un manuscrit de la Bibliothèque vaticane
(Vat. lat. 5757). En archéologie, c’est à l’École française d’Athènes que
l’on doit la connaissance des grands sites du monde antique que furent
Delphes ou Délos ; et c’est à Georges Vallet et François Villard et à la
fouille de l’École française de Rome à Mégara Hyblaea (Sicile) que l’on
doit de dater la naissance de la ville grecque – et donc de la ville
occidentale – à la ?n du viii e siècle ou peu après, soit plus de deux
siècles avant Hippodamos de Milet, à qui l’on continue d’en attribuer
la paternité dans beaucoup de livres. C’est un premier « urbanisme »,
même si ce mot n’apparaît qu’en 1867.

Dans le contexte actuel, les Écoles françaises apportent au dispositif
français de recherche et de formation à la recherche deux éléments
fondamentaux. D’une part, des possibilités de mobilité pour les
enseignants-chercheurs et les chercheurs en leur permettant des
séjours de travail à l’étranger et en leur o$rant des points d’appui, des



outils de travail et des contacts internationaux : dimension
appréciable alors que l’un des problèmes du milieu est précisément de
pouvoir dégager des plages de temps dans un environnement
scienti?que performant. D’autre part, les Écoles proposent des
découpages thématiques qui ne recoupent pas, loin de là, les
segmentations disciplinaires de l’Université : ce décalage salutaire
introduit des dynamiques nouvelles et sont un ferment pour une
activité scienti?que renouvelée. Ces laboratoires, atypiques par leur
histoire, sont donc des éléments qui ne sont en rien marginaux pour le
présent et pour le futur.

On évoquera en terminant deux grands savants, exemplaires. Henri-
Irénée Marrou (1904-1977) rappelait27 que, si les papyrus sont
toujours en fragments, c’est parce que leur destin naturel les avait
conduits d’abord dans la corbeille à papier des Anciens. Dérisoire
transmission du savoir mais grandeur de la recherche : les
archéologues eux aussi fouillent les poubelles de l’Histoire. Fulvio
Orsini (1529-1600) a été le premier bibliothécaire du Palais Farnèse et
a travaillé pendant des décennies, au cours du xvi e siècle, dans les
espaces où est installée depuis 1876 l’École française de Rome. Ce
grand érudit a fait basculer l’érudition puis la recherche : à partir de
lui, ce ne sont plus seulement les textes mais ce sont aussi les objets
qui ont été systématiquement collectionnés et étudiés. Une révolution
dans les pratiques et dans notre approche des savoirs.

Notes

1 . Sur cette histoire, voir « À l’École de toute l’Italie ». Pour une
histoire de l’Ecole française de Rome, textes réunis par M. Gras, Rome,
2010.
2. En 1888, Louis Liard, directeur de l’enseignement supérieur, publie
une étude ambitieuse sur L’enseignement supérieur en France 1789-
1889, avec une dédicace « à la mémoire de mon prédécesseur Albert
Dumont » (décédé en 1884).
3. Revue historique 1 (1876), p. 32.
4. A. Ge$roy, « L’École française de Rome. Ses origines, son objet, ses
premiers travaux », Comptes rendus de l’Académie des sciences
morales et politiques, septembre 1876, 55 p.
5. Voir « À l’École de toute l’Italie ».
6. A. Ge$roy, « L’École française de Rome », p. 14.
7. A. Ge$roy, « L’École française de Rome », p. 10.
8. A. Ge$roy, « L’École française de Rome », p. 13.
9. Cl. Nicolet, La fabrique d’une nation, Paris, Perrin, 2003, p. 248-250.
1 0 . O. Motte, Camille Jullian élève de Mommsen à l’Université de
Berlin, Ius commune, 9 (1980), p. 441.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :  D A M I E N  R I S T E R U C C I ,  I M A G I L E ,  M Y  S C I E N C E  W O R K.  D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

11. A. Ge$roy, « L’École française de Rome », p. 10.
12. Ibid., p. 13.
13. S. Reinach, Manuel de philologie classique, Paris, 1880, p. 3.
14. A. Ge$roy, op. cit. p. 22-23.
15. A. Ge$roy, « L’École française de Rome. Ses premiers travaux »,
Revue des deux mondes 57 (1883).
16. CRAI 1881, p. 392.
17. Ph. Gourdin, Tabarka. Histoire et archéologie d’un préside espagnol
et d’un comptoir génois en terre africaine (xv e-xviii e siècle), Rome,
2008.
18. Série Lattara. Mélanges d’histoire et d’archéologie de Lattes.
19. G. Fabre, J.-L. Fiches, Ph. Leveau, J.-L. Paillet, Le pont du Gard : l’eau
dans la ville antique, Paris, 1992.
20. A. Ge$roy, « L’École française de Rome », p. 24.
21. Ibid., p. 24.
22. Ibid., p. 24-25.
23. Ibid., p. 32.
24. Unité de service et de recherche sous la double tutelle du CNRS et
de l’École française de Rome.
2 5 . Récemment, Apollonia d’Illyrie. 1. Atlas archéologique et
historique, Rome, 2008.
26. Convention-cadre signée en avril 2011 entre la Casa de Velazquez,
l’EFR et les Centres de Rabat et de Tunis.
27. In Reynolds Wilson, op. cit., p. XIII.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Anancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Conclusion
	Nos partenaires

