
Les Les scriptoriascriptoria bouddhiques bouddhiques
dans la Chine médiévale (dans la Chine médiévale (vivi
ee--xx  ee siècle) siècle)

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 515-536p. 515-536

E n Chine, comme en Europe, la culture manuscrite s’est organisée
pour mettre en place des circuits de production et de di�usion du
livre. En tant qu’ensemble matériel constitué, le livre ne revêt une
importance en Chine qu’à partir de la période dite des Printemps et
Automnes (v e siècle av. J.-C. ). Les formes qu’il adopte, quoique
di�érentes de celles qui prévalent dans le monde méditerranéen, n’en
sont en fait pas si éloignées : (ches plutôt que tablettes, ensuite
rouleaux de soie, en(n de papier plutôt que de papyrus. En revanche,
les outils du scribe comme l’écriture ont peu de points communs dans
les deux ensembles culturels.

Malgré tout l’intérêt qu’elle mériterait, l’analyse des ateliers de copie
dans la Chine ancienne reste encore, pour quelque temps sans doute,
du domaine de l’impossible, et elle se limite pour l’essentiel aux
quelques notations (gurant dans des textes datant de la dynastie Han
(221 av. J.-C.-220 apr. J.-C. ). Et cela en dépit du très grand nombre de
matériaux, datant du v e siècle avant J.-C. au i er siècle après J.-C., qui
ont été mis au jour depuis un siècle et dont la quantité augmente de
manière substantielle presque chaque année. Cependant, le désordre
relatif dans lequel sont retrouvées les (ches, comme les lieux de leur
découverte, des tombes qui sont parfois autant de bibliothèques
funéraires, n’autorise qu’une grande prudence concernant l’usage de
ces manuscrits. Les livres eux-mêmes, s’ils apportent des informations
sur la mise en texte, ne laissent à peu près rien transpirer de leurs
conditions de production et notamment de copie.

Il n’en va pas de même pour la période qui s’inscrit dans ce que l’on
convient d’appeler par imitation le Moyen Âge chinois (iii e-x e siècle),
grâce notamment aux fonds de manuscrits découverts dans une grotte
de l’oasis de Dunhuang, aux con(ns de la Chine occidentale, au début
d u xx e siècle 1. Ces dizaines de milliers de manuscrits, complets ou
fragmentaires, datent du début du v e siècle et vont jusqu’aux toutes

Jean-Pierre Drège

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=73


premières années du xi e siècle, moment d’un renouveau caractérisé
notamment, sous la dynastie des Song (960-1279), par le
développement du livre imprimé en xylographie. À la suite de
plusieurs visites occidentales sur le site, l’ensemble des manuscrits a
été dispersé entre diverses villes d’Europe et d’Extrême-Orient.
Comportant à la fois des livres et des archives, les manuscrits de
Dunhuang intéressent, pour la plus grande part, le bouddhisme sous
toutes ses formes, religieuse, économique, sociale, artistique, littéraire
et, bien entendu, scripturaire. C’est dans ces matériaux que l’on peut
puiser de quoi se faire une idée, bien sommaire cependant, des ateliers
de copie. Les recoupements auxquels on peut procéder portent sur des
périodes plus ou moins éloignées les unes des autres. À vrai dire, les
sources concernent trois moments distincts pour lesquels il est permis
d’avancer quelques éléments sur l’existence et le fonctionnement de
scriptoria.

Le scriptorium de Dunhuang au début du vi e siècle
Les manuscrits bouddhiques qui nous sont parvenus – dont les plus
anciens ont été écrits à la (n du iii e siècle de notre ère et ont été
retrouvés près de Turfan dans la région du Xinjiang – n’o�rent guère
de lumières sur les conditions de leur copie. Nous ne sommes pas
mieux renseignés, de ce point de vue, sur les entreprises de copie du
canon bouddhique tout entier à l’initiative de souverains et de princes
au v e siècle, entreprises qui devaient nécessairement être organisées.
Ce n’est que par la dizaine de copies de sūtra et de textes de doctrine,
datant des années 511 à 514, que l’on peut savoir qu’il existait un
atelier de copie à Dunhuang à cette époque. On en connaît le
responsable, Linghu Zhongzhe, qui a le titre de « responsable des
écritures canoniques, dianjingshuai », car il se trouve mentionné dans
tous les colophons des manuscrits issus du scriptorium. C’est un laïc qui
participe lui-même à la copie des textes, mais ceux-ci sont
naturellement distribués à l’ensemble des copistes. On ignore leur
nombre, la quantité de travail qui leur était con(ée et les conditions
qui régissaient ce travail. Il est seulement possible de dire que la copie
devait s’e�ectuer au sein d’un monastère, dont le nom apparaît sur un
seul manuscrit, le monastère « de la mer de la Loi », Fahai si, et de
constater que les scribes étaient appelés jingsheng, « maîtres en
écriture canonique ». Ce sont toujours des laïcs. On sait aussi que les
copies sont révisées, c’est-à-dire relues de manière à en corriger les
erreurs de caractères, les oublis ou les répétitions, une seule fois. Mais,
assez curieusement, les noms des réviseurs ne sont pas toujours
indiqués: la place prévue à cet e�et est restée vide. Dans les deux cas
où ils sont présents, on remarque que ce sont des moines, repérables
par leur nom monastique. On ne peut croire, dans les autres cas, que
ces copies complètes aient été rejetées, comme il est d’usage quand les



fautes ne peuvent être réparées, puisque, dans ce cas, le nom du
réviseur serait tout de même indiqué et que son opinion aurait été
signi(ée quelque part sur le manuscrit lui-même. On ne peut non plus
se résoudre à croire que le manuscrit soit resté inachevé, du fait de ce
seul manque, ni qu’il y ait eu une négligence de la part du réviseur ou
du maître du scriptorium. On est alors réduit à pencher en faveur de
l’inachèvement de l’entreprise dans son ensemble.

Dans des manuscrits postérieurs, datant du vi e au ix e siècle, on
retrouve cette appellation de jingsheng, maîtres en écriture canonique,
qui caractérise les scribes professionnels. Ces scribes portent toujours
des noms laïcs, quel que soit le contexte de la copie du manuscrit. On
peut noter à ce sujet que ce titre n’apparaît pas dans la nomenclature
des fonctions occupées par des moines au sein d’un monastère telle
qu’on la connaît pour des périodes postérieures. Il n’apparaît d’ailleurs
pas plus dans la nomenclature des fonctionnaires des dynasties Sui
(581-618) et Tang (618-907) sur lesquels on est assez bien renseigné par
les traités qui leur ont été consacrés dans les histoires dynastiques. On
ne le trouve mentionné qu’une seule fois dans un cadre administratif,
pour la copie d’un exemplaire du « Livre des transformations
[mutations] de Lao zi », Laozi bianhua jing , e�ectuée en 612 par un
maître en écriture canonique, à la Bibliothèque impériale. Pour autant,
il n’est pas dit que ce scribe ait appartenu e�ectivement à la
Bibliothèque impériale, et l’on peut se demander si ce quali(catif ne
correspond pas à un savoir-faire, à une maîtrise mise au service
d’institutions diverses en fonction de la demande, plutôt qu’à une
fonction entrant dans un système hiérarchique impérial ou
monastique. Sauf à supposer qu’il s’agirait d’un titre de rang tout à fait
subalterne qui n’apparaîtrait pas dans les listes de fonctionnaires.

Les copies de sūtra à la capitale au vii e siècle
Un groupe de manuscrits, datés des années 671 à 677, apporte
quelques éléments nouveaux sur l’étendue des travaux de copie
d’o�rande à l’échelle impériale. Quelques sources historiques,
complétées par les manuscrits de Dunhuang remontant aux v e et vi

e siècles, nous renseignent sur l’ampleur des entreprises de copie de
textes bouddhiques qui ont été lancées par des personnalités
importantes, tant au niveau de l’Empire que des préfectures. En e�et,
à plusieurs reprises, empereurs, princes ou hauts fonctionnaires ont
e�ectué des donations pour faire copier des exemplaires entiers du
canon bouddhique, au nombre d’une dizaine et même jusqu’à
cinquante, ou encore ont fait copier un sūtra à plusieurs milliers
d’exemplaires.

Ces opérations se poursuivent, sans aucun doute, même si les traces en



sont peu fréquentes. Dans la seconde moitié du vii e siècle, entre les
années 671 et 677, les manuscrits de Dunhuang témoignent d’une
entreprise d’envergure installée dans la capitale. Aucune source
historique se rapportant au règne de l’empereur Gaozong des Tang
( r. 650-683) n’en fait mention. Seule la quarantaine de manuscrits
dispersés dans diverses collections, à Londres, à Paris, à Pékin, à
Dunhuang, à Tokyo et à Kyoto (dont quelques-uns sont peut-être des
faux, sauf dans les fonds de Londres et de Paris), nous fournit des
informations. La copie concerne le Sūtra du diamant ( Jingang banruo
boluomi jing), en un rouleau, et le Sūtra du lotus ( Miaofa lianhua jing), en
sept rouleaux, tous deux traduits par Kumārajīva (352-409). On ignore
combien d’exemplaires de chaque sūtra furent copiés et dans quelle
intention. L’organisation a été placée sous l’autorité de hauts
fonctionnaires de la capitale. Le premier directeur fut Yu Chang, (ls
du célèbre calligraphe Yu Shinan (585-638). Il est chargé de superviser
le projet de copie en 671, tâche qu’il assume jusqu’en 675. Il occupe
pendant ce temps plusieurs fonctions successives, d’abord sous-
directeur par intérim des ateliers impériaux et sous-directeur des
travaux honoraire, puis vice-président du ministère des Travaux
publics à titre provisoire et, temporairement, vice-président du
ministère de l’Armée remplaçant. Le second directeur, Yan Xuandao,
remplace Yu Chang, peut-être décédé, en 675. Lui-même possède le
titre de chef du service des appartements de l’empereur à titre
provisoire. Le directeur est assisté d’un autre fonctionnaire, d’abord
Xiang Yigan, responsable des travaux de fonderie aux ateliers
impériaux, qui est remplacé, en 673, par Li De, appelé également Li
Shande, chef de l’OYce des bosquets impériaux, c’est-à-dire des parcs,
jardins et potagers, dépendant de la direction de l’Agriculture. Les
noms de ces fonctionnaires sont signalés à la (n d’un colophon
présenté sous forme de liste tabulaire, sans qu’il soit fait
véritablement état de la nature de leur participation, laquelle ne peut
être déduite que de leur position dans la hiérarchie.

La copie de chaque rouleau est exécutée par un fonctionnaire,
employé à des travaux d’écriture dans une administration centrale,
shushou ou qunshushou, c’est-à-dire copiste, ou kaishushou, copiste en
écriture régulière, le style d’écriture le plus lisible et le plus utilisé.
Toutefois, trois copies sont l’œuvre de jingsheng, maītres en écriture
canonique. Les premiers, shushou, sont rattachés presque toujours à un

Figure 1. Chapitre 6 du colophon du sūtra du « lotus de la
bonne foi », copié à Chang’an en 675. Texte chinois
manuscrit sur chanvre, retrouvé à Dunhuang par Pelliot.



service administratif qui est mentionné, Bibliothèque impériale,
Collège pour le développement de la littérature, Grand secrétariat de
gauche du prince héritier, Chancellerie impériale. Les seconds,
jingsheng, en revanche, ne relèvent apparemment d’aucune
administration, ce qui tend à con(rmer l’hypothèse d’une maîtrise
autonome.

Le nom du copiste vient au début du colophon. Il est suivi de la
mention du nombre de feuilles de papier utilisées pour le rouleau
concerné. Puis vient celle du monteur-teinturier, zhuanghuangshou.
Sauf pour l’un des rouleaux datés de 671, où l’on trouve un autre nom,
il s’agit toujours de la même personne, Xie Shanji, appelé parfois Xie Ji,
c’est-à-dire un laïc, un technicien et, vraisemblablement, un
fonctionnaire, puisque le titre de monteur-teinturier apparaît parmi le
personnel de la Chancellerie impériale, aux cōtés des ouvriers chargés
de restaurer les édits impériaux. Si l’on entend ses fonctions à partir
de son appellation, il faut comprendre qu’il était chargé d’assembler
les feuilles du rouleau et de les teindre. Une première question se pose,
celle de savoir si le montage s’e�ectuait avant ou après la copie. On
peut penser que la copie se faisait sur un lot de feuilles fournies au
copiste et scrupuleusement comptées. Mais alors comment connaître,
une fois copiées, l’ordre de succession des feuilles qui ne comportent
aucun signe de foliotation apparent ? Plus tard, dans les premiers
temps de l’usage du livre imprimé, les numéros seront indiqués au
début de chacune des feuilles, avec le titre courant de l’ouvrage, ces
indications disparaissant souvent lors de l’assemblage des feuilles.
C’est pourquoi on peut imaginer que le copiste écrivait sur un rouleau
déjà constitué. Cette procédure semble avoir été utilisée, mais dans un
contexte particulier et beaucoup plus rarement, dans la mesure où il
devenait diYcile de retirer une feuille contenant des fautes. Notons au
passage comment les feuilles étaient assemblées à la suite les unes des
autres: le bord gauche de la précédente était généralement collé sur le
bord droit de la suivante. L’espace encollé, avec une colle composite à
base de farine, s’étendait sur la hauteur de la feuille, soit environ
26 centimètres et dans certains cas jusqu’à 28 ou 30 centimètres, en
une bande de 2 millimètres environ. Le rouleau s’ouvrait sur une
feuille de couverture, souvent faite d’une feuille entière (26 x 45 cm en
moyenne au vii e siècle), pliée en deux sur elle-même (soit 26 x
22,5 cm). Dans la pliure était insérée une mince tige de bambou qui
rendait ce bord rigide. Au centre de la tige était (xé un ruban de soie
de couleur, parfois multicolore, qui permettait de maintenir fermé le
rouleau une fois qu’il était roulé et protégé par sa feuille de
couverture. Sur le bord externe de la feuille de couverture et sur sa
face extérieure, à proximité de la baguette de maintien, étaient
inscrits le titre de l’ouvrage, le numéro du rouleau et, assez souvent
lorsqu’il s’agissait d’un texte bouddhique canonique, un caractère
désignant la cote de l’ouvrage dans l’ensemble du canon. Le rouleau
s’achevait par une feuille vierge ou partiellement vierge dont les coins



gauches étaient coupés en biais. Le bord (nal était (xé à un bâton de
roulage en bois, parfois teinté ou laqué, aux extrémités évasées et,
pour les rouleaux les plus précieux, quelquefois en ivoire. Outre ce
travail de montage, le monteur-teinturier avait à teinter le papier en
jaune, souvent avec une mixture à base de berbérine qui avait pour
fonction de protéger le papier des attaques des insectes. Il arrivait
également que l’on fît usage d’orpiment, dans le même but, mais ce
pigment était beaucoup plus coûteux et par conséquent moins
employé. Il est possible que, dans certains cas, aux ix e et x e siècles, on
ait teinté le papier après l’écriture, comme l’indiquent quelques
mentions éparses portées sur des manuscrits ; mais, dans ce cas, il
fallait teinter les feuilles du manuscrit sur leur revers. Ces tâches
n’étaient pas les seules qui incombaient au monteur-teinturier.
Quoique rien ne l’indique pour les manuscrits chinois de Dunhuang, si
l’on s’en rapporte à l’organisation des travaux de copie qui prévalut au
Japon au viii e siècle et qui est plutôt mieux connue, le monteur-
teinturier avait également à tracer marges et réglures pour chaque
feuille à écrire. Celles-ci étaient tracées au pinceau, à l’encre pâle, ou à
la mine. Elles dé(nissaient l’espace dans lequel devaient s’inscrire les
caractères chinois, dont le nombre était (xé : 17 caractères par
colonne et 28 colonnes par feuille pour les sūtra bouddhiques aux vii e
et viii e siècles. Si le nombre des caractères reste quasi (xe quelle que
soit la période, le nombre de colonnes peut varier en fonction de la
longueur des feuilles, qui change à plusieurs reprises, selon l’époque
ou le lieu de fabrication du papier. Le monteur avait aussi à rogner les
feuilles, dont la hauteur était souvent de 27 à 30 centimètres au sortir
de la cuve et dont il coupait les bords supérieur et inférieur, ramenant
la hauteur à environ 26 centimètres pour les copies de sūtra
bouddhiques. Il s’occupait sans doute également du polissage des
feuilles qui permettait de faciliter l’écriture. Le monteur-teinturier
intervenait donc avant et après la copie.

Dans les colophons de copies, à la suite du nom du monteur-teinturier,
viennent les noms des réviseurs. Dans cette entreprise, chaque copie a
été révisée trois fois. Parfois, c’est le copiste lui-même qui e�ectue la
première révision, mais ce peut être aussi un autre copiste, soit un
maître en écriture canonique, soit un scribe de l’administration. Il
arrive que les trois révisions soient e�ectuées par un scribe, di�érent
du copiste, mais généralement les révisions sont partagées entre
plusieurs personnes, scribes fonctionnaires ou moines de plusieurs
monastères de la capitale, qui exécutent une ou plusieurs des trois
révisions.

On peut se demander s’il revenait au dernier réviseur ou à un autre
intervenant de corriger e�ectivement les caractères fautifs. Lorsqu’ils
étaient peu nombreux, il suYsait de les faire disparaître en les
couvrant d’une pâte jaune, élaborée avec de l’orpiment, assez
semblable aux produits de correction dactylographiques du xx e siècle,



puis de récrire par-dessus les caractères corrects.

Entre les réviseurs des copies et les directeurs de l’entreprise viennent
s’intercaler les superviseurs, ou examinateurs en détail, xiangyue. À
l’exception d’un manuscrit, daté de 671, où ils sont six, coi�és de
surcroît par deux inspecteurs, ces superviseurs sont au nombre de
quatre. Ce sont toujours les mêmes, à savoir quatre moines du même
monastère Taiyuan, dont deux dade (traduction de bhadanta), un titre
marquant une position peu élevée dans la hiérarchie monastique, ainsi
qu’un supérieur et un doyen. La permanence de leur présence dans ces
colophons laisse à penser que leur fonction dans cette opération reste
honori(que. À voir l’erreur due à la répétition du nom du doyen
Daocheng et à l’oubli de son acolyte, le supérieur Huili, dans une copie
du Sūtra du lotus , deuxième rouleau, datée de 673, erreur non corrigée,
on peut même penser que les superviseurs ne relisaient pas
systématiquement les copies, si toutefois ils avaient à les lire. Leurs
fonctions étaient peut-être plutôt d’organisation.

Il est vrai que de cette entreprise on ignore jusqu’au but précis. Il
s’agissait très probablement d’e�ectuer une o�rande sans que l’on
sache au pro(t de qui. D’autres manuscrits écrits près d’un siècle et
demi plus tard répondent à quelques-unes des questions demeurées
ici sans réponse.

Les copies sino-tibétaines de Dunhuang au ix
e siècle

À partir de la fin du viii e siècle, la région de Dunhuang est conquise par
le royaume du Tibet, alors en pleine expansion, isolant quasiment
l’oasis de l’Empire chinois pour plus de soixante ans, jusqu’en 848. Le
tibétain est alors parlé et écrit à Dunhuang, et des milliers de
manuscrits en tibétain se sont trouvés mêlés aux manuscrits chinois
dans la niche où ils ont été découverts en 1900. Parmi ceux-ci,
quelques-uns permettent de reconstituer partiellement une autre
entreprise de copie qui eut lieu à Dunhuang dans la première moitié
d u ix e siècle. Il s’agit à la fois des copies elles-mêmes en nombre
considérable, en chinois et en tibétain, ainsi que de divers documents
se rapportant aux conditions de réalisation.

Ces documents sont écrits tantôt en chinois, tantôt en tibétain. En
premier lieu, un manuscrit tibétain conservé à Londres fait état d’une
donation, lors d’une année du cheval, pour la copie du Grand sūtra de la
perfection de gnose 2 (en sanskrit Mahāprajñāpāramitāsūtra ; en chinois Da
banruo boluomiduo jing), texte traduit en chinois par le voyageur et
traducteur Xuanzang (602-664), composé de 600 chapitres ou rouleaux,
et son équivalent en tibétain de quelque 300  bam-po (rouleaux ?). Ce



manuscrit mentionne également la copie du Sūtra d’Amitāyus  en
chinois. Les lacunes du document ne permettent pas d’aYrmer que ce
dernier sūtra ait été également copié en tibétain, mais cela est très
vraisemblable et peut être déduit des copies signées elles-mêmes. Un
autre document se rapporte à la distribution de papier à des scribes,
pendant les années du cheval, du mouton et du singe, pour la copie du
même Grand sūtra de la perfection de gnose . Il y est précisé que le
donateur n’est autre qu’un prince portant le titre de lha-sras, soit (ls
du Ciel à la manière chinoise, titre porté par le roi du Tibet Khri-gcug-
lde-bcan (r. 815-838). L’année du cheval correspondrait alors à 826,
celle du mouton à 827 et celle du singe à 828.

Les deux documents n’indiquent pas le nombre de copies à réaliser ou
réalisées. Mais un troisième manuscrit conservé à Paris nous apprend
que le roi Khri-gcug-lde-bcan a fait copier au pro(t de ses sujets 136 
bam-po du Sūtra d’Amitāyus  en chinois et 480 en tibétain, soit 615 ( sic)
rouleaux, et que la reine a fait une donation pour la construction d’un
stûpa, dont on peut penser qu’il était destiné à conserver tout ou
partie des manuscrits copiés. Le but premier des copies bouddhiques
e�ectuées en grand nombre n’était en e�et certainement pas de les
répandre, mais bien plutôt de recueillir les mérites de leur o�rande et
de les conserver dans une statue ou un stûpa, voire une grotte dans
l’attente d’un avenir meilleur. Cette donation a dû avoir lieu peu après
l’achèvement de la traduction du Sūtra d’Amitāyus  en chinois, ou à
cette occasion.

L e Sūtra d’Amitāyus  (en chinois Dacheng wuliangshou jing  ou Foshuo
wuliangshou zongyao jing) est un texte court, en un chapitre, traduit non
pas du sanskrit, mais du tibétain, peut-être par le moine tibétain
Chosgrub, nommé en chinois Facheng (mort en 869). Le sūtra n’occupe
jamais qu’un seul rouleau ne dépassant pas cinq feuilles de papier
pour 125 à 140 colonnes environ en chinois, nombre variant selon la
quantité de caractères chinois inscrits dans une colonne verticale de
texte. La variation que l’on constate dans les copies résultant de cette
donation montre que les scribes ont pris, dans la copie, des libertés
que n’auraient pas osé prendre les copistes de sūtra dans la capitale au
vii e siècle. À la di�érence du Sūtra d’Amitāyus , le Grand sūtra de la
perfection de gnose est un très long texte, composé de plusieurs
recensions ajoutées les unes aux autres, appelé Prajñāpāramitāsūtra en
cent mille stances ( śloka), et l’on peut supposer qu’il n’a été copié
qu’en peu d’exemplaires, apparemment un en chinois et un en tibétain
d’après le manuscrit concernant la donation. Il est possible que deux
exemplaires aient été copiés en chinois puisqu’il subsiste parfois deux
copies de certains rouleaux parmi l’ensemble des manuscrits trouvés à
Dunhuang, toutefois l’une des deux copies a été exécutée à une autre
occasion, plusieurs années plus tōt ou plus tard sans que l’on puisse
préciser, puisque aucune copie n’est datée. Les copies du Sūtra
d’Amitāyus en chinois, actuellement conservées et dispersées entre



Londres, Paris, Saint-Pétersbourg, Pékin, Dunhuang et autres lieux, se
montent à plusieurs centaines de rouleaux complets ou fragmentaires.
On a pu recenser près de 950 copies du Sūtra d’Amitāyus  en tibétain,
dont une grande partie vient très probablement de la donation du roi
Khri-gcug-lde-bcan. Il faut noter que les copies en tibétain, comme en
chinois, sont exécutées sur des rouleaux de papier, pour les
Prajñāpāramitā ainsi que pour le Sūtra d’Amitāyus . Il existe bien à
Dunhuang une autre version au moins des Prajñāpāramitā en tibétain,
copiée sur de larges feuillets d’un papier épais empilés et reliés à
l’indienne, comme les feuilles de palmier. Cette version est supposée
avoir été écrite au Tibet même. L’écriture tibétaine s’inscrivant
horizontalement et de gauche à droite, les copistes, ou plutôt les
monteurs de la donation royale, ont dû contourner l’obstacle créé par
le rouleau chinois qui se déroulait de droite à gauche, la lecture
s’e�ectuant de haut en bas. Pour les textes courts, il suYsait de
déployer le rouleau de manière verticale, de haut en bas, et d’écrire les
lignes dans la largeur du rouleau. Ce procédé devenait
particulièrement incommode pour des textes longs de plusieurs
rouleaux (jusqu’à des centaines), chacun comportant de dix à vingt
feuilles. L’espace fut donc divisé en plages d’environ 30 cm séparées
par une ligne, parfois double, tracée à l’encre avec un calame. Il était
donc possible de lire successivement des lignes d’une longueur
correspondant à la fois au champ visuel et à l’espace qui séparait les
deux mains tenant les deux extrémités du rouleau.

L’importance de la donation peut être évaluée grâce aux noms des
scribes et des réviseurs du Sūtra d’Amitāyus  et du Grand sūtra de la
perfection de gnose, qui (gurent à la (n des copies, soit près d’un millier
de noms en tout. Pour les copies en chinois, ce furent aussi bien des
laïcs que des moines qui ont copié un et parfois plusieurs rouleaux du
Grand sūtra de la perfection de gnose . Les copistes laïcs représentent
environ les deux tiers de l’ensemble pour le Grand sūtra de la
perfection de gnose en chinois. En revanche, les révisions, qui ne sont
faites le plus souvent qu’une seule fois par copie, sont dues à des
moines. Certains des copistes et des réviseurs se retrouvent nommés
comme copistes ou réviseurs du Sūtra d’Amitāyus , fréquemment en
plusieurs exemplaires, jusqu’à trente. On constate que, la plupart du
temps, les noms des copistes des textes tibétains sont transcrits du
chinois en tibétain, bien qu’il ne soit pas toujours facile de
reconstituer le nom d’origine et surtout le nom personnel en
caractères chinois. Bon nombre des scribes étaient bilingues.

Les opérations de copie sont plus délicates à décrire. Trop de pièces du
puzzle manquent quant aux procédures mises en œuvre, sur les textes
de référence qui ont été copiés, les lieux de copie, la répartition des
rouleaux à copier, la gestion et la distribution des feuilles de papier et
des outils d’écriture, pinceaux et encre, la rémunération des copistes,
les règles qu’ils devaient suivre et les sanctions éventuelles. Ce que
l’on sait ou qu’on peut seulement reconstituer, en l’absence de



documents et du caractère fragmentaire de ceux qui subsistent, vient
souvent de pièces indirectement liées aux travaux de copie eux-
mêmes, re_étant des diYcultés survenues au cours des opérations.
Ainsi d’après un des documents en tibétain cités plus haut, la donation
ne semble pas avoir été prévue pour rémunérer l’ensemble des
copistes. Elle se montait initialement à 60 charges de blé pour les
Prajñāpāramitā en chinois et en tibétain. Après copie d’une partie des
textes, les copistes se plaignent à plusieurs reprises de ne pas avoir
reçu leur salaire, évalué à 470 charges. Le paiement du papier et de
l’encre ne semble pas avoir été e�ectué, l’ordre de dépense n’ayant
pas été donné. Les rations dues aux copistes et aux réviseurs ont en
outre été réduites de moitié par les responsables de Dunhuang. La
requête fait état de 80 copistes et 20 réviseurs pour la copie en chinois
et ajoute que celle du Sūtra d’Amitāyus  en chinois a bien été exécutée.
Une autre requête jointe au dossier indique que dix ans plus tard le
di�érend n’a toujours pas été réglé. Aucun ordre n’a été donné
concernant les rebuts, c’est-à-dire vraisemblablement les feuilles
soustraites après révision en raison d’erreurs de copie. Un autre
document, déjà cité lui aussi, con(rme que les copies du Sūtra
d’Amitāyus ont bien été réalisées et qu’elles ont été déposées au
monastère Longxing. Les dépenses ont été e�ectivement réglées, et
1 700 laïcs ont contribué au montant de l’o�rande du stûpa qui devait
les accueillir. La fourniture du papier pouvait donner lieu à des litiges.
Ceux-ci sont connus par des contrats de prêt de papier. En l’année du
dragon (soit probablement 824) déjà, un contrat portant sur le prêt à
un copiste de dix « pièces » de papier et une enveloppe de tissu,
servant sans doute à envelopper les rouleaux, généralement par dix,
(xe le montant à rendre au cas où la date de paiement de la dette ne
serait pas respectée, à savoir le doublement des quantités empruntées.
En outre, l’encrier et une housse (servant peut-être à protéger les
enveloppes3) ainsi que d’autres biens pourront être con(squés. Au
printemps de la même année, selon le même document, un papetier,
au nom chinois, a emprunté deux cents pièces de papier à un collègue
tibétain. La dette n’a pu être réglée, et le papetier a emprunté la même
quantité à un troisième personnage, tibétain. Il n’a pu une nouvelle
fois s’acquitter de sa dette, alors que le deuxième prêteur était tombé
malade. À la (n de l’année du mouton (sans doute 827), le premier
prêteur cherchant à récupérer son bien, l’emprunteur est sommé de
s’exécuter dès le mois suivant. À défaut, ses biens, son bétail et tout ce
qui lui appartient seront con(squés pour la valeur du double de la
dette qu’il a contractée, et lui-même sera battu pour avoir nui à
l’o�rande des sūtra. En outre, un document daté des années du cheval
(sans doute 826) et du mouton (probablement 827) se rapporte à la
fourniture de papier pour les Prajñāpāramitāen tibétain dont le roi est
le donateur. Le papier a été fourni à 50 scribes regroupés selon le
district dont ils relèvent. Le document précise que, tant qu’ils n’auront
pas achevé leur travail et rendu les quantités de papier qu’ils ont
reçues, leur bétail, leurs biens et ce qui leur appartient seront mis en



gage pour deux fois leur valeur. Le responsable, en cas d’insuccès,
risque dix coups de fouet par rouleau de papier.

Ces documents en tibétain sont complétés par d’autres en chinois,
datables de la même époque, mais dont il n’est pas sûr qu’ils se
rapportent à la donation du roi du Tibet. Les copistes étant des scribes
professionnels, ils eurent nécessairement à participer à d’autres
entreprises collectives au cours de leur existence. D’une part, des listes
de copistes étaient établies, mêlant chinois et tibétains, laïcs et
moines, entre lesquels les enveloppes étaient réparties. D’autre part, le
compte des copies corrigées était tenu par les responsables. Pour le
Grand sūtra de la perfection de gnose , ces inventaires recensaient les
enveloppes regroupant chacune dix rouleaux, soit soixante
enveloppes en tout. Il s’agissait de savoir si chaque enveloppe était
complète et quels rouleaux étaient manquants. Une requête émanant
de copistes, moines tibétains et scribes ( jingsheng) chinois, relevant de
deux tribus ou circonscriptions tibétaines, qui réclament
respectivement 17 charges et 85 charges de nourriture, montre que les
copistes étaient rattachés à un scriptorium oYciel, jingfang. Dans
d’autres cas, la répartition des copies à e�ectuer se fait par monastère,
la cité de Dunhuang en comptant une quinzaine. Ces matériaux ne
permettent guère d’être plus précis quant au déroulement des
activités de copie de textes bouddhiques, mais témoignent de la
grande importance de celles-ci sur ce territoire.

Copie et révision à Dunhuang au x e siècle
L’ensemble des manuscrits chinois venant de Dunhuang compte de
multiples documents se rapportant à la copie de textes bouddhiques,
dont un bon nombre semblent devoir être datés du x e siècle, alors que
le territoire, à partir de 848, a refait allégeance au pouvoir central
chinois, quoique avec une autonomie certaine. Des entreprises de
copie sont fréquemment organisées à diverses occasions, qu’il s’agisse
de la maladie du gouverneur de Dunhuang, devenu roi de Shazhou et
d e Guazhou, ou de l’approvisionnement des bibliothèques de
monastères. Comptes de feuilles de papier, de pinceaux, répartition de
textes à copier, inventaires d’ouvrages, récolements de bibliothèques,
notes de copistes et de réviseurs, étiquettes diverses se dénombrent
par dizaines. Il faut y ajouter les inscriptions portées sur les copies de
sūtra elles-mêmes, qui permettent de se faire une idée du système de
révision et d’établissement des copies correctes.

Tous ces documents, souvent non datés et échelonnés sur plus
d’un siècle, fragments quelquefois réduits à de simples morceaux de
papier, étiquettes ou bandes étroites, sont malaisés à trier. Les copies
de textes bouddhiques elles-mêmes répondent à plusieurs
motivations. Certaines ont été exécutées à la suite d’un vœu ou pour



une o�rande au pro(t d’un parent proche, père, mère, épouse, sœur,
enfants décédés ou malades. Le destinataire peut être le souverain ou
le gouverneur, voire dans quelques cas des animaux domestiques ou
encore la personne qui est à l’origine de l’o�rande, pour son salut
personnel. Les motifs exprimés peuvent être plus généraux, comme la
paix et la prospérité dans le royaume, les motifs privés étant passés
sous silence. Il s’agit presque toujours de manuscrits écrits par des
scribes professionnels, laïcs ou moines. Pour ces copies d’o�rande, la
situation est indiquée dans un colophon qui termine le manuscrit. On
ignore dans quel cadre opéraient alors les scribes, et il ne serait pas
étonnant que les copies aient été parfois e�ectuées à l’avance, le
colophon relatif à l’intention étant ajouté au moment de l’o�rande, ce
qui est constaté par une écriture d’une autre main. On relève à
l’occasion que certaines copies sont erronées et surtout lacunaires :
certains scribes n’ont en e�et pas exécuté leur travail avec le scrupule
attendu. D’après des sources historiques, la copie devait se faire en
suivant des règles strictes de puri(cation. Une fois achevés, les
manuscrits étaient o�erts à un monastère, éventuellement au cours de
cérémonies, puis conservés dans le trésor de ce monastère. Les
cérémonies comprenaient des prières et des « éloges pour célébrer les
écritures », ainsi peut-être que des séances de lecture ou plutôt de
récitation des sūtra. Un exemple, assez exceptionnel, de ce type
d’événement se trouve consigné au verso d’une peinture sur papier
présentant un cheval et un chameau. Au début de la dynastie Song,
e n 966, le gouverneur de la région du Hexi, où se trouvait la cité de
Dunhuang, et son épouse ont fait allumer des lampes et brûler de
l’encens dans l’ensemble des niches et grottes de Mogao. Pendant la
nuit, on (t jouer de la musique et réciter des prières, puis, le jour
venu, on (t sonner des clochettes et des claquettes. Le « grand roi » (t
copier dans les grottes mêmes le Grand sūtra  des noms du Bouddha, et
une copie fut donnée à chacun des dix-sept monastères de Dunhuang,
tandis qu’une copie supplémentaire était envoyée dans la préfecture
de Xizhou (la région de l’actuelle Urumchi) pour accomplir un vœu.

À cōté de ces copies votives, qui sont exécutées probablement dans un
cadre aussi bien collectif qu’individuel, les copies dites « de
bibliothèque » semblent obéir à des règles plus strictes. Il est possible
de déceler deux raisons de copier des textes bouddhiques, soit pour
compléter les lacunes dans une bibliothèque, soit pour y ajouter de
nouvelles traductions de sūtra ou de nouvelles compilations :
biographies de moines éminents, documents historiques, catalogues
du canon, etc.

La première situation répond aux conséquences de l’usage des
manuscrits. Les ouvrages, conservés dans la bibliothèque d’un
monastère, sont sortis pour les cérémonies de lecture à diverses
occasions. À vrai dire, on ignore si chaque monastère de Dunhuang
disposait d’un canon bouddhique complet ou bien si l’un d’entre eux,
voire plusieurs, conservaient un exemplaire de référence, à partir



desquels les textes les plus en usage ou les plus prisés étaient copiés.
Tous les monastères n’eurent pas la même importance, et il est certain,
d’après les ex-libris qui subsistent, que beaucoup de manuscrits
appartinrent successivement à plusieurs monastères. Les manuscrits
sont également prêtés aux scribes pour des copies. Leur manipulation
entraîne des dommages, perte ou détérioration. Le début des rouleaux
est la partie la plus exposée aux déchirures. Il y a à cela plusieurs
raisons. D’évidence, le début d’un rouleau est plus souvent manipulé
que le milieu ou la (n, car le déroulage et le roulage provoquent des
tensions fortes, surtout pour les longs rouleaux, et ces tensions
s’accroissent notamment vers la (n du réenroulement. Le ruban qui
tient le manuscrit serré une fois roulé peut aussi entraîner des
déchirures lorsqu’il est libéré au début du déroulage, car l’opération
de roulage de cette partie droite, au fur et à mesure que le manuscrit
est lu ou consulté, se fait autour de la seule baguette de maintien
servant à (xer le ruban, sans que l’on puisse serrer le rouleau autour
d’elle comme on peut le faire autour du bâton (nal qui sert en même
temps de guide pour le roulage. Le frottement du bâton contre le
papier est aussi une source de détérioration. C’est pourquoi les
inventaires et les récolements de bibliothèques monastiques font état,
à plusieurs reprises, de l’état dégradé des manuscrits. Ils précisent
bien entendu si un rouleau est complet, s’il a disparu, ou bien si une
partie, « la tête », « la queue », ou encore la feuille de couverture, biao,
manquent. Les manuscrits qui ne sont pas ou peu empruntés sont
sujets aux attaques des animaux – morsures de rongeurs, crottes de
mouches –, voire au pourrissement. Il est donc nécessaire de les
restaurer. C’est ce à quoi semble s’appliquer un apprenti bibliothécaire
tel que Daozhen, alors jeune moine âgé de dix-neuf ans :

La 5e année Changxing, un an jiawu (934), au 15e jour du 6e

mois, le (dèle Daozhen, moine du monastère des Trois
Royaumes, ayant constaté que, dans la bibliothèque de son
monastère, les ouvrages et les enveloppes des écritures et
des commentaires n’étaient pas au complet, a d’abord
frappé le sol du front et, avec dévotion, fait un serment,
exprimant le vœu d’aller dans toutes les bibliothèques et les
maisons pour chercher les ouvrages anciens et
endommagés, de les rassembler dans son monastère, d’en
restaurer le début et la (n pour qu’ils se transmettent aux
générations futures, a(n que leur éclat embellisse la
doctrine mystérieuse pendant dix mille générations et mille
automnes4.

Il semble que l’année suivante, en 935, Daozhen avait accompli son
vœu. Il a restauré onze exemplaires ou rouleaux d’écritures diverses et
a copié deux sūtra. Il a de plus remis en état les soixante enveloppes
regroupant les six cents rouleaux du Grand sūtra de la perfection de
gnose, ainsi que treize exemplaires de divers sūtra. On ne sait pas si le



jeune monteur-relieur était vraiment aussi copiste ou si son travail n’a
pas consisté plutôt à la restauration, comme tend à l’indiquer le
colophon de l’un des sūtra qu’il disait vouloir copier. On ne le retrouve
pas mentionné comme scribe par la suite, mais il allait faire carrière et
devenir directeur du clergé à Dunhuang. Ce qui est sûr, c’est que les
parties manquantes des manuscrits étaient complétées par l’ajout des
feuilles ou des morceaux de feuilles nouvellement copiées ou parfois
par la réintroduction des passages tirés d’autres manuscrits. C’est
l’une des raisons qui nous font estimer qu’un manuscrit a été écrit par
plusieurs mains. Les déchirures qui n’entraînaient pas de lacunes
textuelles étaient réparées à partir du collage de morceaux de papier
venant de manuscrits mis au rebut.

Ces activités de restauration s’inscrivaient dans un cadre monastique
et, malgré l’exemple particulier mentionné ci-dessus, elles devaient
relever plutôt de l’organisation courante, sauf si elles faisaient suite à
un récolement provoqué par une situation préoccupante. Il fallait dans
ce cas entreprendre de faire venir des exemplaires complets et
corrects a(n qu’ils servent de modèle. Pour ce qui est des ouvrages
récemment inclus dans le canon bouddhique, il faut sans doute opérer
une distinction entre les textes plus ou moins isolés et les nouvelles
entrées, groupées et intégrées oYciellement au catalogue canonique.
Les bibliothèques des monastères de Dunhuang respectaient les
classi(cations du canon bouddhique oYciel comme son contenu, ce
qui n’empêchait pas la circulation de sūtra apocryphes refusés par les
catalogueurs oYciels de la capitale ou inconnus d’eux. Parmi les
ouvrages nouveaux, il faut donc compter ces apocryphes qui se
présentaient comme étant de nouvelles traductions. S’ajoutent des
traductions faites en Chine occidentale ou en Asie centrale, qui ne
furent pas incorporées au canon, ainsi que les commentaires dus aux
maîtres locaux, comme la traduction du Sūtra d’Amitāyus à l’époque de
l’occupation de Dunhuang par le Tibet (781-848).

Des listes de nouvelles copies d’ouvrages e�ectuées au cours de
plusieurs années, s’échelonnant en quatre séries couvrant dix ans,
font état d’un total d’environ 340 textes en 1 560 chapitres ( juan),
regroupés en 138 enveloppes, ce qui équivaut à près de 30 % de
l’ensemble du canon bouddhique en volume. Il s’agissait alors
d’entreprises collectives de copie. La liste des ouvrages à copier étant
dressée, de même que celle des scribes, les ouvrages à copier sont

Figure 2. Note du disciple Daozhen concernant son vœu
de restauration des écritures bouddhiques, 935, manuscrit
chinois de Dunhuang.



distribués le plus souvent par enveloppes. Chacune contient environ
une dizaine de rouleaux, parfois plus s’il s’agit de sūtra très courts qui
peuvent être écrits sur un même rouleau. Le terme désignant le
rouleau, juan, désigne également une unité textuelle, un ouvrage
comptant au minimum pour un juan, mais pouvant s’étaler sur
plusieurs dizaines de juan.

Les documents de Dunhuang contiennent des listes de distribution de
feuilles de papier pour copie des ouvrages par monastère, sans que
l’on puisse savoir quelle était l’instance qui détenait et fournissait les
feuilles. On peut supposer que les quantités de papier nécessaires
étaient acquises par un monastère auquel était versé, par une ou des
donations, le montant du papier. On sait, grâce à des comptes annuels
de monastères, que les magasins de ceux-ci pouvaient conserver des
stocks de feuilles de papier ; mais, pour les années exprimées, ces
comptes ne font pas état de dépenses prélevées sur ces stocks, ni
d’ailleurs de rentrées de papier. Les documents relatifs à la
distribution de papier qui subsistent ne font état, pour leur part, que
de la répartition par rouleau du nombre de feuilles de papier données
à un scribe. Le compte des feuilles était tenu scrupuleusement et
chaque copiste ne recevait que le nombre de feuilles nécessaires. Le
compte était assez facile à tenir puisque le nombre des caractères
d’écriture était connu, de même que le nombre de colonnes total, le
nombre de colonnes par feuille de papier et le nombre de caractères
d’écriture par colonne.

Si l’on ne sait rien du circuit de l’encre, on dispose d’un compte des
pinceaux. Ceux-ci sont fournis par un laïc, peut-être un fabricant.
Deux cent soixante-huit pinceaux ont été décomptés entre la (n du
4e mois et le début du 11e mois, vraisemblablement d’une même année.
Quatorze livraisons ont lieu, variant de quatre à quarante-quatre
pinceaux chacune.

En l’absence d’informations claires sur les procédures de copie,
plusieurs questions restent en suspens : la copie se faisait-elle
collectivement ou dans l’isolement ? La copie d’un texte bouddhique
s’effectuait-elle à partir d’un exemplaire prêté au scribe ou bien sous la
dictée ? Existait-il des séances de copie collective pour des sūtra qui
devaient être copiés en de multiples exemplaires comme le Sūtra
d’Amitāyus au ix e siècle ? On peut penser que di�érents procédés ont
eu cours. Plusieurs documents mentionnent la présence de tables à
sūtra (ou à écrit), dont on peut penser qu’il s’agissait de tables basses
servant à la lecture et à l’écriture. Dans le cas d’un rouleau à copier, le
scribe devait y disposer à la fois le rouleau maître et celui qu’il avait à
remplir. Comment étaient-ils maintenus ouverts? Plusieurs textes de
sūtra traduits au début du viii e siècle ont été recopiés au ix e et au x

e siècle, avec une particularité qui montre que la copie se faisait à partir
d’un exemplaire source. Au début du viii e siècle, l’impératrice Wu



Zetian avait ordonné que quelques caractères d’écriture, une
quinzaine, soient modi(és. Les nouvelles graphies furent donc
utilisées de manière systématique jusqu’à la (n de son règne en 705,
date à laquelle elles furent abandonnées. On constate la régularité de
leur usage jusqu’en des contrées aussi éloignées de la capitale que
Dunhuang. La copie d’exemplaires contenant ces graphies
particulières posa parfois un problème aux copistes qui avaient
tendance à rétablir les graphies habituelles. Encore fallait-il pouvoir
identi(er avec certitude les graphies particulières au règne de
l’impératrice Wu. Précisément, on peut constater certaines hésitations
de la part des copistes.

Un seul document se rapporte au paiement des travaux de copie, qui
donne une liste de quinze moines et fonctionnaires auxquels sont
remis une paire de chaussures, un miroir et un ustensile dont on
ignore la nature. L’un des rares moments sur lesquels nous disposons
d’informations est celui de la révision. Deux termes sont employés à
cet e�et, kan et jiao. S’ils sont parfois employés l’un pour l’autre, leur
signi(cation di�ère : le premier indique la comparaison de la copie
avec le manuscrit à copier, tandis que le second indique plutôt la
révision et la correction des graphies. Une liste de copistes et de
réviseurs, datée probablement de 942, indique pour chaque personne,
moine ou fonctionnaire, les caractères fautifs dont ils sont
responsables dans la copie d’un texte. Une autre liste présente les
passages fautifs d’un texte, repérés dans chaque rouleau, avec
l’indication précise des caractères erronés ou manquants et des
caractères corrects. Une troisième, établie lors de la copie d’un sūtra
en caractères d’or, donne également les caractères manquants et ceux
qui doivent leur être substitués, ainsi que les caractères super_us.
Cette comptabilité était e�ectuée après le travail de révision lui-
même. Chaque feuille comportant une erreur de copie, un caractère
fautif, oublié ou super_u, une colonne en doublon, etc., était marquée
par le réviseur d’un signe indiquant que la feuille devait être écartée.
Généralement, la feuille entière était soustraite au rouleau. Parfois, le
copiste lui-même s’apercevait qu’il avait commis une erreur avant
même d’achever la copie d’une feuille. Il s’arrêtait alors de copier,
laissant la feuille inachevée. Un grand nombre de ces feuilles nous sont
parvenues, car elles furent conservées et réemployées par la suite
pour écrire des brouillons au verso. Au ix e et au x e siècle, il était en
e�et courant à Dunhuang, sans doute en raison d’une insuYsance de
papier, de copier des textes bouddhiques au dos de manuscrits
inutilisés, qu’il s’agisse de textes taoïques, souvent mis au rebut à cette
époque, de rouleaux de documents administratifs devenus inutiles,
voire de copies bouddhiques. Parfois même, un rouleau constitué de
feuilles écartées, mêlées ou non à d’autres feuilles de rebut, servait de
support à une nouvelle copie. Une quarantaine de copies fautives,
dont les feuilles ont été écartées lors de la révision et conservées
ensuite ensemble, nous révèlent les di�érents motifs d’erreurs: une



colonne issue d’un autre passage du texte écrite par erreur, un
caractère manquant dès le début du manuscrit, une colonne
manquante, une omission d’un passage de cinquante-trois caractères,
une répétition de trois colonnes, quelques caractères manquants,
quelques caractères erronés, une inversion de caractère, etc. Dans le
cas d’un passage qui n’est pas à sa place, on peut se demander si
l’erreur vient d’une mauvaise localisation dans le manuscrit source ou
bien si l’attention du copiste a été perturbée par un passage mémorisé.
D’autres raisons qu’il vaudrait la peine d’explorer sont toutefois
possibles.

Les quatre moments mis en avant pour percevoir certaines pratiques
de copie dans la Chine médiévale ne portent que sur l’expérience de la
copie bouddhique. Il ne saurait être question, malgré un nombre
important de manuscrits du taoïsme dans les fonds de Dunhuang, de
fournir une information quelconque sur les pratiques de copie dans
cette sphère, sauf à avancer que ces pratiques devaient être assez
semblables. Il n’en serait pas de même pour les textes du
confucianisme, autre ensemble canonisé. La copie y est une constante
qui subsistera par-delà la naissance de l’imprimerie. Tandis que la
copie bouddhique cèdera la place à la reproduction mécanique, les
mérites obtenus en paiement des impressions valant ceux de la copie,
la recherche de l’authenticité, la collation des textes, la révision
incessante visant à restituer les paroles et les écrits des sages de
l’Antiquité guideront inlassablement les lettrés.

De même que dans l’Occident médiéval, les scriptoria chinois sont des
lieux de production du savoir ; il s’agit d’un savoir essentiellement
canonique, qu’il soit bouddhique ou taoïque, voire confucianiste, d’un
savoir religieux ou moral. Les copies de sūtra et autres textes
bouddhiques, nouvellement traduits et inclus oYciellement dans le
canon, sont ainsi disséminées dans l’Empire chinois, jusque dans ses
con(ns ; chaque bibliothèque d’une certaine importance doit contenir
l’ensemble des textes oYciellement reconnus comme canoniques,
qu’il s’agisse des paroles du Bouddha rapportées dans les sūtra, des
ouvrages de discipline, des textes doctrinaux ou relatifs à l’histoire du
bouddhisme, conformément aux catalogues qui les recensent.

Parallèlement, les sūtra les plus populaires ou « à la mode » sont
abondamment reproduits par des copistes professionnels, à la
demande des (dèles. Ces copies ne sont pas destinées à être lues,
récitées ou recopiées. Elles (nissent généralement dans le trésor du
monastère auquel elles sont o�ertes, gage de l’acte méritoire opéré
par le fidèle.

Le cadre confucéen de la copie est di�érent. En e�et, le savoir
canonisé, constitué par les textes fondateurs du corpus confucianiste,
est d’abord appris et connu par cœur dès la plus tendre enfance. À
l’exception du milieu scolaire, la copie semble beaucoup plus s’exercer



de manière individuelle, solitaire. Si l’un des objectifs est la
transmission, celle-ci passe d’abord par la restitution du texte
authentique. Les procédures de copie sont envahies par celles de la
collation et de la révision des textes, et de la correction des graphies,
tâches primordiales des lettrés.

Notes

1. Voir l’article d’Éric Trombert, p. 942.
2. Selon la traduction de Paul Demiéville.
3. Les manuscrits étaient rassemblés dans des enveloppes de tissu ou
de bambou tissé, elles-mêmes protégées par des housses.
4. Pékin, ms., xin 329.

Bibliographie

Drège, 1991 : Jean-Pierre Drège, Les Bibliothèques en Chine au temps des
manuscrits (jusqu’au x e  siècle), Paris.
Drège, 2006 : J.-P. D rège, « Les colophons des manuscrits de Dunhuang »,
in J.-P. Drège (éd.), Études de Dunhuang et Turfan , Genève.
Fujieda, 1961 : Fujieda Akira, « Toban shikaiki no Tonkō », Tōhō gakuhō,
31, p. 199-292.
Fujieda, 1966-1969 : Fujieda Akira, « The Dunhuang Manuscripts : a
General Description », Zinbun, 9, p. 1-32 ; 10, p. 17-39.
Gernet et Wu, 1970 : Jacques Gernet et Chi-yu Wu, Catalogue des manuscrits
chinois de Touen-houang (fonds Pelliot de la Bibliothèque nationale), vol. 1,
Paris.
Giles, 1957 : Lionel Giles, Descriptive Catalogue of the Chinese Manuscripts
from Tun-huang in the British Museum, Londres.
Lalou, 1939-1961 : Marcelle Lalou, Inventaire des manuscrits tibétains de
Touen-houang conservés à la Bibliothèque nationale, 3 vol., Paris.
Lalou, 1940 : M. Lalou, « Tun-huang Tibetan Documents on a
Dharmadhāna », Indian Historical Quarterly , 16, 2, p. 292-298.
Lalou, 1954 : M. Lalou, « Les manuscrits tibétains des grands
Prajñāpāramitā trouvés à Touen-houang », in Silver Jubilee Volume of the
Zinbun-kagaku-kenkyusyo, Université de Kyoto, p. 257-261.
Lalou, 1957 : M. Lalou, « Les plus anciens rouleaux tibétains trouvés à
Touen-houang », Rocznik Orientalistyczny, 21, p. 49-52.
La Vallée-Poussin, 1962 : Louis De La Vallée-Poussin, Catalogue of the
Tibetan Manuscripts from Tun-huang in the India Office Library, Oxford.
Nishioka, 1985 : Nishioka Soshū, « Sashū ni okeru shakyō jigyō », in
Zuichō Yamaguchi (éd.), Kōza Tonkō, vol. 6. Tonkō kogo bunken , Tokyo,
p. 379-393.
Savitsky, 1984 : L. S. Savitsky, « Tun-huang Tibetan Manuscripts in the



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  SAVO IRS ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E  ( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :  D A M I E N  R I S T E R U C C I ,  I M A G I L E ,  M Y  S C I E N C E  W O R K.  D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

Collection of the Leningrad Institute of Oriental Studies », in L. Ligeti
(éd.), Tibetan and Buddhist Studies Commemorating the 200  th Anniversary of
the Birth of Alexander Csoma de Kőrös, Budapest, p. 281-290.
Schneider, 1995 : R. Schneider, « Les copies de sūtra défectueuses dans
les manuscrits de Touen-houang », in J.-P. Drège (éd.), De Dunhuang au
Japon : études chinoises et bouddhiques oBertes à Michel Soymié, Genève,
p. 141-161.
Soymié, 1983-1995 : Michel Soymié (éd.), Catalogue des manuscrits chinois
de Touen-houang (fonds Pelliot de la Bibliothèque nationale), vol. 3, 4, 5, Paris.
Takeuchi, 1995 : Takeuchi Tsuguhito, Old Tibetan Contracts from Central
Asia, Tokyo.
Thomas, 1951 : Frederick William Thomas, Tibetan Literary Texts and
Documents Concerning Chinese Turkestan, Londres.
Van Schaik, 2002 : Sam Van Schaik, « The Tibetan Dunhuang
Manuscripts in China », Bulletin of the School of Oriental and African Studies ,
65, 1, p. 129-139.
Sources manuscrites

Manuscrits de Dunhuang, Londres, ms. Or. 8210 / S. 2711, 4117,
4211, 4411, 5663, 5818, 5824, 6314 ; Ch. 73.xv.5 et vol. 57, fol. 220.
Manuscrits de Dunhuang, Paris, Pelliot chinois, ms. 2179, 3010,
3017, 3205, 3459, 4525, 4619 ; Pelliot tibétain, ms. 999, 1078.
Manuscrits de Dunhuang, Pékin, ms. nai 88 / 0747, zhou 43, xin 329
(ex. Otani 333).
Manuscrit de Dunhuang, Saint-Pétersbourg, Dh.1058.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Le scriptorium de Dunhuang au début du vi e siècle
	Les copies de sūtra à la capitale au vii e siècle
	Les copies sino-tibétaines de Dunhuang au ix e siècle
	Copie et révision à Dunhuang au x e siècle
	Bibliographie
	Nos partenaires


