
Secrets de famille : prêtresSecrets de famille : prêtres
et astronomes à Uruk àet astronomes à Uruk à
l’époque hellénistiquel’époque hellénistique

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 440-461p. 440-461

Rituel de temple
‘Chaque jour de l’année, pour le principal repas du matin, tu disposes,
outre les vases shappu appartenant aux bols de libation, dix-huit vases
shappu en or sur la table d’o�rande du dieu Anu. Parmi ceux-ci, tu
arranges en présence d’Anu : sept shappu à droite – trois avec de la
bière d’orge, quatre avec de la bière labku – sept à gauche – trois avec
de la bière d’orge, un avec de la bière labku, un avec de la bière nâshu,
un avec de la bière zarbâbu, ainsi que du lait dans un shappu d’albâtre,
et quatre shappu en or avec du vin tiré…’‘Main de Shamash-ētir, *ls
d’Ina-qibît-Anu, *ls de Shibqât-Anu. Tableau contenant les rites du
culte d’Anu, les rites de la puri*cation pure, les règles rituelles de la
royauté, y compris les rites de puri*cation divine du Rêsh, de l’Eshgal,
l’Éanna et des autres temples d’Uruk ; les activités rituelles des prêtres
d’incantation, des prêtres de lamentation, des chanteurs et des
artisans, qui tous sont soumis au […], sans parler de tout ce qui
concerne les apprentis, en accord avec le contenu des tablettes que
Nabopolassar, roi du pays de la Mer, apporta d’Uruk. Puis Kidin-Anu
d’Uruk, prêtre d’incantation des dieux Anu et Antu, descendant
d’Ekur-zâkir, grand prêtre du temple du Rêsh, a vu ces tablettes au
pays d’Élam, et, sous les règnes des rois Séleucos et Antiochos, il les a
copiées et apportées à Uruk 1.’

Précepte astronomique
‘[…] du premier point stationnaire jusqu’à l’opposition […]’‘[… en]
Cancer et Lion : 7° 12’ rétrograde ;’‘[… en] Vierge et Balance : 6° 48’
rétrograde ;’‘[… en] Scorpion et Sagittaire : 6° 24’ rétrograde ;’ ‘[… en]
Capricorne et Verseau : 6° rétrograde ;’‘[… en] Poissons et Bélier : 6° 24’

Eleanor Robson

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=269


rétrograde ;’‘[… en] Taureau et Gémeaux : 6° 48’ rétrograde.’ ‘[…] Main
de Shamash-ētir, *ls d’Ina-qibît-Anu, [*ls de Shibqât-Anu, descendant

de] Ekur-zâkir. [Uruk, …] étaient rois2.’

Contrat
‘Anu-uballissu, *ls d’Illut-[Anu, *ls de] Anu-uballit, descendant de
Kurî, de son plein gré, a vendu 1/6 plus 1/9 d’un jour [le 1er] jour, le
24e jour et le 30e jour, un total de 1/6 plus 1/9 d’un jour ces jours-là et
1/3 d’un jour le 27e jour de la prébende du Serviteur du Temple devant
les dieux Anu, Antu, Enlil, Éa, Papsukkal, Ishtar, Bêlet-sêri, Nanâya,
Bêlet-sha-Rêsh, Sharrahîtu, et tous les dieux de leur temple,
mensuellement [tout au long des mois de l’année], les o�randes guqqû
et eshêshu et tout ce qui touche à la prébende du Serviteur du Temple
qui est avec ses frères et tous ses partenaires, pour 1/3 de mines
d’argent raKné, des statères d’Antiochos en bon état, comme prix de
vente [complet], à Anu-bêlshunu, *ls de Nidinti-Anu, *ls d’Anu-uballit,
descendant de Sîn-lege-unninnî, à perpétuité…’

(Témoins : neuf au total, dont six descendent de Ahi’ûtu, un de Hunzû,
un de Lushtammar-Adad et un Kurî.)

‘Dumqi-Anu, *ls de Kidin-Anu, scribe sur parchemin du domaine
d’Anu. Shamash-ētir, scribe, *ls d’Ina-qibît-Anu, *ls de Shibqât-Anu,
descendant d’Ekur-zâkir. Uruk, 10e mois, 21e jour, an 119, Antiochos et
Antiochos son fils étaient rois3.’

Prélude : trois genres, un seul scribe
Ce rituel de temple, ce précepte astronomique et ce contrat ont tous
été écrits dans la cité d’Uruk, au sud de l’Irak, à près de 300 kilomètres
au sud de la ville moderne de Bagdad, au début du ii e siècle avant notre
ère. Ils survivent pour avoir été gravés sur des tablettes d’argile quasi
impérissables, qui ont résisté deux millénaires durant sous forme
d’artefacts archéologiques avant d’être illicitement arrachés aux sites
où ils reposaient encore au début du xx e siècle. Ils sont en cunéiforme,
écriture complexe en forme de coins, alors déjà vieille de trois
millénaires, tandis que leur langue est un mélange d’akkadien, langue
sémitique, et de sumérien, isolat linguistique. À cette époque, près de
cent cinquante ans après qu’Alexandre le Grand eut conquis la
Babylonie, la plupart des habitants de la région parlaient araméen ou
grec et pratiquaient des écritures alphabétiques sur des médias



périssables comme le papyrus (à l’exemple du scribe sur parchemin
évoqué dans le contrat cité). Encore un siècle, et le cunéiforme devait
disparaître complètement à Uruk après trois millénaires d’utilisation.
À bien des égards, il est donc déjà extraordinaire que ces documents
aient été écrits ainsi, a fortiori qu’ils aient subi le passage du temps et
soient restés relativement intacts.

Traditionnellement, les documents de ce type ont été déchi�rés et
analysés de manière entièrement séparée : les historiens des religions
ont interprété le rituel comme une preuve décisive de la continuation
du culte babylonien au cœur de la période hellénistique ; les historiens
de la science ont salué, dans ce précepte, un témoignage de la
première astronomie mathématique du monde ; et les historiens du
droit et de l’économie se sont servis du contrat de vente et d’autres
analogues pour étudier l’achat et la vente de parts dans le revenu du
temple. Cependant, ainsi que l’indiquent leurs colophons, tous ces
documents qui paraissent n’avoir aucun rapport sont de la main d’un
seul et même homme : un certain Shamash-ētir, *ls d’Ina-qibît-Anu,
*ls de Shibqât-Anu, descendant d’Ekur-zâkir. Qui était Shamash-ētir ?
Qu’est-ce que ces documents, et d’autres analogues, nous apprennent
de sa vie intellectuelle et de son milieu social ? Et le fait qu’il ait vécu
et travaillé à Uruk, au ii e siècle avant notre ère, plutôt qu’ailleurs et en
d’autres temps, a-t-il quelque rapport matériel avec ses écritures ?

Cette exploration recourra à des moyens tant textuels que matériels.
Une lecture attentive de la structure et de la texture des écrits de
Shamash-ētir mettra en évidence des éléments importants du discours
savant à Uruk. Les colophons par quoi ils se terminent sont tout aussi
importants que les écrits savants eux-mêmes. Les colophons sont des
seuils paratextuels qui se situent hors du corps principal d’une œuvre,
mais servent de trait d’union entre les intentions de l’auteur et la
réception du lecteur, « qui o�re à tout un chacun la possibilité
d’entrer, ou de rebrousser chemin4 ». Comme le font apparaître les
exemples donnés plus haut, ils contiennent de précieux
renseignements sur l’identité et les intentions des propriétaires et des
scribes des tablettes. En*n, l’examen des sites archéologiques où ces
tablettes ont été découvertes (quand ils sont connus) éclaire le monde
matériel et l’environnement construit dans lequel Shamash-ētir et ses
confrères savants opéraient.

Portée intellectuelle
Qu’écrivait d’autre et que possédait Shamash-ētir ? Sans perdre de vue
qu’une bonne partie de ses écrits n’ont pas survécu, commençons par
une liste de toute sa production intellectuelle connue, en laissant de
côté pour l’instant ses écrits juridiques.



Rituels

On trouve d’abord des écrits rituels qui se terminent par un colophon :

(a) Rituels d’o�rande quotidienne pour les temples d’Uruk (sans date)
5 ; Colophon : voir section I.

(b) Rituels équinoxiaux du dieu Anu pour le 7e mois (sans date)6 ;
Colophon :

Copie d’Uruk, écrit et contrôlé d’un vieux tableau. Tablette
d’Anu-uballit, *ls de Nidinti-Anu, descendant de Hunzû,
prêtre d’incantation d’Anu et Antu, Uruk. Main de
Shamash-ētir, *ls d’Ina-qibît-Anu, *ls de Shibqât-Anu,
descendant d’Ekur-zâkir.

Shamash-ētir écrivit les deux tablettes, une pour lui-même et une pour
Anu-uballit Hunzû, sur qui nous reviendrons.

Le rituel (a), dont on a donné des extraits en commençant, décrit la
boisson, les céréales et les viandes o�ertes chaque jour de l’année, en
quatre repas, aux statues divines anthropomorphes, lesquelles ont à
leur tête le dieu du ciel Anu et son épouse Antu, qui ont séjourné dans
les divers temples d’Uruk. En dix-sept paragraphes en prose, il spéci*e
les récipients, les quantités et les lieux d’o�rande. Le plus souvent, le
texte s’adresse directement au lecteur, à la deuxième personne,
comme à celui qui accomplit ces actes, sauf quand il s’agit
d’instructions données au personnel de cuisine et qui sont alors
formulées à la troisième personne. C’est le cas des rituels de
préparation de la nourriture :

En actionnant la meule, le broyeur récite la bénédiction :
« Ô (étoile) Chariot, ils ont remonté le semoir au paysage7.»

Il en va de même quand des interdits sont formulés au passif :

Au temple de Shamash, le mouton n’est pas servi au dieu
Shakkan8.

Le rituel (b), qui doit être accompli chaque année à l’équinoxe
d’automne, est aussi décrit au *l de paragraphes de prose, jour après
jour. Mais ici les instructions sont presque toutes données au passif,
souvent de façon assez elliptique, sans guère de quanti*cation ni de
détail, voire aucun :

Le 10e jour. De nuit, « Seigneur, respecté du Ciel et de la
Terre » pour Anu, « L’honoré du ciel » pour les dieux. À
Ubshukkinaku9, la cérémonie d’éveil du temple est
accomplie. À l’aube, la porte est ouverte et la veille se



termine. Puis l’eau est puisée pour les mains. L’huile est
prise, le principal repas du matin est servi. Les chanteurs
chantent. Le (repas) principal est débarrassé et le second
servi. Le second repas est débarrassé, puis le principal repas
du soir est servi. Les chanteurs chantent. Le second (repas)
du soir est débarrassé et la porte fermée.

Les deux tablettes, indiquent les colophons, sont des copies
d’originaux plus anciens, sur des tableaux – ce qui, soit dit en passant,
montre tout ce que l’histoire a perdu, même dans cette tradition
cunéiforme tardive. Le rituel alimentaire quotidien reçoit autorité et
antiquité à travers un récit de capture au milieu du viii e siècle, suivie
par une délivrance près de cinq siècles plus tard, vers 292-266 avant
notre ère, par un parent de Shamash-ētir.

Astronomie mathématique

On trouve aussi parmi les écrits de Shamash-ētir des tablettes
astronomiques.

(c) Précepte pour Mars : rétrogradations, fragment du Système A (sans
date)10 ; Colophon : voir section I.

(d) Éphéméride pour le premier point stationnaire de Jupiter, Système
A, pour 198-138 avant notre ère (sans date)11 ;

Colophon :

Tablette de Shamash-ētir, *ls d’Ina-qibît-Anu, *ls de
Shibqât-Anu, descendant d’Ekur-zâkir, prêtre d’incantation
d’Anu et Antu, d’Uruk. Main d’Anu-aba-utêr, *ls d’Anu-
bêlshunu, descendant de Sîn-lege-unninnî, prêtre de
lamentation d’Anu et Antu, d’Uruk. Uruk, 7e mois, 12e jour,
année 118, Antiochos et Antiochos, son fils, étaient rois. Qui
craint Anu et Antu ne l’emportera pas à dessein.

(e) Éphéméride pour le second point stationnaire de Jupiter, Système
A, pour [197]-131 avant notre ère (écrit en -192)12 ;

Colophon :

Station ultérieure de Jupiter. [Tablette de Shamash-ētir],
fils d’Ina-qibît-Anu, *ls de Shibqât-Anu, descendant d’Ekur-
zâkir, prêtre d’incantation d’Anu et Antu, d’Uruk. [Main
d’Anu-aba-utêr, *ls de] Anu-bêlshunu, *ls de Nidinti-Anu,
descendant de Sîn-lege-unninnî, prêtre de lamentation
d’Anu et Antu, d’Uruk. [Uruk, mois…, jour…], année 118,
Antiochos et Antiochos, son fils, étaient rois.

(f) Éphéméride du mouvement quotidien de Jupiter, Système A,



fragment (sans date)13 ;

Colophon :

Tablette de Shamash-ētir, fils d’Ina-[qibît-Anu ……]

(g) Table auxiliaire des pleines lunes, Système B, pour 197-187 avant
notre ère (écrit en -192)14 ;

Colophon :

Pleines lunes. [Tablette de Shamash-ētir, *ls d’Ina]-qibît-
Anu, *ls de Shibqât-Anu, descendant d’Ekur-zâkir, prêtre
d’incantation d’Anu et Antu, Uruk. Main d’Anu-aba-utêr, fils
de [Anu-bêlshunu, *ls de] Nidinti-Anu, descendant de Sîn-
lege-unninnî, scribe d’ Enūma Anu Enlil, Uruk. Qui craint Anu
et Antu ne l’emportera pas à dessein.

(h) Table auxiliaire des pleines lunes, Système B, pour au moins 195-
194 av. notre ère (sans date)15 ;

Colophon :

[Tablette de] Shamash-ētir, *ls d’Ina-qibît-Anu, *ls [de
Shibqât-Anu], descendant d’Ekur-zâkir, prêtre d’incantation
[d’Anu et Antu], chef des prêtres du Rêsh, scribe d’ Enūma
Anu Enlil, [d’Uruk]. Main d’Anu-aba-utêr, *ls d’Anu-
bêlshunu, descendant de [Sîn-leqi]-unninni, d’Uruk.

Les tablettes astronomiques de Shamash-ētir utilisent toutes le
système positionnel sexagésimal (base 60), élaboré en Babylonie à la
*n du iii e millénaire avant notre ère, puis adopté par la tradition
astronomique ptolémaïque à des *ns de mesure et de calcul du temps
16. Les textes eux-mêmes entrent dans trois catégories.

Les préceptes sont des instructions en vue des calculs astronomiques.
Le fragment (c) permet à l’astronome de calculer l’heure et le lieu des
événements signi*catifs de la trajectoire apparente de Mars dans le
ciel en indiquant les distances en degré de la rétrogradation de Mars
entre son premier point stationnaire (où la planète semble changer de
direction dans le ciel tandis que la Terre la rattrape) et l’opposition (le
point où elle semble être à l’exact opposé du Soleil). Le modèle
mathématique sous-jacent suppose que les distances entre les deux
événements sont constantes pour chaque paire de signes zodiacaux où
la rétrogradation pourrait se produire, mais que ces distances
di�èrent de 0° 24’ entre signes zodiacaux alternés17. Reposant sur



l’idée mathématique simple qu’on peut approcher des variables par
une série de constantes qui sautent de manière discontinue d’une
valeur à une autre, cette méthode avait été mise au point à Babylone,
au moins dès 320 avant notre ère. Parce que ces modèles peuvent
s’illustrer graphiquement sous la forme d’une série de lignes
horizontales de hauteurs di�érentes (bien qu’on n’ait aucune preuve
que les Anciens aient pensé en termes cartésiens), on les baptise
aujourd’hui « fonctions en escalier » ou, de manière plus neutre, on dit
qu’elles appartiennent au « Système A».

Un groupe plus important et mieux conservé de tablettes
astronomiques de Shamash-ētir (d), (e), (f) comprend un ensemble de
tables, ou éphémérides, qui prédisent le moment et le lieu
d’événements clés dans le cycle planétaire de Jupiter, calculés selon les
méthodes du Système A. Les tables (d) et (e), toutes deux écrites la
même année, indiquent les dates et les lieux, dans le zodiaque, des
premier et deuxième points stationnaires, respectivement, sur tout un
cycle planétaire, tandis qu’une autre tablette d’Uruk 18 indique, dans le
même format, les lieux et heures de sa dernière visibilité à l’ouest
avant que l’astre ne se couche19. Le fragment (f) donne la distance
quotidienne de rétrogradation de Jupiter.

En*n, le troisième ensemble de tablettes astronomiques de Shamash-
ētir comprend des tables auxiliaires pour aider à calculer les dates des
pleines lunes (g) et (h). À la di�érence de son astronomie planétaire,
cependant, le modèle mathématique qui sous-tend son astronomie
lunaire reposait sur l’idée de changements constants avec des limites
supérieure et inférieure *xes et des périodicités également *xes ; d’où
l’appellation moderne de « fonctions zigzag linéaire », ou Système B.
En tant que méthode astronomique, elle s’est pleinement imposée
autour de 260 avant notre ère et elle avait les faveurs des astronomes
d’Uruk chargés de prédire les événements lunaires.

Les mathématiques qui sous-tendent cette astronomie sont souvent
d’une élégante simplicité dans leur conception, mais d’un raKnement
qui ne laisse pas d’impressionner dans les résultats. Pour autant qu’on
le sache, les savants d’Uruk n’enregistraient pas systématiquement les
événements astronomiques, à la di�érence de leurs homologues de
Babylone, qui tinrent des journaux de leurs observations au moins

Figure 1. Tablette avec inscriptions astrologiques,
dynastie des Séleucides, 250 avant J.-C., argile, 11,5 x
19 cm. Retrouvée à Uruk (Mésopotamie), Paris, musée du
Louvre.



depuis le milieu du vii e siècle avant notre ère, accumulant ainsi

plusieurs centaines de points de données par an20. On s’accorde assez
généralement à penser que ces journaux ont dû servir de base à
l’astronomie mathématique attestée pour la première fois à la *n du iv

e siècle avant notre ère 21, mais cette relation, qui est particulièrement
problématique pour Uruk, n’a pas encore été prouvée. Force est
cependant de supposer que ce ne sont pas de simples copies d’autres
documents (comme l’étaient les écrits rituels), sans quoi les colophons
l’auraient indiqué. Il semble plutôt qu’ils aient été écrits et calculés
indépendamment, bien que les méthodes employées par Shamash-ētir
et ses collègues pour les mettre au point n’aient pas encore été
étudiées.

Réseaux intellectuels
Les colophons des tablettes de Shamash-ētir indiquent qu’il ne
travaillait pas seul. Il copia le rituel (b) pour Anu-uballit de la famille
Hunzû, tandis que les tables astronomiques (d), (e), (g) et (h) ont été
écrites pour lui par Anu-aba-utêr de la famille Sîn-lege-unninnî. Les
deux hommes écrivirent d’autres tablettes qui nous sont également
parvenues. Les dates des tablettes, quand elles sont connues,
suggèrent que des jeunes hommes écrivaient des tablettes pour des
savants plus âgés et bien établis dans le cadre de leur apprentissage.
Nous commencerons par Anu-uballit Hunzû, le maître de Shamash-
ētir.

Anu-uballit Hunzû

Trois tablettes « de la main » d’Anu-uballit ont survécu, mais aucune
qui ait été écrite « pour lui ». On lui doit une compilation non datée de
29 procédures mathématiques permettant de calculer des données
célestes pour son père Nidinti-Anu 22, tandis que pour Nidinti-Anu de
la famille Ekur-zâkir (et donc un parent plus âgé de Shamash-ētir), il
copia un chapitre de deux séries d’augures en 214 et 213 avant notre
ère 23. Sept mois seulement les séparent. La première répertorie des
observations augurales des comètes, avec leurs présages – le
chapitre 56 de la série d’augures célestes en 70 chapitres Enūma Anu
Enlil [Lorsque Anu et Enlil] ; la seconde décrit et interprète les formes
augurales de la vésicule biliaire d’un mouton sacri*é – le chapitre 55
de la série d’augures sacri*ciels standard et tout aussi longue, Bârûtu
(extispicine). La forme et le contenu des deux séries avaient été
normalisés au plus tard au vii e siècle avant notre ère 24.



Les éléments sont, il est vrai, assez maigres, mais il semble qu’Anu-
uballit Hunzû ait été éduqué par deux hommes di�érents, à la *n du iii

e siècle avant notre ère. L’astronomie, qu’il apprit de son père,
comprenait quantité de règles empiriques alternatives pour la
prédiction à court terme de phénomènes de mauvais augure tels que le
moment des éclipses de Lune ou, comme ici, la longueur du mois
lunaire suivant :

À compter du mois I de ta nouvelle année, tu remontes 18
(années) et tu observes l’amplitude relative du jour et de la
nuit au mois I de ta 18e (année). Si (au) mois I de ta 18e

(année), le jour était de 6 bêru et la nuit de 6 bêru, et du 15
au 20 du mois I, le jour était de 6 bêru 10°, et la nuit était de
5 5/6 bêru : tu soustrais 5° 40’ de la di�érence de temps
entre le lever du soleil et le coucher de la lune du premier
jour du mois II de ta 18e (année), et si cela dépasse 12° le
mois est creux ; si c’est moins, le mois II de ta nouvelle
année est plein25.

Fondée sur l’approximation suivant laquelle on dénombre 223 mois
lunaires sur dix-huit ans, relation connue depuis la *n du vi e siècle 26,
cet exemple particulier implique que l’astronome examine les données
passées, véri*e que la situation satisfait une condition quantitative
donnée, puis e�ectue un calcul simple pour répondre par oui ou par
non. Bien que le colophon ne nous dise rien des sources d’Anu-uballit,
il semble qu’il s’agisse de règles traditionnelles, peut-être connues dès
le Viie siècle avant notre ère 27. Elles sont beaucoup moins subtiles que
les préceptes appris et enseignés par Anu-aba-uter, à compter de la *n
des années 190, même si, dans leur forme, elles en sont très proches
– comme du rituel (a) qu’Anu-uballit enseigna plus tard à Shamash-
ētir.

L’astronomie et les rituels sont des compilations d’instructions de la
longueur d’un paragraphe, directement adressées au lecteur,
décrivant la manipulation quanti*ée d’objets ou de données pour
atteindre un but clairement dé*ni. Les augures qu’Anu-uballit copia
pour Nidinti-Anu paraissent venir à première vue d’une tradition très
di�érente, avec des propositions conditionnelles impersonnelles d’une
seule phrase qui rattachent l’observation des phénomènes (dans le ciel
ou dans le corps d’un animal) aux présages pour le monde :

Si une comète atteint Jupiter et qu’elles soient toutes deux
visibles : le dieu Erra dévorera le pays ; il y aura des morts
dans le pays ; le pays se rétrécira en conséquence.
Si une comète atteint Jupiter et la rattrape : le marché du
pays sera moins abondant ; variante : il y aura (des
marchés).
Si une comète atteint Jupiter et qu’elles demeurent



proches : Nergal dévorera (le pays)28.

Le lecteur n’est ni actif ni impliqué : il ne bouge ni ne calcule quoi que
ce soit ; il se contente d’observer et de comprendre le monde
environnant. Reste que les liens intellectuels entre les présages et les
instructions astronomiques sont rendus explicites dans le colophon de
la tablette astronomique :

Pour voir une décision augurale concernant le roi, tu
cherches les planètes à l’intérieur des constellations.

Autrement dit, les tablettes d’Anu-uballit traitent toutes trois des
augures dans la tradition du début du i er millénaire. Mais tandis que les
séries de présages reposent sur l’observation passive et
l’interprétation de ces phénomènes, les instructions impliquent un
engagement actif dans le monde des phénomènes et le modelage de
son avenir immédiat.

Anu-aba-utêr Sîn-lege-unninnî

Élève de Shamash-ētir, Anu-aba-utêr est un des savants les mieux
connus d’Uruk à l’époque hellénistique. Hormis les quatre tablettes
astronomiques (d), (e), (g) et (h) déjà évoquées, ont survécu sept
tablettes qu’il écrivit pour son père Anu-bêlshunu, à la *n des
années 190 avant notre ère, juste après qu’il eut écrit pour Shamash-
ētir ; cinq furent écrites pour lui en 188 par Anu-uballit, *ls d’Ina-
qibît-Anu de la famille Ekur-zâkir (vraisemblablement un jeune parent
d e Shamash-ētir). Il en posséda ou en écrivit aussi cinq autres, dont
deux copiées par son neveu Anu-balâssu-iqbi dans les années 180-170.
Plus des deux tiers de ses tablettes appliquent l’astronomie
computationnelle des Systèmes A et B ; les autres sont des
incantations, des calendriers zodiacaux ainsi qu’une collection de
problèmes mathématiques.

La première tablette qu’Anu-aba-utêr a sans doute copiée pour son
père était un chant pour le culte sumérien, avec sa traduction
akkadienne, qui devait être exécuté au cours du rituel de construction
d’un temple en 200 avant notre ère :

Quand Anu, Enlil et Éa ont créé le ciel et la terre,
fait au pays le sanctuaire de ce que contenait leur cœur,
bâti leur palais et occupé leur demeure,
du sein du peuple à la tête noire […]
ils ont nommé au pays un berger, qui approvisionnerait les
sanctuaires des dieux.



Les grands dieux sont entrés avec joie dans Ubshukkinaku
et
ont déterminé un grand destin pour lui, lui ont révélé
l’issue de leur verdict.
Je suis le berger, votre adorateur protégé.
Je me suis agenouillé devant vous, j’ai cherché votre place.
Pour l’issue de mon destin, je n’ai cessé de vous chercher
fidèle à votre commandement […]29.

Les mots résument l’interdépendance traditionnelle du temple et de la
royauté, à travers le soutien de l’institution royale et de la protection
des temples par le roi – encore une réalité à l’époque hellénistique.

Puis, au cours d’une phase d’activité astronomique intense, il écrivit
des éphémérides et des préceptes astronomiques pour la première
visibilité et le second point stationnaire de Jupiter (variante unique du
Système B) en 193 avant notre ère ainsi que pour les éclipses de lune
(Système B) en 191 et un éphéméride non daté pour la première
visibilité de Vénus en tant qu’étoile du soir (Système A)30. Un tableau
unique de tous les phénomènes planétaires et des possibilités d’éclipse
pour les années 252-242, également établi en 191, a été probablement
compilé à l’aide des méthodes des Systèmes A et B pour établir des
horoscopes31. À peu près à la même époque, il *t des copies de deux
documents d’une tradition relativement plus ancienne : en 192, un
calendrier tabulaire où augures d’éclipse lunaire, signes zodiacaux,
cités, temples, pierres et plantes sont systématiquement liés et, sans
indication de date, une tabulation illustrée pour un schème du
mouvement de la Lune, où chaque signe zodiacal est divisé en
12 micro-signes32.

Quelques années plus tard, seulement, en 188, Anu-uballit de la famille
Ekur-zâkir (vraisemblablement apparenté à Shamash-ētir), écrivit cinq
tablettes astronomiques identi*ables pour Anu-aba-utêr : deux tables
auxiliaires pour les pleines lunes dans le Système B, qui utilisent les
mêmes valeurs clés que la table (g) évoquée plus haut33 ; et des
éphémérides planétaires pour le premier point stationnaire de Mars
(Système A), les oppositions de Saturne (Système B) et la première
apparition de Mercure comme étoile du soir (Système A) – seule
éphéméride d’Uruk connue pour Mercure34.

E n 182 avant notre ère, le neveu d’Anu-aba-utêr, Anu-balâssu-iqbi,
écrivit, pour lui, une autre table auxiliaire dans le Système B pour
donner les positions quotidiennes de la Lune au cours de l’année
suivante :

pour la vie de son souae, pour la prolongation de ses jours,
pour la santé de sa semence, pour le renforcement de ses
fondations, pour qu’il n’attrape aucune maladie35.



Puis, en 176, le même copia, pour lui, un hymne sumérien, avec
traduction akkadienne, destiné à être joué lors de la construction

rituelle d’une timbale36. Parmi les autres tablettes, non datées,
appartenant à Anu-aba-utêr, *gurent une compilation d’instructions
pour résoudre dix-sept problèmes mathématiques simples, un
fragment d’éphéméride astronomique non identi*ée et un ensemble
détaillé de préceptes pour Saturne utilisant les deux Systèmes A et B37.

Réseaux familiaux
Les colophons nous permettent de situer Shamash-ētir dans cinq
générations de savants sur une période de quarante ans.

Famille Ekur-
zâkir Hunzû

Sîn-
lege-

unninnî

Dates
d’écriture

avant notre
ère

Dates de
propriété avant

notre ère

Gén. 1 Nidinti-
Anu

Nidinti-
Anu — 214-213

Gén. 2 Anu-
uballit 214-213 —

Gén. 3 Shamash-
ētir

Anu-
bêlshunu — 200, 193-191

Gén. 4 Anu-aba-
utêr 200, 193-191 188, 182, 176

Gén. 5 Anu-
uballit

Anu-
balâssu-
iqbi

188, 182, 176 —

S’il est peut-être hasardeux de tirer trop d’inférences d’un aussi petit
ensemble de données (et ce n’est qu’un sous-ensemble du corpus
savant connu d’Uruk à l’époque hellénistique), on y perçoit des
con*gurations suggestives qui ne laissent pas d’intriguer.
Premièrement, on semble observer un glissement dans le type
d’astronomie transmise. Tandis qu’Anu-uballit Hunzû (2e génération)
n’apprit apparemment que des méthodes de prédiction à court terme,
fondées sur des périodicités simples, Anu-uballit Ekur-zâkir (5e

génération) a été exclusivement formé aux méthodes de calcul
sophistiquées des Systèmes A et B. Anu-bêlshunu (3e génération) et
Anu-aba-utêr (4e génération) ont pratiqué les deux approches aussi
bien que l’horoscopie. Et tandis que les collections traditionnelles
d’augures n’étaient copiées que par les hommes plus âgés, on note une
conservation systématique des rituels des temples et des chants du



culte.

Il est aussi frappant de constater que les membres de trois familles
seulement ont fait partie de ce réseau intellectuel. De fait, la prise en
compte de tout le corpus savant de l’époque hellénistique aurait pour
e�et de multiplier au moins par deux le nombre des noms du tableau,
mais n’y ajouterait qu’une seule famille : les descendants d’Ahi’ûtu 38.
Des pères instruisirent leurs *ls (Nidinti-Anu et Anu-uballit Hunzû ;
Anu-bêlshunu et Anu-aba-utêr Sîn-lege-unninnî), mais les envoyèrent
aussi s’instruire chez les membres d’autres familles : Anu-uballit
Hunzû forma Shamash-ētir, qui forma Anu-aba-utêr, qui forma Anu-
uballitEkur-zâkir.

Les jeunes générations de la famille Sîn-lege-unninnî ajoutèrent aux
colophons de leurs tablettes astronomiques des injonctions du style:
« Qui craint Anu et Antu ne l’emportera pas à dessein39 »; « Qui craint
Anu, Enlil et Éa ne l’emportera pas à dessein40 »; et une fois : « Celui
qui sait peut montrer [à celui qui sait] ; l’ignorant ne [verra] pas. [Du
tabou] d’Anu, Enlil [et Éa, les grands dieux]41. » Tout cela donne à
penser que le cercle restreint des savants dont nous déduisons
l’existence des colophons a été dans les faits rigoureusement protégé :
seul avait accès à ce matériel un in*me nombre d’hommes d’un
minuscule groupe social.

À Uruk, les familles savantes avaient de longues généalogies. Les
descendants d’Ahi’ûtu, Hunzû, Ekur-zâkir et Sîn-lege-unninnî sont tous
attestés comme scribes dans la cité, à compter du vi e siècle; des
membres des deux dernières familles furent aussi intellectuellement
actifs42. Mais, aux yeux des savants eux-mêmes, leurs familles
n’étaient pas simplement enracinées: une tablette copiée en 165 par le
*ls d’Anu-aba-utêr, Anu-bêlshunu (qui reçut le nom de son grand-
père), présente son ancêtre Sîn-lege-unninnî comme le premier des
sages postdiluviens, prétendument sous le règne de Gilgamesh lui-
même43.

L’univers intellectuel de Shamash-ētir s’inscrivait dans son réseau
social. Le document juridique qu’il écrivit (contrat cité) montre que
l’acheteur de la prébende n’était autre qu’Anu-bêlshunu Sîn-lege-
unninnî, et que sept des neuf témoins étaient issus des familles Ahi’ûtu
et Hunzû. Le vendeur et les témoins restants ne viennent que de deux
autres familles : les descendants de Kurî et de Lushtammar-Adad.
Aucun contrat de mariage ne nous est parvenu de l’époque
hellénistique à Uruk, mais des acheteuses ou vendeuses de prébendes
de temple indiquaient à l’occasion le nom de leurs maris. Ainsi
connaissons-nous plusieurs intermariages : avant 217, Maqartu et,
avant 207, Belêssunu Hunzû épousèrent tous deux des Ekur-zâkir,
tandis qu’Antu-banât Lushtammar-Adad entra par le mariage dans la
famille Ahi’ûtu, avant 157 44.



Hors du confortable réseau familial, cependant – et, de plus en plus, à
l’intérieur de celui-ci –, la société d’Uruk s’hellénisait toujours
davantage. Le Ahi’ûtu qui épousa une Antu-banât, par exemple, était
connu sous le nom d’Antiochos, alors que son père et son *ls
utilisaient les noms babyloniens familiers Ina-qibît-Anu et Anu-
balâssu-iqbi ; génération après génération, leur famille devait faire un
usage sans cesse accru de noms grecs45. Il est probable (mais
impossible à prouver) que ceux qui n’utilisaient pas le cunéiforme
étaient encore plus enclins à adopter une nomenclature grecque. Que
les noms et la langue fussent une a�aire de choix, on peut le voir à
deux inscriptions de l’oncle paternel d’Antiochos Ahi’ûtu, qui
supervisa les réparations au temple d’Anu, le Rêsh, en 202 avant notre
ère. Une inscription en cunéiforme sur brique, retrouvée parmi des
ruines, indique pour une part : « Anu-uballit, dont l’autre nom est
Kephalon, *ls d’Anu-balâtsu-iqbi » a reconstruit ce temple, « au nom
de la vie d’Antiochos, roi des pays, mon seigneur ». Une autre
inscription sur brique, du temple de la déesse Inana, l’Eshgal, indique
simplement : « Anu-uballit, dont l’autre nom est Kephalon » – ni en
cunéiforme ni en grec, mais en araméen alphabétique46 !

Milieu professionnel
Anu-uballit / Kephalon a supervisé la reconstruction du temple d’Anu,
au Rêsh ; nous avons également vu que Shamash-ētir copia des rituels
(a) et (b) destinés à y être accomplis, rédigea des contrats de vente
pour ses parts de prébendes, et en était devenu le grand prêtre au
moins en 192 avant notre ère (h). Qu’était-ce au juste que le Rêsh ? Et
quelles étaient les relations légales et professionnelles des savants
avec lui ? Pourquoi copiaient-ils à la fois des rituels et de l’astronomie
dans une telle atmosphère de secret ?

Le temple du Rêsh a été découvert au cours des fouilles archéologiques
allemandes e�ectuées à Uruk (1928-1941, 1954-1989). Le Rêsh remonte
sans doute au vii e siècle avant notre ère, mais le bâtiment exhumé est
entièrement imputable au travail d’Anu-uballit / Kephalon en 202. Il
s’agissait d’une construction réellement monumentale de briques
cuites et de boue, dominant la cité. L’édi*ce complexe mesurait
210 mètres de long, sur 170 mètres de large et 7 mètres de haut,
organisé autour de neuf cours principales, au moins, avec, de chaque
côté, une rangée simple ou double de chambres.

Sa façade était délicatement en retrait et étayée avec des frises de
briques vernissées blanc et or représentant des étoiles, des plantes et
des animaux. Les sanctuaires d’Anu et de son épouse, Antu, adossés à
une énorme ziggourat de quelque 10 000 m2, formaient le centre du
complexe, mais le Rêsh abritait aussi au moins vingt autres sanctuaires



et installations pour des statues de dieux47.

Dans un entrepôt, les archéologues ont retrouvé les sceaux d’argile de
rouleaux de papyrus disparus de longue date, avec de brèves
descriptions en grec. Dans un autre, où avaient déjà été e�ectuées des
fouilles clandestines, se trouvaient près de 140 tablettes, en
cunéiforme, datées de 322 à 162 : hymnes et rituels, comme on pouvait
s’y attendre, mais aussi horoscopes, collections d’augures et ouvrages
d’astronomie, sans oublier un nombre signi*catif de documents
juridiques48. Plusieurs tablettes savantes appartenaient à l’apprenti de
Shamash-ētir, Anu-aba-utêr 49, et l’on s’accorde généralement à
penser que nombre des autres tablettes évoquées plus haut ont été
illicitement exhumées sur le même site.

Les colophons de ces tablettes révèlent que les savants associés de
Shamash-ētir étaient tous des prêtres d’une espèce ou d’une autre :
leur apprentissage achevé, les Hunzû et Ekur-zâkir portaient tous le
titre de « prêtre d’incantation d’Anu et Antu », tandis que les Sîn-lege-
unninnî étaient des « prêtres de lamentation d’Anu et Antu » –
tablettes (b), (d), (e), (g), (h). La tablette (h) montre que Shamash-ētir
s’éleva jusqu’à devenir le grand prêtre du Rêsh et porta, en outre, le
titre de « Scribe d’ Enūma Anu Enlil » (série d’augures célestes), tandis
qu’Anu-aba-utêr ne gagna cette dernière épithète qu’au cours de son
apprentissage astronomique avec Shamash-ētir, en 192 avant notre
ère – tablette (g).

Les savants subvenaient à leurs besoins en investissant dans la terre et
dans le temple. Contemporain de Shamash-ētir, Anu-bêlshunu Sîn-
lege-unninnî apparaît au moins dans dix documents juridiques, qui,
ajoutés à la date de naissance donnée dans son horoscope et ses
tablettes savantes, permettent d’obtenir un remarquable tableau de sa
vie professionnelle et familiale50. Autour de ses 20 ans, Anu-bêlshunu
écrivit des tablettes savantes à la fois pour son père et Anu-bêlshunu
Ahi’ûtu. À ce stade de sa carrière et par la suite, il écrivit aussi des
documents juridiques pour d’autres. Il hérita de terres, en 224, à l’âge
de 25 ans, puis de nouveau en 210, à la mort de son père. Son *ls aîné,
Nidinti-Anu, commença à écrire des tablettes, pour lui, au moins à
partir de 204. Il avait alors 45 ans: si Nidinti-Anu suivit la même
carrière que son père, il devait avoir alors entre 18 et 22 ans, et Anu-
bêlshunu l’aurait eu entre 23 et 27 ans. Se maria-t-il pour créer une
famille après avoir terminé son apprentissage et avoir accédé à la
propriété ?

Le *ls cadet d’Anu-bêlshunu, Anu-aba-utêr, commença à écrire des



tablettes astronomiques pour son père, au plus tard en  193, alors
qu’Anu-bêlshunu avait 56 ans : Anu-aba-utêr serait-il né après le
second héritage de son père ? Au milieu de la cinquantaine, Anu-
bêlshunu acheta, par deux fois, des parts dans la prébende de « ceux
qui ont leur entrée au temple », signe peut-être que sa fortune avait
crû en même temps qu’il s’était élevé. Il fut économiquement actif au
moins jusqu’à 65 ans : sa présence est attestée pour la dernière fois,
comme témoin de la vente d’une terre urbaine, en 186.

Reste en*n à résoudre l’énigme de l’activité astronomique des
savants : on voit bien pourquoi, en tant que prêtres, il leur fallait
posséder et comprendre les rituels complexes du temple. Mais le
premier objet de leur culte était Anu, le dieu du ciel, et nombre de ces
rituels devaient donc être accomplis à des moments signi*catifs d’un
point de vue céleste. Certains de ces moments avaient leur place
régulière dans le calendrier : ainsi des rituels équinoxiaux (b).
D’autres, comme les rituels propitiatoires entourant la réparation des
temples, a*n de ne pas déranger leurs habitants divins, devaient être
accomplis « un jour propice, dans un mois propice », quand le Soleil, la
Lune et les planètes formaient des con*gurations favorables dans le
ciel51. En*n, à l’occasion d’événements célestes particulièrement
inquiétants, comme les éclipses de Lune, les prêtres étaient chargés
d’amadouer le courroux des dieux par des lamentations publiques
rituelles52. Tous ces rituels étaient élaborés et coûteux, nécessitant
beaucoup de préparatifs et de dépenses, comme dans la fabrication
rituelle de timbales53. En 531, dans un épisode de triste mémoire, les
prêtres de lamentation d’Uruk, tous de la famille Sîn-lege-unninnî,
avaient été l’objet d’une enquête oKcielle du temple pour s’être
lamentés d’une éclipse de Lune qui ne s’était pas produite54. L’épisode
devait obliger les générations suivantes à améliorer considérablement
leurs capacités de prévision, mais aussi à garder jalousement leur
savoir comme autant de secrets professionnels hérités. Shamash-ētir
et ses collègues amélioraient encore leurs méthodes astronomiques,
génération après génération, et pouvaient donc être assurés
d’accomplir leurs devoirs de prêtre à temps, à chaque fois sans
embarras pour leur héritage professionnel et familial ou leur temple.

Notes

1 . AO 6451, obv. 1-5, rev. 43-50 (L inssen, 2004, p. 176-178). Dans les
traductions de ces œuvres antiques, les ellipses – … – représentent une
omission ; les mots entre crochets [xxx] ont été rétablis par les
éditeurs modernes ; les ellipses entre crochets […] signalent des
passages qu’il a été impossible de restaurer, et les mots entre
parenthèses ont été ajoutés dans un souci de clarté. Les auteurs



anciens n’utilisaient pas de ponctuation.
2. Ist U 150 rev. (Neugebauer, 1955, p. 373-374).
3. HSM 913.2.181 (7498), lignes 1-10, 28-30 (Wallenfels, 1998, p. 33-38).
Le système de datation suit l’ère séleucide, qui a commencé en 311
avant notre ère.
4. Genette, 1987, p. 8.
5. AO 6451 (Linssen, 2004, p. 172-183).
6. AO 6459 + AO 5465 (Linssen, 2004, p. 184-196).
7. AO 6451, obv. 44-45 (Linssen, 2004, p. 177).
8. AO 6451, rev. 40 (Linssen, 2004, p. 179).
9. La cour centrale du Rêsh (Downey, 1988, p. 26-27).
10. Ist U 150 (Neugebauer, 1955, no 803 N).
11. AO 6476 + Ist U 104 (Neugebauer, 1955, no 600 L). Cette tablette et
(e) paraissent former un ensemble avec Ist U 102 (Neugebauer, 1955,
no 606 E), éphéméride d’Uruk pour la dernière visibilité de Jupiter
pour au moins 199-151 avant notre ère, sans que le colophon ait
survécu.
12. A 3434 (Neugebauer, 1955, no 601 M).
13. Ist U 163 (Neugebauer, 1955, no 651 O).
14. Ist U 109+ (Neugebauer, 1955, no 171 F). La table se poursuit in A
3419+ (Neugebauer, 1955, nº 174 W), possession d’Anu-aba-utêr et
écrite par le jeune parent de Shamash-ētir, Anu-uballit, en 187 avant
notre ère. Anu-aba-utêr écrivit aussi une table des éclipses lunaires
couvrant la même période, et peut-être en se servant de cette table,
pour son père, en 190 avant notre ère.
15. Ist U 135 (Neugebauer, 1955, no 163 H). Ist U 140 et Vat 7828 + Ist U
153 (Neugebauer, 1955, no 163, 164) continue cette table au moins
jusqu’en 154 avant notre ère ; mais, les colophons n’ayant pas survécu,
on en ignore les auteurs.
16. Le système positionnel sexagésimal de Babylone est à l’origine de la
division moderne des heures, degrés et minutes en 60.
17. Swerdlow, 1998, p. 100-104.
18. Voir n. 2, p. 445.
19. Swerdlow, 1998, p. 94-96.
20. Hunger et Sachs, 1988.
21. Par exemple, Swerdlow, 1998, p. 17 ; Rochberg, 2004, p. 148.
22. AO 6455 (Brack-Bernsen et Hunger, 2002).
23. MLC 1865 (Clay, 1923, no 12) ; AO 6450 (Largement, 1957).
24. Brown, 2000, p. 254-256 ; Rochberg, 2004, p. 63-65.
25. AO 6455 rev. 5-7 (B rack-Bernsen et Hunger, 2002, p. 15). 1 bêru = 2
heures = 30° de temps (en sorte qu’il y a 30 x 12 = 360° par jour). Les
mois « creux » de 29 jours étaient traditionnellement jugés de mauvais
augure (Brown, 2000, p. 113).
26. Brown, 2000, p. 261.
27. Brown, 2000, p. 197-207.
28. AO 6450 obv. 29-30 (Largement, 1957, p. 243).
29. W 20030 / 6 obv. 1-22 (Mayer, 1978, p. 438-439). Les trois lignes



restantes de l’hymne sont trop lacunaires pour être traduites. Le
colophon est également endommagé ; le nom du scribe n’est conservé
que sous la forme « Anu-[…] ». Un manuscrit du rituel du bâtiment lui-
même, qui mentionne cette lamentation sur rev. 10, a été copié par
Anu-bêlshunu pour son père Nidinti-Anu, en 231 avant notre ère
(Linssen, 2004, p. 296).
30. A 3426 (Neugebauer, 1955, no 640 + 820 Q) ; Ao 485+ (Neugebauer,
1955, no 135 + 220 U) ; A 3415 (Neugebauer, 1955, no 400 D).
3 1 . A 3405 (Steele, 2000). On connaît cinq horoscopes d’Uruk. La
plupart sont établis pour des clients anonymes, mais l’un d’eux a été
dressé pour le père d’Anu-aba-utêr, Anu-bêlshunu, né en 249 avant
notre ère (Beaulieu et Rochberg, 1996) – peut-être par Anu-aba-utêr.
La partie concernée de A 3405 est malheureusement brisée,
empêchant la con*rmation d’un lien entre les deux documents. Voir
aussi Pearce et Doty, 2000.
32. VAT 7815, V AT 7847 + AO 6448 (Weidner, 1967 ; Brack-Bernsen et
Steele, 2004).
3 3 . VAT 7852 (Neugebauer, 1955, no 161 V), parallèle à VAT 7811
(Neugebauer, 1955, no 160), probablement écrit l’année précédente,
mais sans colophon ; et A 3419+ (Neugebauer, 1955, no 174 W), qui est
une continuation directe de la table auxiliaire (g).
34. AO 6481 (Neugebauer, 1955, no 501 Y) ; VAT 7819 (Neugebauer,
1955, no 702 Z) ; A 3424+ (Neugebauer, 1955, no 300 P).
35. AO 6492 (Neugebauer, 1955, no 194 Zc).
36. W 20030/1 (Mayer, 1978, p. 432-437). Un manuscrit du rituel de la
timbale lui-même, AO 6479, qui mentionne cette hymne à la ligne II 15,
a été copié par Anu-aha-ittannu, autre membre de la famille Sîn-lege-
unninnî, à une date inconnue (Linssen, 2004, p. 252-262).
37. AO 6484 (Neugebauer, 1935-1937, I, p. 96-107); W 20030/111 (Van
Dijk et Mayer, 1980, no 86); A 3418 (Neugebauer, 1955, no 802 Zd).
L’accroche montre que la tablette suivante de la série contenait des
préceptes pour Mars. Il s’agit d’un duplicata partiel de AO 6477
(Neugebauer, 1955, no 801), dont le colophon n’a pas survécu, et qui
donne des préceptes à la fois pour Mercure et pour Saturne.
3 8 . En 229 avant notre ère, par exemple, Anu-bêlshunu Sîn-lege-
unninnî (3e génération) copia une série de problèmes mathématiques
formulés verbalement autour du temple de Mardouk, à Babylone, pour
Anu-bêlshunu, *ls d’Anu-balâtsu-iqbi, descendant d’Ahi’ûtu (AO 6555 :
George, 1993, p. 109-119, 414-434).
3 9 . Ist U 109+ (Neugebauer, 1955, no 171 F) ; AO 6476 + Ist U 104
(Neugebauer, 1955, no 600 L) (tous les deux par Shamash-ētir pour
Anu-aba-utêr). Ao 6492 (Neugebauer, 1955, no 194 Zc) : (Anu-aba-utêr
– Anu-balâtsu-iqbi) ajoute : « Puissent les dieux Adad et Shala
emporter qui l’emporte. »
40. VAT 7847 + AO 6448 (Weidner, 1967) (Anu-bêlshunu – Anu-aba-
utêr).



41. AO 485+ (Neugebauer, 1955, no 135 + 220 U) (Anu-bêlshunu – Anu-
aba-utêr).
42. Kümmel, 1979, p. 122, 130-131 ; Beaulieu, 2000, p. 5-6.
43. W 20030 / 7 (Van Dijk et Mayer, 1980, no 89).
44. Mcewan, 1982, p. 118-120.
45. Doty, 1988, p. 100.
46. Doty, 1988, p. 97. Anu-uballit / Kephalon Ahi’ûtu était le frère du
père d’Antiochos, Ina-qibît-Anu, et d’Anu-bêlshunu, qui forma Anu-
bêlshunu Sîn-lege-unninnî, en 229 avant notre ère – voir n. 2, p. 455.
47. Downey, 1988, p. 17-28.
48. Downey, 1988, p. 25 ; Van Dijk et Mayer, 1980.
49. Les tablettes ici mentionnées sous les numéros de fouille W 20030 :
voir n. 1, p. 452, n. 3 et 454 et n. 1, p. 455.
50. Indications détaillées in Beaulieu, 2000, et in Pearce et Doty, 2000.
51. Linssen, 2004, p. 100-108, 283-305 ; et n. 1, p. 452.
52. Linssen, 2004, p. 109-115, 306-320.
53. Linssen, 2004, p. 92-99, 252-282 ; et n. 3, p. 454.
54. Beaulieu et Britton, 1994.

Bibliographie

Sources

Clay, 1923 : Albert T. Clay, Babylonian Records in the Library of J.
Pierpont Morgan, IV. Epics, Hymns, Omens and Other Texts , New Haven.
Hunger et Sachs, 1988 : Hermann Hunger et Abraham J. Sachs (éd.),
Astronomical Diaries and Related Texts from Babylonia, I. Diaries from 652
B.C. to 262 B.C., Vienne.
Mcewan, 1982 : Gilbert Joseph P. M cewan (éd.), Oxford Editions of
Cuneiform Texts, IX. Texts from Hellenistic Babylonia in the Ashmolean
Museum, Oxford.
Neugebauer, 1935-1937 : Otto Neugebauer (éd.), Mathematische
Keilschrifttexte, 3 vol., Berlin.
Neugebauer, 1955 : O. Neugebauer (éd.), Astronomical Cuneiform
Texts., 3 vol., Londres. Thureau-Dangin, 1922 : François Thureau-
Dangin, Textes cunéiformes du Louvre, 6. Tablettes d’Uruk à l’usage des
prêtres du temple d’Anu au temps des Séleucides, Paris.
Van Dijk et Mayer, 1980 : Johannes J. A. Van Dijk et Werner R.
Mayer, Texte aus dem Rêsh-Heiligtum in Uruk-Warka , Berlin.
Wallenfels, 1998 : Ron Wallenfels, Seleucid Archival Texts in the
Harvard Semitic Museum : Text Editions and Catalogue Raisonné of the
Seal Impressions, Groningue.

Autres références

Beaulieu, 2000 : Paul-Alain Beaulieu, « The descendants of Sîn-lege-
unninnî », in J. Marzahn et H. Neumann (éd.), Assyriologica et
Semitica. Festschrift für Joachim Oelsner, Münster, p. 1-16.



Beaulieu et Britton, 1994 : Paul-Alain Beaulieu et John Britton,
« Rituals for an Eclipse Possibility in the 8th Year of Cyrus », Journal
of Cuneiform Studies, 46, p. 73-86.
Beaulieu et Rochberg, 1996 : Paul-Alain Beaulieu et Francesca
Rochberg, « The Horoscope of Anu-bêlshunu », Journal of Cuneiform
Studies, 48, p. 89-94.
Brack-Bernsen, 1997 : Lis Brack-Bernsen, Zur Entstehung der
babylonischen Mondtheorie : Beobachtung und theoretische Berechnung
von Mondphasen, Stuttgart.
Brack-Bernsen et Hunger, 2002 : Lis Brack-Bernsen et Hermann
Hunger, « TU 11 : a Collection of Rules for the Prediction of Lunar
Phases and of Month Lengths », SCI-AMVS – Sources and
Commentaries in Exact Sciences, 3, p. 3-90.
Brack-Bernsen et Steele, 2004 : Lis Brack-Bernsen et John M. Steele,
« Babylonian Mathemagics : Two Mathematical Astronomical-
Astrological Texts », in Ch. Burnett, J. Hogendijk, K. Plofker et
M. Yano (éd.), Studies in the History of the Exact Sciences in Honour of
David Pingree, Leyde, p. 95-125.
Brown, 2000 : David Brown, Mesopotamian Planetary Astronomy-
Astrology, Groningue.
Doty, 1988 : L. Timothy Doty, « Nikarchos and Kephalon », in Maria
de Jong Ellis et al. (éd.), A ScientiAc Humanist : Studies in Memory of
Abraham Sachs, Philadelphie, p. 95-111.
Downey, 1988 : Susan B. Downey, Mesopotamian Religious
Architecture : Alexander through the Parthians, Princeton.
Genette, 1987 : Gérard Genette, Seuils, Paris.
George, 1993 : Andrew R. George, Babylonian Topographical Texts ,
Louvain.
Kümmel, 1979 : Hans Martin Kümmel, Familie, Beruf und Amt im
spätbabylonischen Uruk. Prosopographische Untersuchungen zu
Berufsgruppen des 6. Jahrhunderts v. Chr. in Uruk, Berlin.
Largement, 1957 : René Largement, « Contribution à l’étude des
astres errants dans l’astrologie chaldéenne », Zeitschrift für
Assyriologie, 52, p. 235-264.
Linssen, 2004 : Marc J. H. Linssen, The Cults of Uruk and Babylon : the
Temple Ritual Texts as Evidence for Hellenistic Cult Practice, Leyde.
Mayer, 1978 : Werner R. Mayer, « Seleukidische Rituale aus Warka
mit Emesal-Gebeten », Orientalia, 47, p. 431-458.
Mcewan, 1981 : Gilbert Joseph P. M cewan, Priest and Temple in
Hellenistic Babylonia, Wiesbaden.
Pearce et Doty, 2000 : Laurie E. Pearce et L. Timothy Doty, « The
Activities of Anu-bêlshunu, Seleucid Scribe », in J. Marzahn et
H. Neumann (éd.), Assyriologica et Semitica : Festschrift für Joachim
Oelsner, Münster, p. 331-342.
Rochberg, 2004 : Francesca Rochberg, The Heavenly Writing:
Divination, Horoscopy, and Astronomy in Mesopotamian Culture,
Cambridge.
Steele, 2000 : John M. Steele, « A 3405 : An Unusual Astronomical



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

Text from Uruk », Archive for History of Exact Sciences , 55, p. 103-155.
Swerdlow, 1998 : Noel M. Swerdlow, The Babylonian Theory of the
Planets, Princeton.
Weidner, 1967 : Ernst Weidner, Gestirn-Darstellungen auf
babylonischen Tontafeln, Graz.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
@nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Rituel de temple
	Précepte astronomique
	Contrat
	Prélude : trois genres, un seul scribe
	Portée intellectuelle
	Rituels
	Astronomie mathématique

	Réseaux intellectuels
	Anu-uballit Hunzû
	Anu-aba-utêr Sîn-lege-unninnî

	Réseaux familiaux
	Milieu professionnel
	Bibliographie
	Nos partenaires


