
Bagdad abbasside.Bagdad abbasside.
Le milieu intellectuel aux Le milieu intellectuel aux viiiviii  ee , , ixix   ee  et  et xx  ee  siècles siècles

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 1146-1164p. 1146-1164

L’ancienne Babylonie commença une nouvelle vie sous les Abbassides,
une dynastie d’Arabes descendants d’al-‘Abbās, oncle de Mahomet.
L’instauration du califat abbasside fut le résultat d’un complot préparé
en Iran, dans la province de Khorassan, contre les Arabes omeyyades
d e Damas. Les Omeyyades, lieutenants et successeurs du Prophète,
avaient été maîtres depuis 660 environ d’un empire qui s’étendait de
l’Inde et des con+ns de la Chine au sud de la France. Cet empire était
habité par des peuples qui n’étaient pas arabes ou musulmans :
« C’était le début du processus d’islamisation et, pour certains peuples,
d’arabisation – la dynastie omeyyade mettant plus l’accent sur le
pouvoir arabe que sur la foi musulmane. » La réaction contre cette
politique se cristallisa autour des descendants d’al-‘Abbās : pour ce
groupe, le calife devait être un membre de la famille du Prophète, ce
qui signi+ait « un retour à la pureté supposée de l’islam originel, un
État plus profondément musulman où les Iraniens islamisés auraient
une place égale à celle des Arabes1 ». D’après les sources arabes, ce fut
la victoire de Qadisiyya contre les Perses, entre 635 et 637, qui assura
aux musulmans venus d’Iran la mainmise sur l’Irak. Cette victoire près
de l’Euphrate, au sud de l’actuelle Nedjef, prépara la chute de
Ctésiphon, la capitale administrative de l’Empire sassanide.

La ville
Après la conquête de la Mésopotamie par les Arabes opposés à Damas,
auxquels se joignirent des indigènes iraniens, la région eut comme
centre administratif la ville de Bagdad. Fondée par al-Mansūr (754-
775) , Bagdad devait succéder à Babylone et supplanter les anciennes
villes gréco-perses de Séleucie et Ctésiphon. Les ruines de Babylone
– Babil, comme l’appellent les anciens écrivains arabes – se trouvaient
à quelque 85 kilomètres au sud de Bagdad, sur la route moderne de

Javier Teixidor

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=120


Bagdad à Hilla. À l’époque abbasside, Babylone était un village, selon le
géographe Ibn Hawkal qui, vers 988, en décrit les restes comme
d’imposants monuments. Les renseignements anciens sur l’histoire et
la destruction de Babylone étaient confus, selon l’avis de Yakut,
l’encyclopédiste arabe (1179-1229) : on savait seulement que la
nouvelle ville était l’héritière du monde culturel babylonien, complexe
et en partie oublié. Vers le nord, le Tigre et l’Euphrate reliaient Bagdad
à Mossoul et à la haute Mésopotamie. À une trentaine de kilomètres au
sud-est de la nouvelle ville, il y avait Ctésiphon, l’ancienne capitale, al-
Madā’in, « les villes », comme l’appelaient les Arabes, quatre ou cinq
agglomérations principales, qui s’étendaient le long des deux rives du
Tigre, reliées par un pont de bateaux. Lorsque al-Madā’in tomba aux
mains des Arabes en 637, la famille royale sassanide, les nobles et
l’armée avaient pris la fuite, mais l’exilarque des juifs, le catholicos et
les prêtres manichéens restèrent avec une population pour l’essentiel
stable. La vie politique et sociale de ces communautés ne changea
radicalement qu’avec la consolidation de Bagdad comme métropole et
le développement de son active vie culturelle. La fondation de Bagdad,
par le calife abbasside al-Mansūr en 762, est regardée à bon droit
comme l’un des événements les plus importants de l’histoire du
monde islamique. Tabari raconte comment le calife al-Mansūr, arrivé
sur le lieu qui devait devenir sa capitale, +t sa prière du soir et, le
lendemain matin, après une nuit de repos, posa lui-même la première
brique de la ville. Le calife avait compris que le lieu pouvait être un
nœud de communications grâce à l’Euphrate, au Tigre et aux
nombreux canaux de la région. Babylone et Séleucie-Ctésiphon en
avaient déjà témoigné dans le passé. Al-Mansūr voulut faire de Bagdad
un centre politique, économique et culturel indépendant des Arabes
de Syrie, et pour cela il lui fallait s’écarter de la politique omeyyade et
s’appuyer sur les Arabes établis en Iran. Les historiens sont d’accord
pour souligner qu’avec la fondation de Bagdad l’élément iranien acquit
une plus grande importance. Les Abbassides consacrèrent cette
politique en donnant à leur État un aspect iranisé où ne manquait pas
les anciennes traditions administratives sassanides. La position
géographique de Bagdad était propice à cette ouverture. Les routes
terrestres et Ruviales convergeaient vers ce centre, véritable nombril
du monde à l’époque abbasside, y apportant les richesses matérielles et
spirituelles de toutes les régions.

Bagdad fut principalement construite en brique crue. La ville, avec ses
forti+cations et son plan intérieur, ressemblait à une grande
forteresse. Les traditions arabes considèrent la ville ronde d’al-Mansūr
comme un exemple remarquable et unique d’urbanisme; pourtant ce
plan circulaire n’était pas inconnu dans le Proche-Orient ancien. Des
traditions impériales y sont perceptibles, ainsi qu’en témoignent la
séparation entre le calife et son peuple, la taille grandiose du palais et
de la mosquée, la division de la population en quartiers distincts qui
pouvaient être fermés et gardés la nuit. Les Abbassides introduisirent



au moment de la fondation de Bagdad une innovation caractéristique :
le palais constituait le centre de la ville, et ce n’est qu’à la +n de son
règne qu’al-Mansūr +t construire un nouveau palais, à l’extérieur de
l’enceinte circulaire, sur les bords du Tigre. La mosquée de Bagdad fut
construite en brique et non plus en pierre de taille, comme la mosquée
des Omeyyades à Damas. La nouveauté la plus marquante du bâtiment
était l’apparition du minaret; il ne semble pas avoir existé avant les
Abbassides. Dans les premiers temps, l’édi+cation des mosquées était
une obligation sociale qui revenait au souverain en tant que
représentant de la tribu. Les fondements de l’Islam impliquaient
l’union irréductible de la religion et de la politique, et le même édi+ce,
la mosquée, était le centre des deux domaines. La « mosquée du
vendredi » était la mosquée- cathédrale qui se diTérenciait par ses
dimensions et surtout par son statut de centre de réunion urbain des
autres lieux de culte dans les aires rurales. La vie religieuse fut souvent
troublée par des atteintes à l’unité de la communauté islamique.
L’opposition entre sunnites et chiites marqua profondément la vie de
Bagdad dès le commencement, et les chroniques font état de violences
dans les mosquées, mais aussi de combats de rues, lors de la guerre de
succession entre le calife Amin et son frère al-Maamūn. Les habitants
d e Bagdad, ceux de la ville ronde comme ceux des quartiers
périphériques, étaient loin de vivre dans le calme; on peut se
demander comment la ville a pu connaître l’essor intellectuel qui fut le
sien aux ix e et x e siècles dans ce climat de tension politique et
religieuse. Les anciens historiens indiquent que les habitants avaient
l’esprit vif, porté aux sciences et aux différentes spéculations.

Il est diUcile de donner une estimation de la population de Bagdad à
l’époque de son apogée au x e siècle. On comptait alors, paraît-il,
1 500 bains, et les traditions soulignent que chaque bain desservait à
peu près 200 maisons ; si chaque maison comptait environ cinq
personnes, la population de Bagdad aurait pu être de 1,5 millions
d’âmes. Quand on voulut évaluer les compétences des médecins a+n
de ne donner licence d’exercer qu’à ceux qui étaient quali+és,
860 furent admis. Le nombre de bateaux vers la +n du ix e siècle était
estimé à 30 000, celui des mosquées était probablement incalculable
parce qu’à côté des grandes mosquées existaient aussi des chapelles
qui faisaient oUce de lieux de prière. Vers 903, le géographe Ibn al-
Faqih pouvait bien mentionner Bagdad comme une des merveilles du
monde, à côté de sujets aussi dissemblables que l’artisanat chinois, les
chevaux grecs, la faune du Nil, les produits du Yémen, les palmiers de
Bassora, les étoTes d’Ispahan, les soies de la Caspienne, le phare
d’Alexandrie et l’église d’Édesse 2.

Le califat abbasside était une institution religieuse. Les Abbassides
voulurent appliquer la doctrine de l’Islam idéal, une société sans
classes sous l’autorité d’un chef politico-religieux, issu de la famille du
Prophète et régnant selon les préceptes du Coran. Les juges nommés



désormais par le calife devaient appliquer la loi religieuse ( shari‘a)
considérée comme la seule norme valable. Le vizir était chargé
d’organiser une administration qui était composée, comme le rappelle
Maxime Rodinson, de chrétiens nestoriens « liés au sunnisme et
défenseurs de l’autorité du calife », et des musulmans chiites « tablant
au contraire sur la faiblesse du souverain3 ». En même temps, la
création de Bagdad se traduisit par la naissance d’un vaste ensemble
économique recouvrant, pour l’essentiel, l’ancienne aire hellénistique
de l’Asie occidentale et la partie méridionale de l’Empire romain. La
civilisation qui s’installa avec les Abbassides fut une civilisation
urbaine : l’appel commercial suscité par la création de nouvelles villes
ou la réanimation des anciens centres fut notable. En outre, Bagdad,
située dans l’ancien domaine sassanide, hérita d’une tradition
iranienne donnant le ton à une riche vie sociale et culturelle. Une fois
de plus, dans ce monde sémite de l’Asie occidentale, les idées
voyageaient avec les marchands, et, en l’occurrence, c’est grâce à ce
va-et-vient des personnes qu’on pouvait découvrir et acheter des
manuscrits grecs dans les régions voisines et les apporter aux lecteurs
et traducteurs installés dans la ville califale. Ces achats furent à
l’origine d’un mouvement culturel qui intégra dans le monde
islamique, de manière dé+nitive, les modes de pensée et d’action de
l’Antiquité classique. À ce propos, Dominique Sourdel remarque :

Avant même le ix e siècle, l’influence de la sagesse iranienne,
les réRexions philosophiques reposant sur des textes
antiques traduits, les essais d’apologétiques, les tentatives
visant à justi+er le mouvement chiite naissant
constituaient, à côté des progrès méthodiques des juristes
et des théologiens, les facettes d’une culture vraiment
multiforme, riche en contrastes et en confrontations
internes4.

La vie intellectuelle
Selon Ibn Khaldūn (1332-1406), dans son ouvrage al-Muqaddima, les
Arabes de la première génération de l’Islam étaient des illettrés, et
c’est pourquoi ce furent des non-Arabes, ou quelques-uns des Arabes
qui avaient reçu leur formation notamment en Irak, qui assumèrent
les tâches « de l’enseignement, de la composition et de
l’enregistrement par écrit » par lesquelles se développent les
véritables sciences. Ibn Khaldūn notait de plus que ce simple constat
ne concernait pas seulement les sciences profanes dites
« rationnelles », mais aussi les sciences religieuses dites « légales »,
c’est-à-dire tout ce qui avait trait au Coran et à ses commentaires, à
l’écriture et à la transmission des paroles et actes du Prophète, à la
jurisprudence et aux règles de grammaire5. Toutefois, l’activité



intellectuelle des religieux ne semble pas s’être développée le long des
lignes de recherche et de production littéraire des fameux hommes de
lettres de Bagdad, qui, aux viii e, ix e et x e siècles, étaient tous venus
d’horizons divers et se montraient plus concernés par la
compréhension des textes classiques que par les notions de théologie
musulmane ou de droit coranique. La Bagdad d’al-Mansūr fut
l’héritière d’un monde culturel complexe. Le Tigre et l’Euphrate la
reliaient à Mossoul et au nord de la Mésopotamie où les monastères
syriaques étaient devenus des foyers de la culture grecque. Là, outre
les commentaires bibliques, on traduisait les ouvrages philosophiques
et scienti+ques de l’Antiquité. Un autre texte important d’Ibn Khaldūn
nous renseigne sur l’inRuence qu’exerçaient par ces centres dans la
région :

Au début, les Arabes étaient des gens simples, sans intérêt
pour les arts. Mais, peu à peu, avec le développement de
l’État, ils adoptèrent une culture sédentaire, telle que nul
jusqu’alors n’en avait connue. Ils devinrent versés dans
maints arts et maintes sciences. Puis ils voulurent étudier
les sciences philosophiques. Ils en avaient entendu parler
par les évêques et les prêtres de leurs sujets chrétiens et,
d’ailleurs, la pensée de l’homme aspire normalement à
apprendre. C’est pourquoi al-Mansūr +t demander à
l’empereur de Byzance de lui envoyer des traductions
(arabes) de livres de mathématiques. L’empereur lui +t
porter le traité d’Euclide et quelques ouvrages de physique.
Les musulmans lurent et étudièrent tout cela, ce qui leur
donna le goût d’en savoir davantage6.

On peut se demander si les textes envoyés par l’empereur de Byzance
au calife al-Mansūr étaient des traductions arabes ; il paraît plus
vraisemblable que ces textes aient été des manuscrits grecs qui furent
aussitôt traduits en syriaque, une fois arrivés à Bagdad, le syriaque
étant alors la langue mère de la Mésopotamie, et ce n’est que peu après
que ces livres auraient été traduits en arabe. Le patriarche nestorien
Timothée, qui avait eu l’occasion de maintenir des rapports avec le
calife al-Mahdi (775-785) à Ctésiphon puis à Bagdad, écrivait dans une
de ses lettres :

Un ordre royal (du célèbre Hārūn al-Rashīd) nous a
demandé le Livre des topiques du philosophe Aristote, pour
que nous le traduisions du syriaque en arabe, ce qui a été
fait avec l’aide de Dieu par le moyen du maître Abou-Nouh
[auteur nestorien qui fut le secrétaire du gouverneur
musulman de Mossoul]. Quant à nos travaux, le calife les a
complètement agréés, surtout lorsqu’il les eut appréciés en
les comparant de place en place avec les autres. Que Ta
Sainteté prenne donc des informations avec intelligence et



qu’elle cherche s’il y a sur ce Livre des topiques, ou sur celui
qui réfute les sophistes, ou sur La Rhétorique, ou sur La
Poétique, quelques commentaires ou des scolies d’auteurs
quelconques en syriaque, ou s’il n’y en a pas. S’il y en a,
cherche de qui ils sont, à qui ils sont et où ils sont7.

Au viii e siècle, un prosateur en arabe, comme le Perse Ibn al-MuqaTa‘,
traduisait déjà des ouvrages écrits en pehlvi (dont Kalīla wa Dimna qui
avait rencontré un grand succès en Iran), mais aussi des traités de
logique d’Aristote existant en pehlvi. Ce fut probablement Timothée
qui transféra à Bagdad l’école de Séleucie dont les origines
remontaient au vi e siècle. Il sut créer, dans la nouvelle capitale, des
conditions de travail très favorables pour clercs et laïcs, en aidant
économiquement les monastères-écoles. La tâche lui était facilitée par
le fait que des postes très importants dans l’administration étaient
alors occupés par des chrétiens.

Au moment de la fondation de Bagdad, les chrétiens étaient les
héritiers de quatre siècles d’histoire, et le souvenir des persécutions
subies sous les Sassanides renforça sans doute leur conscience
religieuse. La plupart des chrétiens dans cette région de l’Irak
parlaient le syriaque, un dialecte de l’ancien araméen. Le syriaque
connut un développement important à partir de la +n du v e siècle, lors
des luttes théologiques qui nourrirent les dissensions politiques entre
les patriarcats de Constantinople et d’Antioche, d’un côté, et le
patriarcat d’Alexandrie, d’un autre, troublant ecclésiastiques et laïcs.
Contre le dualisme des nestoriens, les monophysites soutenaient
l’existence d’une seule nature indivisible dans le Christ. Le
nestorianisme se propageait en Perse et commençait à conquérir
l’Asie : le clivage théologique devint bientôt politique et culturel entre
la Syrie des Romains et des Byzantins, et le vaste territoire dominé par
la dynastie perse des Sassanides.

Sous les Abbassides, les chrétiens de langue syriaque jouissaient,
semble-t-il, d’un certain prestige et avaient même de l’inRuence
auprès des élites musulmanes. Les relations qu’ils avaient eues, dans le
passé, avec les patriarches de Byzance s’étaient révélées parfois
diUciles : les Perses avaient toujours regardé ces chrétiens à
l’intérieur de leur empire comme alliés des ennemis du Roi des rois. Le
concile de Chalcédoine de 451, réuni par l’empereur pour condamner
le monophysisme, avait tenté de refaire l’unité des chrétiens, mais il
ne +t que hâter la division des Églises. Une implantation intelligente
de lieux de culte et de monastères, soutenue par une hiérarchie bien
organisée des débuts du califat abbasside jusqu’au règne d’al-
Mutawakkil (847-861), marque l’apogée de l’Église nestorienne de
l’Asie occidentale. Le vii e siècle avait connu quatre grandes +gures de
la pensée syriaque : Sévère Sébokt, Athanase de Balad, Georges des
Arabes et Jacques d’Édesse. Par leurs cours et par leurs écrits, ces



savants +rent des écoles ecclésiastiques, épiscopales ou monastiques,
en haute Mésopotamie, des centres d’exégèse biblique, de théologie et
de droit mais aussi de sciences profanes comme la philosophie, la
médecine ou la musique, intelligemment intégrées dans leurs
programmes académiques. La bibliothèque du monastère de Qennesre
était riche en ouvrages philosophiques et scienti+ques. Jacques
d’Édesse fait continuellement référence, dans son commentaire des
« six jours de la Création », aux nombreux auteurs qu’il a lus, mais
malheureusement il ne mentionne pas leurs noms. Théophile fut à
Bagdad l’astrologue attitré du calife al-Mahdī. Maints détails de sa vie
sont connus grâce à Bar Hebraeus dans son Histoire abrégée des dynasties
8. On sait qu’il avait traduit les Sophistici d’abord en arabe, puis en
syriaque9. Il écrivit une chronique qu’un historien du x e siècle, Agapius
de Manbij, mentionne parmi ses sources. Théophile, homme
hautement cultivé, fut « un intellectuel de l’élite chrétienne
araméenne de son époque et un familier de la cour abbasside10 ».

Les écoles de traducteurs
Une somme imposante et variée de connaissances servit de canevas à
l’œuvre littéraire et scienti+que des hommes de lettres en activité à
Bagdad aux viii e, ix e et x e siècles; et, qu’ils soient chrétiens, musulmans
ou juifs, c’est en syriaque et en arabe que ces penseurs et traducteurs
s’exprimèrent. L’introduction de la médecine hippocratique à Bagdad
dans la seconde moitié du viii e siècle peut être considérée comme un
événement majeur dont le retentissement se +t sentir en Asie
occidentale aussi bien qu’en Europe. La discipline fut introduite par le
médecin nestorien de Jundīchabūr, Jirjis ibn Bakhtichu, qu’al-Mansūr
avait fait venir dans la capitale abbasside pour le soigner en 765.
Jundīchabūr était devenu en Iran un centre médical de première
importance sous le règne de Khosrow où Grecs, juifs, chrétiens,
Syriens, hindous et Persans se côtoyaient dans un admirable esprit de
tolérance. Durant six générations, Jirjis ibn Bakhtichu et ses
descendants devaient être les médecins préférés des califes abbassides;
le dernier mourut en 1006. Mais tous les médecins nestoriens n’étaient
pas originaires d’Iran. Ḥunayn ibn Isḥāq, un Arabe nestorien, qui est
justement célèbre comme traducteur des auteurs grecs, publia des
ouvrages médicaux qui devinrent des livres de référence au Moyen
Âge, par exemple Questions médicales, sorte d’introduction à la
médecine générale, écrite sous forme de questions et de réponses
selon un procédé courant à cette époque. Dès la première moitié du ix

e siècle, les médecins chrétiens commencent à rédiger leurs ouvrages
directement en arabe. Une intense production scienti+que ainsi que
les principes d’application transmis par les Grecs aidèrent à répandre
l’art médical. Des hôpitaux furent construits, et les califes nommèrent



à leur tête des médecins éminents. À la +n du ix e siècle, l’un de ces
médecins fut Abū Bakr al-Rāzī, connu sous le nom de Rhazes au Moyen
Âge latin. À la fin de son traité intitulé La Conduite du philosophe, al-Rāzī
écrit de lui-même :

Ce n’est pas en tant que soldat ou fonctionnaire que je tiens
compagnie au souverain, mais en tant que médecin et
convive. Deux tâches m’incombent auprès de lui : quand il
est malade, je le guéris et je soigne son corps, et quand il est
en bonne santé, je lui sers de familier et de conseiller, lui
disant – et Dieu en est témoin – tout ce que je considère
être de profit pour lui et ses sujets11.

L’intérêt des auteurs syriaques pour Aristote et, en général, leur étude
de la philosophie grecque ne doivent pas nous faire oublier qu’ils
considéraient les connaissances des Grecs comme très récentes par
rapport à celles qu’avaient possédées certains peuples du Proche-
Orient ancien. C’est précisément à partir du texte de Platon que le
savant syriaque Sévère Sébokt développe sa thèse sur la science
orientale. Il conclut :

De nombreuses générations de Grecs ne connaissaient pas
l’écriture, mais tous « mouraient sans voix », c’est-à-dire
dans le silence et comme sans intelligence. Comment donc
certains d’entre eux se vantent-ils d’être les premiers
inventeurs de la connaissance mathématique de
l’astronomie? C’est inexact certainement. Car la science
n’est pas pour la lexis, c’est-à-dire pour le langage, mais au
contraire le langage est pour la science12.

Avec les philosophes de langue syriaque, dont la recherche était
ancrée dans la tradition intellectuelle d’Alexandrie et d’Antioche, un
Orient plus ouvert à la connaissance que celui de Constantinople était
né, comme nous le prouve la réputation universelle du centre d’études
bibliques et philosophiques de Nisibe. Le polygraphe arabe al-Nadīm,
dans son ouvrage encyclopédique le Fihrist, écrit presque un siècle
après la disparition d’al-Maamūn, offre au lecteur la liste des livres que
son père, un antiquaire de Bagdad, avait pu lire et cataloguer, ainsi que
la liste de ses propres lectures et de celles de ses proches. Le monde
intellectuel du ix e et du x e siècle y est présent. Comment Bagdad est-
elle devenue le centre de la vie politique et culturelle de l’Islam ? Le
cheminement par lequel la culture hellénistique et romaine a migré
d’Alexandrie à Bagdad peut être suivi par la consignation des textes
grecs en langue arabe, une activité intellectuelle qui connut plusieurs
étapes. La première va de la dernière décennie du viii e siècle jusqu’aux
califats d’al-Maamūn (813-833) et de ses successeurs immédiats. La
« Maison de la Sagesse » à Bagdad à l’époque d’al-Maamūn eut pour
mission principale d’exécuter et de répandre les traductions des



œuvres scienti+ques et philosophiques grecques rapportées de
Byzance par les missions que lui-même y envoyait. Il est possible que
la bibliothèque de ces années n’ait pas été la première de la ville. Peut-
être existait-elle déjà au temps de Hārūn al-Rashīd (786-809) et des
Barmakides (une dynastie de vizirs iraniens sous les Abbassides vers
les années 750-809), et on aurait commencé alors à traduire des
œuvres grecques. L’institution a pu suivre une évolution : sous Hārūn
al-Rashīd, la « Maison de la Sagesse » apparaît comme une
bibliothèque réservée à l’usage du calife et de ses proches, tandis que
sous al-Maamūn des savants l’utilisent pour leurs travaux. Ce calife
n’aurait donc fait que donner une impulsion nouvelle à un mouvement
culturel qui +nit par exercer plus tard une inRuence considérable sur
le développement de la pensée islamique. Ibn Khaldūn dit que le calife
forma une équipe de traducteurs, c’est-à-dire des savants chargés de
rendre accessibles en arabe les ouvrages scienti+ques grecs arrivant
de Byzance et l’historien arabe commente :

Ils excellèrent dans les diTérentes disciplines, au point que
nul n’aurait pu faire mieux. Ils se mirent même à critiquer
le premier Maître (Aristote) sur plusieurs points. Mais ils le
tinrent pour l’autorité suprême, en raison de sa célébrité :
c’est à lui qu’ils s’en remettaient pour savoir s’ils devaient
admettre une opinion ou la rejeter. Ils écrivirent, là-dessus,
des traités complets et surpassèrent leurs prédécesseurs
dans les sciences intellectuelles13.

Philosophes et historiens de langue arabe

Le premier grand philosophe arabe est al-Kindi, du ix e siècle, né à Kufa.
Son enseignement à Bagdad fut polyvalent. Les œuvres survivantes
nous révèlent un mathématicien et un géomètre, un philosophe
intéressé à l’astronomie et à la musique.

Al-Farabi (872-950), né en Transoxiane, près de Farab, est le deuxième
en date. Il fut appelé le « deuxième maître », Aristote étant le premier.
Al-Farabi étudia la logique à Bagdad, auprès du philosophe
aristotélicien Abū Bishr Mattā ibn Yūnus, dont le succès comme
professeur fut proverbial : des centaines d’étudiants se réunissaient
chaque jour auprès de lui pour entendre lire et expliquer la logique
d’Aristote.

Dans la Bagdad des dernières décennies du ix e siècle et des premières
d u x e, la personnalité de Tabari (839-923) s’imposa comme celle du
plus illustre des historiens arabes. Originaire de la province sud-
caspienne du Tabaristan, il passa la majeure partie de sa vie à Bagdad.
Son Histoire des rois et des peuples  relate, année par année, l’histoire du
monde musulman oriental pendant les trois premiers siècles de



l’hégire.

La vie et l’œuvre d’Ibn Qutayba (828-889) se révèlent également
signi+catives pour la vie intellectuelle de Bagdad à cette époque. Ce
polygraphe sunnite, né à Kufa, fut juge dans une ville de province, puis
peut-être juge dans « le tribunal de la répression des abus » à Bassora;
il se fixa finalement à Bagdad pour se consacrer à l’enseignement.

À ces brèves notices sur les philosophes, on peut ajouter ce qu’Ibn
Khaldūn nous dit avoir appris à l’école :

Les philologues dé+nissent la littérature comme « la
conservation de la poésie et de l’histoire des Arabes,
accompagnée d’une teinture de toutes les autres sciences » :
par là, ils entendent la linguistique et le texte des sciences
religieuses, c’est-à-dire le Coran et la Sunna. Les autres
sciences n’ont rien à voir avec le sujet, sauf pour les
références à la terminologie scienti+que qu’en poésie et en
prose épistolaire les savants contemporains font, en usant
de l’allusion pour leurs +gures de rhétorique. Les hommes
de lettres sont donc tenus de connaître les vocabulaires
techniques. Nous avons entendu dire à nos cheikhs,
pendant leur cours, que la littérature reposait sur quatre
ouvrages : Le Manuel du secrétaire d’Ibn Qutayba, Le Livre du
parfait d’al-Mubarrad, La Critique littéraire et l’éclaircissement
d’al-Djahiz et Le Livre des choses rares  d’al-Qali al-Baghdadi.
Tous les autres traités littéraires ne sont que des imitations
et des développements de ceux-ci. Les auteurs modernes en
ont composé un grand nombre14.

Intellectuels de langue syriaque
Les intellectuels chrétiens de langue syriaque, nés en Mésopotamie,
furent des traducteurs acharnés, comme leurs collègues musulmans,
des œuvres des philosophes grecs, mais ne semblent pas avoir été
tourmentés par les textes non religieux qu’ils lisaient. Depuis le vi

e siècle, la notion que la philosophie est l’art des arts et la science des
sciences se fait jour dans la tradition culturelle des auteurs syriaques;
la philosophie est pour eux « la mère et la génératrice de toutes les
connaissances, toutes y puisent comme les Reuves aux sources ». Au ix

e siècle, une nouvelle étape de la recherche intellectuelle s’ouvrit grâce
à Ḥunayn ibn Isḥāq, un nestorien descendant des ‘ibad – des Arabes qui
avaient autrefois embrassé le christianisme –, né à al-Hira en 808, +ls
d’un pharmacien de la ville, la capitale du royaume lakhmide, au sud-
est de l’actuelle Nedjef en Irak. Cette ville d’al-Hira fut un foyer
d’activité et de création littéraires en langue arabe, principalement
poétique, avec une inRuence civilisatrice sur les Arabes au cours des



deux siècles qui précédèrent la conquête musulmane. L’inRuence
perse y était sensible sur les conditions de la vie matérielle et sur
l’organisation militaire. La tradition arabe place dans cette ville les
personnes, principalement des poètes, qui écrivirent pour la première
fois de vrais textes en arabe, une langue qui préparait celle du Coran.
Dans cet arabe d’al-Hira est enregistré tout ce qui se disait dans
l’Arabie du vi e et du vii e siècle : poésies, dictons, proverbes, récits
épiques. Les variations dialectales se réduisent; et, quand cet arabe se
répand hors de la péninsule, il supplante les anciennes langues,
syriaque, grec, copte, latin, recevant en retour des mots et des
concepts qui préparent sa nouvelle histoire. Ce monde culturel
constitue celui des Abbassides. Par sa naissance, Ḥunayn était donc
redevable aux cultures arabe, byzantine, syriaque et persane, mais il
manifesta une certaine prédilection pour le syriaque aux dépens de
l’arabe, auquel il reprochait de manquer de terminologie adéquate en
comparaison du syriaque, du grec ou du persan. Mais, dans leurs
traductions arabes, son école et lui évitaient le plus possible les
simples transcriptions, et ils participèrent ainsi à la création d’une
terminologie arabe15.

On sait qu’à dix-sept ans Ḥunayn réalisa sa première traduction du
grec en syriaque; il pro+ta peut-être de l’élargissement de la
bibliothèque créée par Hārūn al-Rashīd. Dominique Urvoy pense qu’il
a pu exister « d’un côté la bibliothèque au nom prestigieux, et dont on
connaît plusieurs directeurs (parmi lesquels Ḥunayn ne +gure pas), et,
de l’autre, des groupes de traducteurs rétribués par le calife, dont
Ḥunayn fut un des coordinateurs. Il est diUcile de dire s’il y a des liens
entre les deux ». Ḥunayn s’intéressa très jeune aux médicaments et à
la médecine, en particulier à l’ophtalmologie. Les historiographes
arabes connaissent Ḥunayn comme médecin du calife al-Mutawakkil,
mais c’est surtout comme linguiste et traducteur qu’il est
universellement renommé. Ḥunayn et les siens traduisaient
directement du grec, tantôt vers le syriaque, tantôt vers l’arabe, selon
des méthodes très strictes. On n’oubliera pas que, suivant l’exemple de
Galien, les auteurs syriaques, et tout spécialement Ḥunayn, ont affirmé
la relation étroite entre médecine et philosophie. Pour ces savants de
Bagdad toujours +dèles au monde hellénistique qu’ils avaient hérité
des philosophes syriaques des vi e et vii e siècles, Alexandrie restait le
lieu de référence, comme le prouve cette remarque de Ḥunayn ibn
Isḥāq sur les livres à lire :

Ceux-ci sont donc les livres auxquels ils doivent s’appliquer
dans l’école de médecine d’Alexandrie. Ils se rassemblaient
chaque jour pour lire le plus important de ces livres, tout
comme nos collègues chrétiens d’aujourd’hui se réunissent
chaque jour dans des lieux connus comme scholai a+n
d’étudier des textes importants des Anciens. Quant aux
livres restants, ils les lisaient d’habitude individuellement,



chacun pour soi-même, après avoir lu ceux que je viens de
mentionner, et nos collègues font de même avec les textes

anciens16.

Ḥunayn est sans doute la +gure dominante de ce centre culturel qu’est
la ville abbasside. On a pu le comparer à Érasme ; certes, il fut un
savant pluridisciplinaire, qui assimila la culture grecque et la
confronta à sa propre culture chrétienne syriaque et à celle du monde
arabe musulman. Les historiens soulignent également le fait que
Ḥunayn prit au sérieux ses fonctions de diacre de l’Église nestorienne
et sut participer par ses écrits au dialogue islamo-chrétien. Toujours
en quête de manuscrits à traduire, il eTectua plusieurs voyages en
Irak, en Syrie, à Alexandrie et à Byzance ; son jugement critique est
pleinement accepté par la critique moderne. Une caractéristique
remarquable de cette école de traducteurs, qui fut toujours animée par
lui, était la conviction que la traduction d’un texte n’est jamais
dé+nitive. Ibn al-Nadīm nous le rappelle à plusieurs reprises dans le
Fihrist. On revenait souvent sur les textes traduits, la révision étant
con+ée parfois à une autre personne. Cette révision constante des
traductions fut certes ressentie comme nécessaire parce que l’arabe
n’était pas toujours la langue maternelle du traducteur, mais elle n’en
constituait pas moins une politique bien délibérée de ce groupe de
traducteurs. Ecclésiastiques nestoriens, rabbins et théologiens
musulmans, médecins, mathématiciens, astronomes, logiciens, tous
semblent avoir participé à une entreprise culturelle qui reste un
moment privilégié dans l’histoire de la culture universelle. Les Banu
Musa étaient trois frères, les enfants de Musa Ibn Shakir, l’astronome
du calife al-Maamūn; tous trois furent des savants distingués en
astronomie, en mécanique et en géométrie et entretinrent d’étroites
relations avec Ḥunayn ibn Isḥāq.

De l’époque d’al-Maamūn, nous possédons une encyclopédie en langue
syriaque composée par Job d’Édesse, médecin nestorien attaché à la
Cour. Dans le titre de l’œuvre, l’auteur annonce qu’il s’agit d’un « livre
de trésors » parce qu’il dévoile tout ce que comportent les sciences
philosophiques et naturelles enseignées à Bagdad vers 817. C’est un
témoignage important sur le climat intellectuel de la ville sous les
Abbassides. L’édition syriaque de ce texte remarquable et la traduction
en anglais sont dues aux soins d’Alphonse Mingana ; le tout fut publié à
Cambridge en 1935. Job était un écrivain proli+que connu par ses
nombreuses traductions en syriaque des traités de Galien, mais il
écrivit aussi en arabe. Nous savons que ses traductions eurent
l’approbation d’un critique aussi sévère que Ḥunayn ibn Isḥāq.
L’orientaliste Paul Kraus, dans son étude sur Jabir ibn Ḥayyān, dédie
plusieurs pages à Job d’Édesse dont le livre ne s’inspire que
partiellement d’Aristote. Job est un « auteur d’une originalité



indéniable », ce qu’il ne manque pas de mettre lui-même en lumière :
il avoue qu’il n’a lu nulle part ce qui est dit dans son Encyclopédie. Peut-
être, ajoute-t-il, « un livre traitant de l’origine des choses qui existent
dans l’univers, doit se trouver quelque part, mais nous n’avons pas eu
la bonne fortune de le voir ». Kraus pense qu’il n’a pas pu emprunter
ses remarques à des sources arabes ; à cette époque, « un auteur
syriaque ou même bilingue comme Job n’aurait pas fait d’emprunt à un
ouvrage arabe. L’inRuence de la pensée arabe sur les écrivains
syriaques n’a eu lieu qu’à une date bien postérieure17 ».

La complexité de l’univers intellectuel de Bagdad, après Babylone,
Damas, Harran, Nisibe, est l’un des aspects frappants de l’Antiquité
tardive, une preuve de la fonction de relais de ces villes du Proche-
Orient qui reçurent, mêlèrent et transmirent l’essentiel de deux
cultures, la sémite et la gréco-romaine. Pendant la seconde moitié du x

e siècle, le grec commence à ne plus être compris; des philosophes
chrétiens traduisent alors très librement en arabe les versions
syriaques de l’école de Ḥunayn et mettent ensemble la dernière main
au corpus aristotélicien en arabe. Ce changement de langue
correspond à une nouvelle étape de la translation des études, et c’est
grâce à la volonté politique du pouvoir abbasside qu’il se réalise en
quelques décennies. La philosophie pratiquée par les intellectuels
syriaques dans l’horizon de la théologie chrétienne passe désormais
dans la sphère politique culturelle des califes musulmans. Le
changement de terrain social de la philosophie correspond à un
changement de fonction idéologique et à une extension du corpus
philosophique lui-même; on lit plus de textes avec les califes qu’on ne
le faisait dans les monastères ou les écoles chrétiennes, et, surtout, on
lit d’autres textes. L’Aristote logicien des syriaques cède la place à un
Aristote intégral. Alexandre d’Aphrodise, Thémistius, Simplicius et les
néoplatoniciens Plotin, Proclus, Porphyre réapparaissent ; la quasi-
totalité des grands auteurs de l’Antiquité tardive passe par les mains
des Arabes. La reconstitution, au x e siècle, du volume d’études
philosophiques faites au vi e siècle suppose, outre un respect
exemplaire de la tradition culturelle, une puissance de travail
intellectuel sans exemple dans l’histoire. Au-delà de l’étude textuelle
exista dans le milieu bagdadien une recherche philosophique qui
s’impose aujourd’hui plus que jamais pour nous révéler la richesse de
ce monde sémite ancien si proche du nôtre.

Bagdad vers la fin de l’Empire abbasside
Benjamin de Tudèle, qui visita Bagdad vers 1171, décrit la grandeur du
palais califal, avec sa muraille, ses jardins, un zoo et un lac; l’hôpital
al-‘Adudī comptait soixante médecins et un asile d’aliénés. Il trouva à
Bagdad 40000 juifs qui avaient établi dix écoles. On ne possède pas de



notions précises sur les débuts du peuplement juif dans la ville, mais il
paraît très plausible que les exilarques juifs de l’antique Babylonie
s’installèrent à Bagdad avec la cour califale. Les scholarques, gaonim,
étaient aussi présents dans la nouvelle ville, et ils étaient dotés de
l’autorité religieuse qui convenait à leur position sociale, en leur
qualité de gardiens de la tradition rabbinique. Parmi les scholarques,
la première place revient à Saadia (882-942), un Égyptien formé dans
son pays natal puis en Palestine, qui devint bagdadien « à la faveur
d’une promotion au scholarcat de Sura imposée par le manque de tout
candidat quali+é et surtout commandée par les rivalités entre les
divers chefs de faction au sein du judaïsme du ‘Iraq18 ». Saadia
composa à Bagdad ses œuvres majeures en arabe, avec des
connaissances étendues tant en littérature théologique musulmane
qu’en philosophie grecque.

Quelques années après Benjamin de Tudèle, un autre voyageur et
historien, Ibn Djubayr, visita Bagdad (né en 1145 à Jativa, à
60 kilomètres de Valence, il fut surpris par la mort, en 1217, à
Alexandrie où il s’était arrêté pour enseigner). Le califat était à
l’époque de son passage sous la domination des Turcs Saljuqides, et
Bagdad resta ainsi jusqu’en 1194, moment où le calife an-Nāsir (1180-
1225) restaura la souveraineté abbasside. Ibn Djubayr dit que la ville
s’étendait sur les rives du Tigre à l’est et à l’ouest, avec deux ponts sur
le Reuve, l’un près des palais cali+ens, et l’autre en amont. L’historien
syr iaque Bar Hebraeus (1225-1286), nous apprend, dans sa
Chronographie, que deux siècles s’écoulèrent entre la construction des
deux ponts. La ville comportait dix-sept quartiers, chaque quartier
étant une ville à part entière où se trouvaient deux ou trois bains et
des mosquées. Sur la rive occidentale, en ruine, était la ville ronde
fondée par al-Mansūr. Entre le quartier d’ash-Shari‘ et celui de la porte
d’al-Bassora, Ibn Djubayr mentionne un hôpital, construit en 918 :

Les médecins y donnent des consultations tous les lundis et
jeudis : ils examinent les malades et leur prescrivent le
traitement approprié. Ils ont sous leurs ordres des aides qui
sont chargés de préparer les remèdes et les régimes.
L’hôpital se présente comme un grand palais qui comporte
des salles et des appartements avec toutes les commodités
des logis princiers. L’eau provient du Tigre19.

Le voyageur dit qu’on trouve, à Bagdad, onze mosquées importantes
où l’on célèbre la prière du vendredi ; les mosquées secondaires sont
nombreuses, « comment seraient-elles dénombrées ? » se demande-t-
il. Dans les descriptions de mosquées, on mentionne souvent les
bibliothèques constituées avec des collections de livres provenant de
dons et de legs.

Ibn Djubayr accorde une grande attention aux madrasa. La madrasa
était alors une fondation académique récente, le résultat d’une



renaissance religieuse, mais aussi, de manière générale, d’une activité
culturelle, encouragée par le calife al-Nāsir. Ibn Djubayr mentionne
trente madrasa. Celles-ci sont le produit d’une triple évolution : il y a
d’abord la mosquée, centre d’enseignement quand elle ne sert pas à la
prière publique du vendredi ; ensuite la mosquée-hôtellerie qui
permet de loger les étudiants étrangers ; en+n les deux notions se
combinent quand, par une fondation pieuse ( waqf), la mosquée
devient un centre où l’on inculque aux élèves les textes religieux. La
connaissance du Coran et des traditions formelles provenant du
Prophète était donc la base sur laquelle se bâtit la science juridique
enseignée à la madrasa, mais la terminologie des études juridiques était
déjà développée au xi e siècle. L’une des madrasa les plus fameuses est la
Mustanzariyeh, fondée par le calife al-Mustansir (1226-1242) comme
un lieu d’enseignement du droit coranique qui devait englober les
diTérentes branches de la jurisprudence musulmane. La
Mustanzariyeh, créée à un moment où la madrasa avait pris de bonnes
racines dans la vie culturelle des Arabes, devint le modèle d’autres
madrasa aussi bien par son architecture que par son programme
d’études.

La vie intellectuelle se maintint à Bagdad de manière honorable
jusqu’à l’arrivée des Mongols. Hulagu +t un siège devant la ville, en
1258 ; ce fut la +n du califat abbasside. Après Tamerlan, qui entra dans
Bagdad en 1393 et en +t une ville provinciale, il faudra attendre 1534,
et la prise de Bagdad par Soliman le Magni+que, pour que la ville et la
région renaissent dans nouvelle vie politique, à l’intérieur du grand
Empire ottoman.

Notes

1. Rodinson, 1997, p. 14-17.
2. Miquel, 2001, p. 162-163.
3. Rodinson, 1997, p. 15.
4. Sourdel, 1999.
5. Prémare, 2002, p. 326 où il paraphrase l’historien arabe.
6. Ibn Khaldūn, VI, 18, p. 803-804.

Figure 1. «Prise de Bagdad par les armées mongoles du
prince Hulagu, le 10 février 1258», miniature extraite de
L’Histoire des Mongols de Rachīd al-Dīn, 1350, Paris,
Bibliothèque nationale de France.



7. Nau, 1929, p. 283-284 ; cf. Hugonnard-Roche, 1991, p. 197.
8. Voir Assemani, 1719 [réimpr. 1975], p. 64 et 521.
9. Hugonnard-Roche, 1993, p. 20-21 ; Gutas, 1993, p. 43, n. 64.
10. Prémare, 2002, p. 385.
11. Jacquart et Micheau, 1990, p. 58-59.
12. Nau, 1910, p. 250.
13. Ibn Khaldūn, VI, 18, p. 804. Cf. Urvoy, 1996, p. 73-74.
14. Ibn Khaldūn, VI, 43, p. 975.
15. Urvoy, 1996, p. 67-92.
16. Cité par Gutas, 1993, p. 44 ; cf. Bergsträser, 1932.
17. Kraus, 1986, p. 277.
18. Vajda, 1989, p. 99.
19. Ibn Djubayr, 1995, p. 251.

Bibliographie

Assemani, 1719 : Giuseppe Simone Assemani, Bibliotheca orientalis, I,
Rome ; réimpr. Hildesheim, 1975, p. 64 et 521.
Bergsträser, 1932 : Gotthelf Bergsträser, Neue Materialien zu Ḥ unain
ibn Is ḥ āq’s Galen-Bibliographie, Leipzig.
Burnett, 1993 : Charles Burnett (éd.), Glosses and Commentaries on
Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Texts ,
Warburg Institute Surveys and Texts, XXIII, Londres.
Dodge, 1970 : Bayard Dodge (éd.), The Fihrist of al-Nadīm. A Tenth-
Century Survey of Muslim Culture, vol. 2, New York-Londres.
Gutas, 1993 : Dimitri Gutas, « Aspects of Literary Form and Genre in
Arabic Logical Works », in Burnett, 1993, p. 29-76.
Hugonnard-Roche, 1991 : Henri Hugonnard-Roche,
« L’intermédiaire syriaque dans la transmission de la philosophie
grecque à l’arabe : le cas de l’ Organon d’Aristote », Arabic Sciences
and Philosophy, 1, p. 187-209.
Hugonnard-Roche, 1993 : H. Hugonard-Roche, « Remarques sur la
tradition arabe de l’ Organon d’après le manuscrit Paris,
Bibliothèque nationale, ar. 2346 », in Burnett, 1993, p. 19-28.
Ibn Djubayr, 1995 : Ibn Djubayr, Relation des péripéties qui surviennent
pendant les voyages (Irak), in Voyageurs arabes , trad. de l’arabe par
P. Charles-Dominique, Paris, p. 237-274.
Ibn Khaldūn, 1997 : Ibn Khaldūn, Al-Muqaddima (« Discours sur
l’Histoire universelle »), nouvelle trad. par V. Monteil, 3e éd., Arles.
Jacquart et Micheau, 1990 : Danielle Jacquart et Françoise Micheau,
La Médecine arabe et l’Occident médiéval , Paris.
Kraus, 1986 : Paul Kraus, Jābir ibn Ḥ ayyān. Contribution à l’histoire des
idées scientifiques dans l’Islam, Paris.
Miquel, 2001 : André Miquel, La Géographie humaine du monde
musulman jusqu’au milieu du xi e  siècle, Paris.
Nau, 1910 : François Nau, « La cosmographie au vii e siècle chez les
Syriens », Revue de l’Orient chrétien , 15.



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

Nau, 1929 : Fr. Nau, « L’araméen chrétien (syriaque). Les
traductions faites du grec en syriaque au vii e siècle », Revue de
l’histoire des religions, XCIX, 2/3.
Prémare, 2002 : Alfred-Louis De Prémare, Les Fondations de l’Islam.
Écriture et histoire, Paris.
Rodinson, 1997 : Maxime Rodinson, « ‘Abbāssides », Dictionnaire de
l’Islam, in Encyclopaedia Universalis, Paris.
Sourdel, 1999 : Dominique Sourdel, L’État impérial des califes
abbassides, viii e -x e  siècle, Paris.
Urvoy, 1996 : Dominique Urvoy, Les Penseurs libres dans l’Islam
classique, Paris.
Vajda, 1989 : Georges Vajda, Sages et penseurs séfarades de Bagdad à
Cordoue, Paris.
Wright, 1894 : William Wright, A Short History of Syriac Literature ,
Londres ; réimpr. Amsterdam, 1966.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	La ville
	La vie intellectuelle
	Les écoles de traducteurs
	Philosophes et historiens de langue arabe
	Intellectuels de langue syriaque
	Bagdad vers la fin de l’Empire abbasside
	Bibliographie
	Nos partenaires


