Bagdad abbasside.

ilieu i uel aux viii ©, ix X © sié
Le milieu intellectuel a € ix et x ©siécles

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 1146-1164

avier Teixidor

Lancienne Babylonie commenca une nouvelle vie sous les Abbassides,
une dynastie d’Arabes descendants d’al-‘Abbas, oncle de Mahomet.
Linstauration du califat abbasside fut le résultat d’'un complot préparé
en Iran, dans la province de Khorassan, contre les Arabes omeyyades
d e Damas. Les Omeyyades, lieutenants et successeurs du Prophete,
avaient été maitres depuis 660 environ d’'un empire qui s’étendait de
I'Inde et des confins de la Chine au sud de la France. Cet empire était
habité par des peuples qui n’étaient pas arabes ou musulmans :
« C'était le début du processus d’islamisation et, pour certains peuples,
d’arabisation - la dynastie omeyyade mettant plus I'accent sur le
pouvoir arabe que sur la foi musulmane. » La réaction contre cette
politique se cristallisa autour des descendants d’al-‘Abbas : pour ce
groupe, le calife devait étre un membre de la famille du Propheéte, ce
qui signifiait « un retour a la pureté supposée de l'islam originel, un

Etat plus profondément musulman ot les Iraniens islamisés auraient

une place égale a celle des Arabes! ». D’aprés les sources arabes, ce fut
la victoire de Qadisiyya contre les Perses, entre 635 et 637, qui assura
aux musulmans venus d’Iran la mainmise sur I'Irak. Cette victoire pres
de I'Euphrate, au sud de l'actuelle Nedjef, prépara la chute de
Ctésiphon, la capitale administrative de 'Empire sassanide.

La ville

Apres la conquéte de la Mésopotamie par les Arabes opposés a Damas,
auxquels se joignirent des indigénes iraniens, la région eut comme
centre administratif la ville de Bagdad. Fondée par al-Mansir (754-
775), Bagdad devait succéder a Babylone et supplanter les anciennes
villes gréco-perses de Séleucie et Ctésiphon. Les ruines de Babylone
- Babil, comme l'appellent les anciens écrivains arabes - se trouvaient
a quelque 85 kilometres au sud de Bagdad, sur la route moderne de


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=120

Bagdad a Hilla. A 'époque abbasside, Babylone était un village, selon le
géographe Ibn Hawkal qui, vers 988, en décrit les restes comme
d’imposants monuments. Les renseignements anciens sur I'histoire et
la destruction de Babylone étaient confus, selon l'avis de Yakut,
I'encyclopédiste arabe (1179-1229) : on savait seulement que la
nouvelle ville était I'héritiere du monde culturel babylonien, complexe
et en partie oublié. Vers le nord, le Tigre et 'Euphrate reliaient Bagdad
a Mossoul et a la haute Mésopotamie. A une trentaine de kilométres au
sud-est de la nouvelle ville, il y avait Ctésiphon, I'ancienne capitale, al-
Mada’in, « les villes », comme 'appelaient les Arabes, quatre ou cinq
agglomérations principales, qui s’étendaient le long des deux rives du
Tigre, reliées par un pont de bateaux. Lorsque al-Mada’in tomba aux
mains des Arabes en 637, la famille royale sassanide, les nobles et
I'armée avaient pris la fuite, mais 'exilarque des juifs, le catholicos et
les prétres manichéens resterent avec une population pour I'essentiel
stable. La vie politique et sociale de ces communautés ne changea
radicalement qu’avec la consolidation de Bagdad comme métropole et
le développement de son active vie culturelle. La fondation de Bagdad,
par le calife abbasside al-Manstr en 762, est regardée a bon droit
comme l'un des événements les plus importants de l'histoire du
monde islamique. Tabari raconte comment le calife al-Mansir, arrivé
sur le lieu qui devait devenir sa capitale, fit sa priére du soir et, le
lendemain matin, aprés une nuit de repos, posa lui-méme la premiere
brique de la ville. Le calife avait compris que le lieu pouvait étre un
nceud de communications grice a I'Euphrate, au Tigre et aux
nombreux canaux de la région. Babylone et Séleucie-Ctésiphon en
avaient déja témoigné dans le passé. Al-Mansir voulut faire de Bagdad
un centre politique, économique et culturel indépendant des Arabes
de Syrie, et pour cela il lui fallait s’écarter de la politique omeyyade et
s’appuyer sur les Arabes établis en Iran. Les historiens sont d’accord
pour souligner qu’avec la fondation de Bagdad I'élément iranien acquit
une plus grande importance. Les Abbassides consacrérent cette
politique en donnant a leur Etat un aspect iranisé oll ne manquait pas
les anciennes traditions administratives sassanides. La position
géographique de Bagdad était propice a cette ouverture. Les routes
terrestres et fluviales convergeaient vers ce centre, véritable nombril
du monde a I'époque abbasside, y apportant les richesses matérielles et
spirituelles de toutes les régions.

Bagdad fut principalement construite en brique crue. La ville, avec ses
fortifications et son plan intérieur, ressemblait a une grande
forteresse. Les traditions arabes considérent la ville ronde d’al-Mansur
comme un exemple remarquable et unique d'urbanisme; pourtant ce
plan circulaire n’était pas inconnu dans le Proche-Orient ancien. Des
traditions impériales y sont perceptibles, ainsi qu’en témoignent la
séparation entre le calife et son peuple, la taille grandiose du palais et
de la mosquée, la division de la population en quartiers distincts qui

pouvaient étre fermés et gardés la nuit. Les Abbassides introduisirent



au moment de la fondation de Bagdad une innovation caractéristique :
le palais constituait le centre de la ville, et ce n’est qu’a la fin de son
régne qu’al-Mansiir fit construire un nouveau palais, a I'extérieur de
I'enceinte circulaire, sur les bords du Tigre. La mosquée de Bagdad fut
construite en brique et non plus en pierre de taille, comme la mosquée
des Omeyyades a Damas. La nouveauté la plus marquante du batiment
était I'apparition du minaret; il ne semble pas avoir existé avant les
Abbassides. Dans les premiers temps, I'édification des mosquées était
une obligation sociale qui revenait au souverain en tant que
représentant de la tribu. Les fondements de l'Islam impliquaient
'union irréductible de la religion et de la politique, et le méme édifice,
la mosquée, était le centre des deux domaines. La « mosquée du
vendredi » était la mosquée- cathédrale qui se différenciait par ses
dimensions et surtout par son statut de centre de réunion urbain des
autres lieux de culte dans les aires rurales. La vie religieuse fut souvent
troublée par des atteintes a l'unité de la communauté islamique.
Lopposition entre sunnites et chiites marqua profondément la vie de
Bagdad dés le commencement, et les chroniques font état de violences
dans les mosquées, mais aussi de combats de rues, lors de la guerre de
succession entre le calife Amin et son frere al-Maamiin. Les habitants
d eBagdad, ceux de la ville ronde comme ceux des quartiers
périphériques, étaient loin de vivre dans le calme; on peut se

demander comment la ville a pu connaitre 'essor intellectuel qui fut le

sien auxix® etx® siécles dans ce climat de tension politique et
religieuse. Les anciens historiens indiquent que les habitants avaient

Iesprit vif, porté aux sciences et aux différentes spéculations.

1l est difficile de donner une estimation de la population de Bagdad a
I'époque de son apogée aux® siécle. On comptait alors, parait-il,
1 500 bains, et les traditions soulignent que chaque bain desservait a
peu prés 200 maisons ; si chaque maison comptait environ cing
personnes, la population de Bagdad aurait pu étre de 1,5 millions
d’dmes. Quand on voulut évaluer les compétences des médecins afin
de ne donner licence d’exercer qu'a ceux qui étaient qualifiés,

860 furent admis. Le nombre de bateaux vers la fin duix® siécle était
estimé a 30 000, celui des mosquées était probablement incalculable
parce qu'a cdté des grandes mosquées existaient aussi des chapelles
qui faisaient office de lieux de priére. Vers 903, le géographe Ibn al-
Faqih pouvait bien mentionner Bagdad comme une des merveilles du
monde, a coté de sujets aussi dissemblables que I'artisanat chinois, les
chevaux grecs, la faune du Nil, les produits du Yémen, les palmiers de
Bassora, les étoffes d’Ispahan, les soies de la Caspienne, le phare

d’Alexandrie et I'église d’Edesse 2.

Le califat abbasside était une institution religieuse. Les Abbassides
voulurent appliquer la doctrine de l'lslam idéal, une société sans
classes sous I'autorité d’'un chef politico-religieux, issu de la famille du
Prophéte et régnant selon les préceptes du Coran. Les juges nommés



désormais par le calife devaient appliquer la loi religieuse ( shari‘a)
considérée comme la seule norme valable. Le vizir était chargé
d’organiser une administration qui était composée, comme le rappelle
Maxime Rodinson, de chrétiens nestoriens « liés au sunnisme et

défenseurs de 'autorité du calife », et des musulmans chiites « tablant

au contraire sur la faiblesse du souverain’

». En méme temps, la
création de Bagdad se traduisit par la naissance d’un vaste ensemble
économique recouvrant, pour I’essentiel, I'ancienne aire hellénistique
de 'Asie occidentale et la partie méridionale de 'Empire romain. La
civilisation qui s’installa avec les Abbassides fut une civilisation
urbaine : I'appel commercial suscité par la création de nouvelles villes
ou la réanimation des anciens centres fut notable. En outre, Bagdad,
située dans l'ancien domaine sassanide, hérita d'une tradition
iranienne donnant le ton a une riche vie sociale et culturelle. Une fois
de plus, dans ce monde sémite de I'Asie occidentale, les idées
voyageaient avec les marchands, et, en I'occurrence, c’est grace a ce
va-et-vient des personnes qu'on pouvait découvrir et acheter des
manuscrits grecs dans les régions voisines et les apporter aux lecteurs
et traducteurs installés dans la ville califale. Ces achats furent a
I'origine d'un mouvement culturel qui intégra dans le monde
islamique, de maniére définitive, les modes de pensée et d’action de

I’Antiquité classique. A ce propos, Dominique Sourdel remarque :

Avant méme le ix® siecle, I'influence de la sagesse iranienne,
les réflexions philosophiques reposant sur des textes
antiques traduits, les essais d’apologétiques, les tentatives
visant a justifier le mouvement chiite naissant
constituaient, a coté des progrés méthodiques des juristes
et des théologiens, les facettes d'une culture vraiment

multiforme, riche en contrastes et en confrontations

internes?,

La vie intellectuelle

Selon Ibn Khaldin (1332-1406), dans son ouvrage al-Muqgaddima, les
Arabes de la premiére génération de I'lslam étaient des illettrés, et
c’est pourquoi ce furent des non-Arabes, ou quelques-uns des Arabes
qui avaient recu leur formation notamment en Irak, qui assumeérent
les tiches « de lenseignement, de la composition et de
I'enregistrement par écrit » par lesquelles se développent les
véritables sciences. Ibn Khaldiin notait de plus que ce simple constat
ne concernait pas seulement les sciences profanes dites
« rationnelles », mais aussi les sciences religieuses dites « 1égales »,
C'est-a-dire tout ce qui avait trait au Coran et a ses commentaires, a

'écriture et a la transmission des paroles et actes du Prophéte, a la

5

jurisprudence et aux regles de grammaire’. Toutefois, 'activité



intellectuelle des religieux ne semble pas s’étre développée le long des

lignes de recherche et de production littéraire des fameux hommes de

lettres de Bagdad, qui, aux viii®, ix® et x° siécles, étaient tous venus
d’horizons divers et se montraient plus concernés par la
compréhension des textes classiques que par les notions de théologie
musulmane ou de droit coranique. LaBagdad d’al-Mansir fut
I'héritiere d'un monde culturel complexe. Le Tigre et 'Euphrate la
reliaient a Mossoul et au nord de la Mésopotamie ou les monasteres
syriaques étaient devenus des foyers de la culture grecque. La, outre
les commentaires bibliques, on traduisait les ouvrages philosophiques
et scientifiques de I’Antiquité. Un autre texte important d’'Ibn Khaldtn
nous renseigne sur l'influence qu’exercaient par ces centres dans la

région :

Au début, les Arabes étaient des gens simples, sans intérét
pour les arts. Mais, peu a peu, avec le développement de
I'’Ftat, ils adoptérent une culture sédentaire, telle que nul
jusqu’alors n’en avait connue. Ils devinrent versés dans
maints arts et maintes sciences. Puis ils voulurent étudier
les sciences philosophiques. Ils en avaient entendu parler
par les évéques et les prétres de leurs sujets chrétiens et,
d’ailleurs, la pensée de 'homme aspire normalement a
apprendre. C’est pourquoi al-Manstir fit demander a
I'empereur deByzance de lui envoyer des traductions
(arabes) de livres de mathématiques. Lempereur lui fit
porter le traité d’Euclide et quelques ouvrages de physique.

Les musulmans lurent et étudierent tout cela, ce qui leur

donna le gofit d’en savoir davantage®.

On peut se demander si les textes envoyés par 'empereur de Byzance
au calife al-Mansiir étaient des traductions arabes ; il parait plus
vraisemblable que ces textes aient été des manuscrits grecs qui furent
aussitot traduits en syriaque, une fois arrivés a Bagdad, le syriaque
étant alors la langue mere de la Mésopotamie, et ce n’est que peu apres
que ces livres auraient été traduits en arabe. Le patriarche nestorien
Timothée, qui avait eu I'occasion de maintenir des rapports avec le
calife al-Mahdi (775-785) a Ctésiphon puis a Bagdad, écrivait dans une
de ses lettres :

Un ordre royal (du célébre Harin al-Rashid) nous a
demandé le Livre des topiques du philosophe Aristote, pour
que nous le traduisions du syriaque en arabe, ce qui a été
fait avec I'aide de Dieu par le moyen du maitre Abou-Nouh
[auteur nestorien qui fut le secrétaire du gouverneur
musulman de Mossoul]. Quant a nos travaux, le calife les a
complétement agréés, surtout lorsqu’il les eut appréciés en
les comparant de place en place avec les autres. Que Ta

Sainteté prenne donc des informations avec intelligence et



quelle cherche s’il y a sur ce Livre des topiques, ou sur celui
qui réfute les sophistes, ou sur La Rhétorique, ou sur La
Poétique, quelques commentaires ou des scolies d’auteurs

quelconques en syriaque, ou s’il n’y en a pas. S'il y en a,

cherche de qui ils sont, 2 qui ils sont et ot ils sont”.

Au viii€ siécle, un prosateur en arabe, comme le Perse Ibn al-Mugaffa’,
traduisait déja des ouvrages écrits en pehlvi (dont Kalila wa Dimna qui
avait rencontré un grand succés en Iran), mais aussi des traités de
logique d’Aristote existant en pehlvi. Ce fut probablement Timothée
qui transféra aBagdad 1'école de Séleucie dont les origines

remontaient au vi® siécle. Il sut créer, dans la nouvelle capitale, des
conditions de travail trés favorables pour clercs et laics, en aidant
économiquement les monasteres-écoles. La tache lui était facilitée par
le fait que des postes trés importants dans I’administration étaient
alors occupés par des chrétiens.

Au moment de la fondation deBagdad, les chrétiens étaient les
héritiers de quatre siecles d’histoire, et le souvenir des persécutions
subies sous les Sassanides renforca sans doute leur conscience
religieuse. La plupart des chrétiens dans cette région de I'Irak

parlaient le syriaque, un dialecte de I'ancien araméen. Le syriaque

connut un développement important a partir de la fin du v* siecle, lors
des luttes théologiques qui nourrirent les dissensions politiques entre
les patriarcats de Constantinople et d’Antioche, d'un c6té, et le
patriarcat d’Alexandrie, d'un autre, troublant ecclésiastiques et laics.
Contre le dualisme des nestoriens, les monophysites soutenaient
I'existence d’une seule nature indivisible dans le Christ. Le
nestorianisme se propageait enPerse et commengait a conquérir
I'Asie : le clivage théologique devint bientdt politique et culturel entre
la Syrie des Romains et des Byzantins, et le vaste territoire dominé par
la dynastie perse des Sassanides.

Sous les Abbassides, les chrétiens de langue syriaque jouissaient,
semble-t-il, d’'un certain prestige et avaient méme de linfluence
aupres des élites musulmanes. Les relations qu’ils avaient eues, dans le
passé, avec les patriarches deByzance sétaient révélées parfois
difficiles : les Perses avaient toujours regardé ces chrétiens a
I'intérieur de leur empire comme alliés des ennemis du Roi des rois. Le
concile de Chalcédoine de 451, réuni par 'empereur pour condamner
le monophysisme, avait tenté de refaire I'unité des chrétiens, mais il
ne fit que hater la division des Eglises. Une implantation intelligente
de lieux de culte et de monastéres, soutenue par une hiérarchie bien
organisée des débuts du califat abbasside jusqu'au reégne d’al-
Mutawakkil (847-861), marque I'apogée de I'’Eglise nestorienne de
I’Asie occidentale. Le vii® siécle avait connu quatre grandes figures de
la pensée syriaque : Sévere Sébokt, Athanase de Balad, Georges des

Arabes et Jacques d’Edesse. Par leurs cours et par leurs écrits, ces



savants firent des écoles ecclésiastiques, épiscopales ou monastiques,
en haute Mésopotamie, des centres d’exégese biblique, de théologie et
de droit mais aussi de sciences profanes comme la philosophie, la
médecine ou la musique, intelligemment intégrées dans leurs
programmes académiques. La bibliotheque du monastére de Qennesre
était riche en ouvrages philosophiques et scientifiques.]Jacques
d’Edesse fait continuellement référence, dans son commentaire des
« six jours de la Création », aux nombreux auteurs qu'il a lus, mais
malheureusement il ne mentionne pas leurs noms. Théophile fut a
Bagdad I'astrologue attitré du calife al-Mahdi. Maints détails de sa vie
sont connus grace a Bar Hebraeus dans son Histoire abrégée des dynasties
8, On sait qu’il avait traduit les Sophistici d’abord en arabe, puis en
syriaque’. Il écrivit une chronique qu'un historien du x® siecle, Agapius
de Manbij, mentionne parmi ses sources. Théophile, homme
hautement cultivé, fut « un intellectuel de I'élite chrétienne

araméenne de son époque et un familier de la cour abbasside'® ».

Les écoles de traducteurs

Une somme imposante et variée de connaissances servit de canevas a

I'ceuvre littéraire et scientifique des hommes de lettres en activité a

Bagdad aux viif®, ix® et x€ siécles; et, qu'ils soient chrétiens, musulmans
ou juifs, c’est en syriaque et en arabe que ces penseurs et traducteurs

s’exprimerent. L'introduction de la médecine hippocratique a Bagdad

dans la seconde moitié du viii siecle peut étre considérée comme un
événement majeur dont le retentissement se fit sentir en Asie
occidentale aussi bien qu’en Europe. La discipline fut introduite par le
médecin nestorien de Jundichabir, Jirjis ibn Bakhtichu, qu’al-Mansiir
avait fait venir dans la capitale abbasside pour le soigner en 765.
Jundichabiir était devenu enlran un centre médical de premieére
importance sous le reégne deKhosrow ou Grecs, juifs, chrétiens,
Syriens, hindous et Persans se c6toyaient dans un admirable esprit de
tolérance. Durant six générations, Jirjis ibn Bakhtichu et ses
descendants devaient étre les médecins préférés des califes abbassides;
le dernier mourut en 1006. Mais tous les médecins nestoriens n’étaient
pas originaires d’Iran. Hunayn ibn Ishaq, un Arabe nestorien, qui est
justement célebre comme traducteur des auteurs grecs, publia des
ouvrages médicaux qui devinrent des livres de référence au Moyen
Age, par exemple Questions médicales, sorte d’introduction a la
médecine générale, écrite sous forme de questions et de réponses
selon un procédé courant a cette époque. Dés la premiere moitié du ix

€ siecle, les médecins chrétiens commencent a rédiger leurs ouvrages
directement en arabe. Une intense production scientifique ainsi que
les principes d’application transmis par les Grecs aidérent a répandre

I'art médical. Des hépitaux furent construits, et les califes nommerent



A leur téte des médecins éminents. A la fin duix® siécle, I'un de ces
médecins fut Abti Bakr al-Razi, connu sous le nom de Rhazes au Moyen
Age latin. A la fin de son traité intitulé La Conduite du philosophe, al-Razi

écrit de lui-méme :

Ce n’est pas en tant que soldat ou fonctionnaire que je tiens
compagnie au souverain, mais en tant que médecin et
convive. Deux taches m’incombent aupres de lui : quand il
est malade, je le guéris et je soigne son corps, et quand il est
en bonne santé, je lui sers de familier et de conseiller, lui

disant - et Dieu en est témoin - tout ce que je considere

étre de profit pour lui et ses sujets'?,

Lintérét des auteurs syriaques pour Aristote et, en général, leur étude
de la philosophie grecque ne doivent pas nous faire oublier qu'ils
considéraient les connaissances des Grecs comme trés récentes par
rapport a celles qu'avaient possédées certains peuples du Proche-
Orient ancien. C’est précisément a partir du texte de Platon que le
savant syriaque Sévere Sébokt développe sa these sur la science
orientale. Il conclut :

De nombreuses générations de Grecs ne connaissaient pas
I’écriture, mais tous « mouraient sans voix », c’est-a-dire
dans le silence et comme sans intelligence. Comment donc
certains d’entre eux se vantent-ils d’étre les premiers
inventeurs de la connaissance mathématique de
I'astronomie? C’est inexact certainement. Car la science
n’est pas pour la lexis, c’est-a-dire pour le langage, mais au
contraire le langage est pour la science!?.
Avec les philosophes de langue syriaque, dont la recherche était
ancrée dans la tradition intellectuelle d’Alexandrie et d’Antioche, un
Orient plus ouvert a la connaissance que celui de Constantinople était
né, comme nous le prouve la réputation universelle du centre d’études
bibliques et philosophiques de Nisibe. Le polygraphe arabe al-Nadim,
dans son ouvrage encyclopédique le Fihrist, écrit presque un siecle
apres la disparition d’al-Maamin, offre au lecteur la liste des livres que
son peére, un antiquaire de Bagdad, avait pu lire et cataloguer, ainsi que
la liste de ses propres lectures et de celles de ses proches. Le monde

intellectuel du ix® et du x° siécle y est présent. Comment Bagdad est-
elle devenue le centre de la vie politique et culturelle de I'lslam 7 Le
cheminement par lequel la culture hellénistique et romaine a migré
d’Alexandrie aBagdad peut étre suivi par la consignation des textes
grecs en langue arabe, une activité intellectuelle qui connut plusieurs

étapes. La premiére va de la derniére décennie du viii® siécle jusqu’aux
califats d’al-Maamiin (813-833) et de ses successeurs immédiats. La
« Maison de la Sagesse » a Bagdad a I'époque d’al-Maamiin eut pour
mission principale d’exécuter et de répandre les traductions des



ceuvres scientifiques et philosophiques grecques rapportées de
Byzance par les missions que lui-méme y envoyait. 1l est possible que
la bibliotheque de ces années n’ait pas été la premiere de la ville. Peut-
étre existait-elle déja au temps de Hartin al-Rashid (786-809) et des
Barmakides (une dynastie de vizirs iraniens sous les Abbassides vers
les années 750-809), et on aurait commencé alors a traduire des
ceuvres grecques. Linstitution a pu suivre une évolution : sous Hariin
al-Rashid, la « Maison de la Sagesse » apparait comme une
bibliotheque réservée a l'usage du calife et de ses proches, tandis que
sous al-Maamiin des savants I'utilisent pour leurs travaux. Ce calife
n’aurait donc fait que donner une impulsion nouvelle 2 un mouvement
culturel qui finit par exercer plus tard une influence considérable sur
le développement de la pensée islamique. Ibn Khaldiin dit que le calife
forma une équipe de traducteurs, c’est-a-dire des savants chargés de
rendre accessibles en arabe les ouvrages scientifiques grecs arrivant

de Byzance et I'historien arabe commente :

Ils excellérent dans les différentes disciplines, au point que
nul n’aurait pu faire mieux. Ils se mirent méme a critiquer
le premier Maitre (Aristote) sur plusieurs points. Mais ils le
tinrent pour 'autorité supréme, en raison de sa célébrité :
c’est a lui qu'ils s’en remettaient pour savoir s’ils devaient
admettre une opinion ou la rejeter. Ils écrivirent, la-dessus,

des traités complets et surpassérent leurs prédécesseurs

dans les sciences intellectuelles'>.

Philosophes et historiens de langue arabe

Le premier grand philosophe arabe est al-Kindi, du ix® siécle, né a Kufa.
Son enseignement aBagdad fut polyvalent. Les ceuvres survivantes
nous révelent un mathématicien et un géomeétre, un philosophe

intéressé a 'astronomie et a la musique.

Al-Farabi (872-950), né en Transoxiane, prés de Farab, est le deuxiéme
en date. 1l fut appelé le « deuxiéme maitre », Aristote étant le premier.
Al-Farabi étudia la logique aBagdad, aupres du philosophe
aristotélicien Abu Bishr Matta ibn Yanus, dont le succés comme
professeur fut proverbial : des centaines d’étudiants se réunissaient
chaque jour aupres de lui pour entendre lire et expliquer la logique
d’Aristote.

Dans la Bagdad des derniéres décennies du ix® siécle et des premiéres

dux®, la personnalité de Tabari (839-923) s'imposa comme celle du
plus illustre des historiens arabes. Originaire de la province sud-
caspienne du Tabaristan, il passa la majeure partie de sa vie a Bagdad.
Son Histoire des rois et des peuples relate, année par année, I'histoire du

monde musulman oriental pendant les trois premiers siécles de



I'hégire.

La vie et I'ceuvre d’Ibn Qutayba (828-889) se révélent également
significatives pour la vie intellectuelle de Bagdad a cette époque. Ce
polygraphe sunnite, né a Kufa, fut juge dans une ville de province, puis
peut-étre juge dans « le tribunal de la répression des abus » a Bassora;
il se fixa finalement a Bagdad pour se consacrer a I’enseignement.

A ces bréves notices sur les philosophes, on peut ajouter ce qu’lbn
Khaldtin nous dit avoir appris a I'école :

Les philologues définissent la littérature comme « la
conservation de la poésie et de lhistoire des Arabes,
accompagnée d’une teinture de toutes les autres sciences » :
par la, ils entendent la linguistique et le texte des sciences
religieuses, c’est-a-dire le Coran et la Sunna. Les autres
sciences n'ont rien a voir avec le sujet, sauf pour les
références a la terminologie scientifique qu’en poésie et en
prose épistolaire les savants contemporains font, en usant
de l'allusion pour leurs figures de rhétorique. Les hommes
de lettres sont donc tenus de connaitre les vocabulaires
techniques. Nous avons entendu dire a nos cheikhs,
pendant leur cours, que la littérature reposait sur quatre
ouvrages : Le Manuel du secrétaire d'Ibn Qutayba, Le Livre du
parfait d’al-Mubarrad, La Critique littéraire et 'éclaircissement
d’al-Djahiz et Le Livre des choses rares d’al-Qali al-Baghdadi.
Tous les autres traités littéraires ne sont que des imitations

et des développements de ceux-ci. Les auteurs modernes en

ont composé un grand nombre!*,

Intellectuels de langue syriaque

Les intellectuels chrétiens de langue syriaque, nés en Mésopotamie,
furent des traducteurs acharnés, comme leurs collégues musulmans,
des ceuvres des philosophes grecs, mais ne semblent pas avoir été
tourmentés par les textes non religieux qu'ils lisaient. Depuis le vi

€ siecle, la notion que la philosophie est I'art des arts et la science des
sciences se fait jour dans la tradition culturelle des auteurs syriaques;
la philosophie est pour eux « la mere et la génératrice de toutes les

connaissances, toutes y puisent comme les fleuves aux sources ». Au ix

€ siecle, une nouvelle étape de la recherche intellectuelle s’ouvrit grace
a Hunayn ibn Ishag, un nestorien descendant des ‘ibad - des Arabes qui
avaient autrefois embrassé le christianisme -, né a al-Hira en 808, fils
d’un pharmacien de la ville, la capitale du royaume lakhmide, au sud-
est de lactuelle Nedjef enlrak. Cette ville d’al-Hira fut un foyer
d’activité et de création littéraires en langue arabe, principalement
poétique, avec une influence civilisatrice sur les Arabes au cours des



deux siecles qui précéderent la conquéte musulmane. Linfluence
perse y était sensible sur les conditions de la vie matérielle et sur
'organisation militaire. La tradition arabe place dans cette ville les
personnes, principalement des poétes, qui écrivirent pour la premiére
fois de vrais textes en arabe, une langue qui préparait celle du Coran.
Dans cet arabe d’al-Hira est enregistré tout ce qui se disait dans
I'’Arabie duvi® et duvii® siécle : poésies, dictons, proverbes, récits
épiques. Les variations dialectales se réduisent; et, quand cet arabe se
répand hors de la péninsule, il supplante les anciennes langues,
syriaque, grec, copte, latin, recevant en retour des mots et des
concepts qui préparent sa nouvelle histoire. Ce monde culturel
constitue celui des Abbassides. Par sa naissance, Hunayn était donc
redevable aux cultures arabe, byzantine, syriaque et persane, mais il
manifesta une certaine prédilection pour le syriaque aux dépens de
I'arabe, auquel il reprochait de manquer de terminologie adéquate en
comparaison du syriaque, du grec ou du persan. Mais, dans leurs
traductions arabes, son école et lui évitaient le plus possible les
simples transcriptions, et ils participérent ainsi a la création d'une

terminologie arabe .

On sait qu'a dix-sept ans Hunayn réalisa sa premiere traduction du
grec en syriaque; il profita peut-étre de l'élargissement de la
bibliothéeque créée par Hariin al-Rashid. Dominique Urvoy pense qu'il
a pu exister « d’'un c6té la bibliothéque au nom prestigieux, et dont on
connait plusieurs directeurs (parmi lesquels Hunayn ne figure pas), et,
de l'autre, des groupes de traducteurs rétribués par le calife, dont
Hunayn fut un des coordinateurs. Il est difficile de dire s’il y a des liens
entre les deux ». Hunayn s’intéressa trés jeune aux médicaments et a
la médecine, en particulier a I'ophtalmologie. Les historiographes
arabes connaissent Hunayn comme médecin du calife al-Mutawakkil,
mais c'est surtout comme linguiste et traducteur qu’il est
universellement  renommé.Hunayn et les siens traduisaient
directement du grec, tant6t vers le syriaque, tant6t vers I'arabe, selon
des méthodes tres strictes. On n’oubliera pas que, suivant I'exemple de
Galien, les auteurs syriaques, et tout spécialement Hunayn, ont affirmé
la relation étroite entre médecine et philosophie. Pour ces savants de
Bagdad toujours fidéles au monde hellénistique qu’ils avaient hérité

des philosophes syriaques des vi® et vii® siécles, Alexandrie restait le
lieu de référence, comme le prouve cette remarque de Hunayn ibn
Ishaq sur les livres a lire :

Ceux-ci sont donc les livres auxquels ils doivent s’appliquer
dans I'école de médecine d’Alexandrie. Ils se rassemblaient
chaque jour pour lire le plus important de ces livres, tout
comme nos collégues chrétiens d’aujourd’hui se réunissent
chaque jour dans des lieux connus comme scholai afin
d’étudier des textes importants des Anciens. Quant aux
livres restants, ils les lisaient d’habitude individuellement,



chacun pour soi-méme, apres avoir lu ceux que je viens de

mentionner, et nos collegues font de méme avec les textes

anciens'®,
Hunayn est sans doute la figure dominante de ce centre culturel qu’est
la ville abbasside. On a pu le comparer a Erasme ; certes, il fut un
savant pluridisciplinaire, qui assimila la culture grecque et la
confronta a sa propre culture chrétienne syriaque et a celle du monde
arabe musulman. Les historiens soulignent également le fait que
Hunayn prit au sérieux ses fonctions de diacre de I'Eglise nestorienne
et sut participer par ses écrits au dialogue islamo-chrétien. Toujours
en quéte de manuscrits a traduire, il effectua plusieurs voyages en
Irak, en Syrie, a Alexandrie et a Byzance ; son jugement critique est
pleinement accepté par la critique moderne. Une caractéristique
remarquable de cette école de traducteurs, qui fut toujours animée par
lui, était la conviction que la traduction d'un texte n’est jamais
définitive. Ibn al-Nadim nous le rappelle a plusieurs reprises dans le
Fihrist. On revenait souvent sur les textes traduits, la révision étant
confiée parfois a une autre personne. Cette révision constante des
traductions fut certes ressentie comme nécessaire parce que 'arabe
n’était pas toujours la langue maternelle du traducteur, mais elle n’en
constituait pas moins une politique bien délibérée de ce groupe de
traducteurs. Ecclésiastiques nestoriens, rabbins et théologiens
musulmans, médecins, mathématiciens, astronomes, logiciens, tous
semblent avoir participé a une entreprise culturelle qui reste un
moment privilégié dans I'histoire de la culture universelle. Les Banu
Musa étaient trois fréres, les enfants de Musa Ibn Shakir, 'astronome
du calife al-Maamin; tous trois furent des savants distingués en
astronomie, en mécanique et en géométrie et entretinrent d’étroites

relations avec Hunayn ibn Ishagq.

De I’époque d’al-Maamiin, nous possédons une encyclopédie en langue
syriaque composée par Job d’Edesse, médecin nestorien attaché a la
Cour. Dans le titre de I'ceuvre, l'auteur annonce qu'’il s’agit d'un « livre
de trésors » parce quil dévoile tout ce que comportent les sciences
philosophiques et naturelles enseignées a Bagdad vers 817. C’est un
témoignage important sur le climat intellectuel de la ville sous les
Abbassides. Lédition syriaque de ce texte remarquable et la traduction
en anglais sont dues aux soins d’Alphonse Mingana le tout fut publié a
Cambridge en 1935. Job était un écrivain prolifique connu par ses
nombreuses traductions en syriaque des traités de Galien, mais il
écrivit aussi en arabe. Nous savons que ses traductions eurent
I'approbation d’un critique aussi séveére que Hunayn ibn Ishag.
Lorientaliste Paul Kraus, dans son étude sur Jabir ibn Hayyan, dédie
plusieurs pages aJob d’Edesse dont le livre ne s’inspire que
partiellement d’Aristote. Job est un « auteur d’une originalité



indéniable », ce qu’il ne manque pas de mettre lui-méme en lumiére :
il avoue qu'il n’a lu nulle part ce qui est dit dans son Encyclopédie. Peut-
étre, ajoute-t-il, « un livre traitant de I'origine des choses qui existent
dans 'univers, doit se trouver quelque part, mais nous n’avons pas eu
la bonne fortune de le voir ». Kraus pense qu’il n’a pas pu emprunter
ses remarques a des sources arabes ; a cette époque, « un auteur
syriaque ou méme bilingue comme Job n’aurait pas fait d’emprunt a un
ouvrage arabe. Linfluence de la pensée arabe sur les écrivains
syriaques n’a eu lieu qu’a une date bien postérieure’” ».

La complexité de l'univers intellectuel de Bagdad, apresBabylone,
Damas, Harran, Nisibe, est 'un des aspects frappants de I’Antiquité
tardive, une preuve de la fonction de relais de ces villes du Proche-
Orient qui regurent, mélérent et transmirent I'essentiel de deux

cultures, la sémite et la gréco-romaine. Pendant la seconde moitié du x

€ siecle, le grec commence a ne plus étre compris; des philosophes
chrétiens traduisent alors trés librement en arabe les versions
syriaques de I’école de Hunayn et mettent ensemble la derniere main
au corpus aristotélicien en arabe. Ce changement de langue
correspond a une nouvelle étape de la translation des études, et c’est
grace a la volonté politique du pouvoir abbasside qu’il se réalise en
quelques décennies. La philosophie pratiquée par les intellectuels
syriaques dans I’horizon de la théologie chrétienne passe désormais
dans la spheére politique culturelle des califes musulmans. Le
changement de terrain social de la philosophie correspond a un
changement de fonction idéologique et a une extension du corpus
philosophique lui-méme; on lit plus de textes avec les califes qu’on ne
le faisait dans les monasteres ou les écoles chrétiennes, et, surtout, on
lit d’autres textes. L Aristote logicien des syriaques cede la place a un
Aristote intégral. Alexandre d’Aphrodise, Thémistius, Simplicius et les
néoplatoniciens Plotin, Proclus, Porphyre réapparaissent ; la quasi-
totalité des grands auteurs de I’Antiquité tardive passe par les mains

des Arabes. La reconstitution, aux® siécle, du volume d’études

philosophiques faites auvi ¢ siécle suppose, outre un respect
exemplaire de la tradition culturelle, une puissance de travail
intellectuel sans exemple dans I'histoire. Au-dela de I’étude textuelle
exista dans le milieu bagdadien une recherche philosophique qui
s'impose aujourd’hui plus que jamais pour nous révéler la richesse de

ce monde sémite ancien si proche du nétre.

Bagdad vers la fin de 'Empire abbasside

Benjamin de Tudele, qui visita Bagdad vers 1171, décrit la grandeur du
palais califal, avec sa muraille, ses jardins, un zoo et un lac; 'hopital
al-‘Adudi comptait soixante médecins et un asile d’aliénés. 1l trouva a
Bagdad 40000 juifs qui avaient établi dix écoles. On ne posseéde pas de



notions précises sur les débuts du peuplement juif dans la ville, mais il
parait treés plausible que les exilarques juifs de I'antique Babylonie
s’'installérent a Bagdad avec la cour califale. Les scholarques, gaonim,
étaient aussi présents dans la nouvelle ville, et ils étaient dotés de
'autorité religieuse qui convenait a leur position sociale, en leur
qualité de gardiens de la tradition rabbinique. Parmi les scholarques,
la premiére place revient a Saadia (882-942), un Egyptien formé dans
son pays natal puis en Palestine, qui devint bagdadien « a la faveur
d’une promotion au scholarcat de Sura imposée par le manque de tout
candidat qualifié et surtout commandée par les rivalités entre les
divers chefs de faction au sein du judaisme du ‘Iraq'® ».Saadia
composa aBagdad ses ceuvres majeures en arabe, avec des
connaissances étendues tant en littérature théologique musulmane

qu’en philosophie grecque.

Quelques années apres Benjamin de Tudele, un autre voyageur et

[ 9

historien,Ibn Djubayr, visitaBagdad (né en1145 aJativa,

[

60 kilometres de Valence, il fut surpris par la mort, en1217,

(%

Alexandrie ou il s'était arrété pour enseigner). Le califat était
I'’époque de son passage sous la domination des Turcs Saljugides, et
Bagdad resta ainsi jusqu’en 1194, moment ou le calife an-Nasir (1180-
1225) restaura la souveraineté abbasside. Ibn Djubayr dit que la ville
s’étendait sur les rives du Tigre a 'est et a I'ouest, avec deux ponts sur
le fleuve, I'un pres des palais califiens, et 'autre en amont. Lhistorien
syriaque Bar Hebraeus (1225-1286), nous apprend, dans sa
Chronographie, que deux siécles s’écoulérent entre la construction des
deux ponts. La ville comportait dix-sept quartiers, chaque quartier
étant une ville a part entiére ol se trouvaient deux ou trois bains et
des mosquées. Sur la rive occidentale, en ruine, était la ville ronde
fondée par al-Mansiir. Entre le quartier d’ash-Shari‘ et celui de la porte
d’al-Bassora, Ibn Djubayr mentionne un hépital, construit en 918 :

Les médecins y donnent des consultations tous les lundis et
jeudis : ils examinent les malades et leur prescrivent le
traitement approprié. Ils ont sous leurs ordres des aides qui
sont chargés de préparer les remedes et les régimes.
Lhépital se présente comme un grand palais qui comporte
des salles et des appartements avec toutes les commodités

des logis princiers. L'eau provient du Tigre®®.

Le voyageur dit qu'on trouve, a Bagdad, onze mosquées importantes
ou I'on célebre la priere du vendredi ; les mosquées secondaires sont
nombreuses, « comment seraient-elles dénombrées ? » se demande-t-
il. Dans les descriptions de mosquées, on mentionne souvent les
bibliotheques constituées avec des collections de livres provenant de
dons et de legs.

Ibn Djubayr accorde une grande attention aux madrasa. La madrasa

était alors une fondation académique récente, le résultat d’une



renaissance religieuse, mais aussi, de maniére générale, d'une activité
culturelle, encouragée par le calife al-Nasir. Ibn Djubayr mentionne
trente madrasa. Celles-ci sont le produit d’une triple évolution : il y a
d’abord la mosquée, centre d’enseignement quand elle ne sert pas a la
priere publique du vendredi ; ensuite la mosquée-hétellerie qui
permet de loger les étudiants étrangers ; enfin les deux notions se
combinent quand, par une fondation pieuse ( wagf), la mosquée
devient un centre ou I'on inculque aux éléves les textes religieux. La
connaissance du Coran et des traditions formelles provenant du
Prophéte était donc la base sur laquelle se batit la science juridique
enseignée a la madrasa, mais la terminologie des études juridiques était

déja développée au x{ siécle. L’'une des madrasa les plus fameuses est la
Mustanzariyeh, fondée par le calife al-Mustansir (1226-1242) comme
un lieu d’enseignement du droit coranique qui devait englober les
différentes branches de la jurisprudence musulmane. La
Mustanzariyeh, créée a un moment ol la madrasa avait pris de bonnes
racines dans la vie culturelle des Arabes, devint le modéle d’autres
madrasa aussi bien par son architecture que par son programme
d’études.

E Figure 1. «Prise de Bagdad par les armées mongoles du

prince Hulagu, le 10 février 1258», miniature extraite de
L’Histoire des Mongols de Rachid al-Din, 1350, Paris,

Bibliotheque nationale de France.

La vie intellectuelle se maintint a Bagdad de maniere honorable
jusqu’a l'arrivée des Mongols. Hulagu fit un siege devant la ville, en
1258 ; ce fut la fin du califat abbasside. Aprés Tamerlan, qui entra dans
Bagdad en 1393 et en fit une ville provinciale, il faudra attendre 1534,
et la prise de Bagdad par Soliman le Magnifique, pour que la ville et la
région renaissent dans nouvelle vie politique, a I'intérieur du grand

Empire ottoman.

Notes

. Rodinson, 1997, p. 14-17.

Miquel, 2001, p. 162-163.

Rodinson, 1997, p. 15.

Sourdel, 1999.

. Prémare, 2002, p. 326 ou il paraphrase I'historien arabe.
6. Ibn Khaldiin, VI, 18, p. 803-804.

i

o



7.Nau, 1929, p. 283-284 ; cf. Hugonnard-Roche, 1991, p. 197.
8. Voir Assemani, 1719 [réimpr. 1975], p. 64 et 521.

9. Hugonnard-Roche, 1993, p. 20-21 ; Gutas, 1993, p. 43, n. 64.
10. Prémare, 2002, p. 385.

11. Jacquart et Micheau, 1990, p. 58-59.

12. Nau, 1910, p. 250.

13. Ibn Khaldin, VI, 18, p. 804. Cf. Urvoy, 1996, p. 73-74.

14. Ibn Khaldin, VI, 43, p. 975.

15. Urvoy, 1996, p. 67-92.

16. Cité par Gutas, 1993, p. 44 ; cf. Bergstriser, 1932.

17. Kraus, 1986, p. 277.

18. Vajda, 1989, p. 99.

19. Ibn Djubayr, 1995, p. 251.

Bibliographie

Assemani, 1719 : Giuseppe Simone Assemani, Bibliotheca orientalis, 1,
Rome ; réimpr. Hildesheim, 1975, p. 64 et 521.

Bergstrdser, 1932 : Gotthelf Bergstrdser, Neue Materialien zu H unain
ibn Is h aq’s Galen-Bibliographie, Leipzig.

Burnett, 1993 : Charles Burnett (éd.), Glosses and Commentaries on
Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Texts,
Warburg Institute Surveys and Texts, XXIII, Londres.

Dodge, 1970 : Bayard Dodge (éd.), The Fihrist of al-Nadim. A Tenth-
Century Survey of Muslim Culture, vol. 2, New York-Londres.

Gutas, 1993 : Dimitri Gutas, « Aspects of Literary Form and Genre in
Arabic Logical Works », in Burnett, 1993, p. 29-76.
Hugonnard-Roche, 1991 : Henri Hugonnard-Roche,
« Lintermédiaire syriaque dans la transmission de la philosophie
grecque a l'arabe : le cas de |” Organon d’Aristote », Arabic Sciences
and Philosophy, 1, p. 187-209.

Hugonnard-Roche, 1993 : H. Hugonard-Roche, « Remarques sur la
tradition arabe de I" Organon d’aprés le manuscrit Paris,
Bibliotheque nationale, ar. 2346 », in Burnett, 1993, p. 19-28.

Ibn Djubayr, 1995 : Ibn Djubayr, Relation des péripéties qui surviennent
pendant les voyages (Irak), in Voyageurs arabes, trad. de I'arabe par
P. Charles-Dominique, Paris, p. 237-274.

Ibn Khaldan, 1997 : Ibn Khaldin, Al-Mugaddima (« Discours sur

I'Histoire universelle »), nouvelle trad. par V. Monteil, 3¢ éd., Arles.
Jacquart et Micheau, 1990 : Danielle Jacquart et Francoise Micheau,
La Médecine arabe et 'Occident médiéval, Paris.

Kraus, 1986 : Paul Kraus, Jabir ibn H ayyan. Contribution a Uhistoire des
idées scientifiques dans l'Islam, Paris.

Miquel, 2001 : André Miquel, La Géographie humaine du monde

musulman jusqu’au milieu du xi ¢ siécle, Paris.

Nau, 1910 : Francois Nau, « La cosmographie au vii € siécle chez les
Syriens », Revue de ['Orient chrétien, 15.



Nau, 1929 : Fr. Nau, « Laraméen chrétien (syriaque). Les

traductions faites du grec en syriaque auvii € siécle », Revue de
Uhistoire des religions, XCIX, 2/3.

Prémare, 2002 : Alfred-Louis De Prémare, Les Fondations de l'Islam.
Ecriture et histoire, Paris.

Rodinson, 1997 : Maxime Rodinson, « ‘Abbassides », Dictionnaire de
U'Islam, in Encyclopaedia Universalis, Paris.

Sourdel, 1999 : Dominique Sourdel, L'Ftat impérial des califes

abbassides, viii ¢ -x ¢ siécle, Paris.

Urvoy, 1996 : Dominique Urvoy, Les Penseurs libres dans llslam
classique, Paris.

Vajda, 1989 : Georges Vajda, Sages et penseurs séfarades de Bagdad a
Cordoue, Paris.

Wright, 1894 : William Wright, A Short History of Syriac Literature,

Londres ; réimpr. Amsterdam, 1966.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui

apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESSS

SCIENCES

SOCIALES

PDN

M L3 te L "
CHER URIVIESITE 8§

ONU enssib

strasbourg

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histaire et anthropologie
des savoirs, des techniques
et des croyances

meétope

méthades et outils
pour 'edition structurée

[

CAEN

et des biblatheques

y

AN i A
WS J B,

V]

fondation
maison des
sCiences
de 'homime

cPrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré
Histoing dest scheros o1 des bechnicpes

LIMIE Bt D HIDSS-CRIS-MAHN
ey

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	La ville
	La vie intellectuelle
	Les écoles de traducteurs
	Philosophes et historiens de langue arabe
	Intellectuels de langue syriaque
	Bagdad vers la fin de l’Empire abbasside
	Bibliographie
	Nos partenaires


