
Reconstituer un Reconstituer un corpuscorpus à à
partir des archivespartir des archives
Foucault et la phénoménologie au début des annéesFoucault et la phénoménologie au début des années

19501950

conference proceedings conference proceedings L'archive Foucault à l'ère du numérique. Fiches et fichiers dans laL'archive Foucault à l'ère du numérique. Fiches et fichiers dans la
pratique philosophiquepratique philosophique, , sous la dir. de Laurent Dartigues and Camille Noûssous la dir. de Laurent Dartigues and Camille Noûs , , 20222022

Cette contribution porte sur un manuscrit de Michel Foucault datant
du début des années 1950 et consacré à la phénoménologie de Husserl 
1. Ce manuscrit inédit se trouve dans la boîte no 46 du fonds d’archives
« Michel Foucault » déposé à la Bibliothèque nationale de France sous
la cote NAF 28730. Il porte comme titre « Phénoménologie et
psychologie » et est daté par Foucault lui-même de 1953-1954. Prenant
ce document d’archive comme objet du présent article, il s’agit
pourtant moins de le parcourir pour lui-même2 que de comprendre
l’intérêt du recours aux 7ches de lecture qui forment le soubassement
matériel de l’entreprise intellectuelle de Foucault.

Se dessine ainsi un double enjeu pour notre propos. D’abord, nous
voudrions mieux identi7er une pratique de mise en 7ches et
d’archivage qui a certes accompagné l’ensemble du travail de
recherche de Foucault mais qui a pu se modi7er, se préciser, se
redé7nir selon ses projets éditoriaux ou d’enseignement. Comment se
caractérise, au début des années 1950, cette élaboration d’un 7chier de
notes et de références plus ou moins développées, et surtout comment
connecter ce 7chier au travail de recherche, notamment pour ce qui
concerne la phénoménologie husserlienne ? Est en jeu ici à la fois
l’articulation des dimensions matérielle et intellectuelle du travail de
Foucault, ressaisi à l’état naissant, et l’articulation de ces deux
dimensions dans notre propre démarche éditoriale : quelle place
accorder à ces archives dans l’édition critique d’un manuscrit ?

Un autre enjeu important concerne ce que l’on pourrait nommer le
rapport de Foucault à la phénoménologie, à condition d’entendre par
là non pas seulement une espèce de position systématique et stable à
l’égard de ce courant de pensée mais une série d’évolutions complexes
faites de continuités souterraines et de ruptures explicites3. Notre
ambition reste limitée par rapport à un examen détaillé de ces
évolutions. Dans le cadre de cette étude, il s’agira surtout pour nous de

Philippe Sabot

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=129


cerner les contours de la phénoménologie telle que Foucault se
l’approprie au début des années 1950, c’est-à-dire les contours de cette
interprétation de la phénoménologie qui ressortent à la fois des
positions a>rmées dans le manuscrit de 1953-1954 et des éléments de
corpus qui étayent ces positions et orientent en réalité fortement la
réflexion phénoménologique de Foucault. Dans cette perspective, nous
souhaitons montrer que les 7ches de lecture, rendues disponibles
grâce au projet ANR « Foucault Fiches de lecture » sur la plateforme
FFL-EMAN4, viennent éclairer d’un jour nouveau le pro7l
phénoménologique de Foucault en même temps qu’elles oBrent un
témoignage sur l’importance prise par la référence à la
phénoménologie dans sa formation intellectuelle.

Le fichier phénoménologique de Foucault
Pour rendre compte du type d’opération matérielle et intellectuelle
que représente l’élaboration des 7ches de lecture consacrées par
Foucault à la phénoménologie, il convient de préciser en premier lieu
la nature des archives disponibles dans ce que l’on peut désigner
comme le dossier « Husserl ». Il est possible de reconstituer ce dossier
à partir des très nombreuses notes et références de lecture
rassemblées principalement dans la boîte d’archives no 425. Cet
ensemble est lui-même composé de deux séries de fiches.

Il y a d’abord les 7ches de lecture proprement dites portant sur les
ouvrages et les principaux textes de Husserl. Ces 7ches sont
rassemblées dans une quinzaine de chemises qui constituent un
parcours très complet des grandes œuvres de Husserl, de la Philosophie
de l’arithmétique à la Krisis en passant par les Idées directrices, les Leçons
sur la conscience intime du temps, Expérience et jugement , Logique formelle et
logique transcendantale, Recherches logiques 6. Nous pouvons observer
dans cette première série de 7ches de lecture le type de démarche et
l’ambition que l’on retrouvera une décennie plus tard dans le « Dossier
préparatoire » des Mots et les choses  7. Il s’agit alors, pour Foucault, de
parcourir l’intégralité de l’archive d’une époque en vue d’en
constituer le corpus et d’en étudier les déclinaisons particulières :
trame d’ensemble, dénivellations, cohérence épistémique et
réélaborations conceptuelles. Une diBérence notable entre le dossier
phénoménologique des années 1950 et le dossier archéologique des
années 1960 réside toutefois dans la restriction qu’impose ici
l’appropriation d’un corpus associé à un nom d’auteur (qui lui donne
son unité et le découpe dans l’ordre des discours), là où, dans le dossier
préparatoire des Mots et les choses, les mêmes auteurs, les mêmes
œuvres peuvent également être cités dans diBérents intercalaires,
plutôt constitués à partir de grands ensembles thématiques (« Analyse
des richesses », « Grammaire », « Histoire naturelle », « Homme »,



« Philosophie du langage ») et croisant approche par corpus et
approche historique. Le 7chier foucaldien fonctionne déjà au début
des années 1950 sur le mode du recueil de citations, mais il ne réalise
pas d’emblée l’opération proprement archéologique d’extraction, de
soustraction, voire de fragmentation qui dénoue les parentés
premières (celles liées à l’auteur ou à l’œuvre en particulier) pour
réarticuler les archives du savoir (la masse de choses dites et pensées)
à l’archive d’une époque.

Il est possible néanmoins de noter que cohabitent des 7ches portant
de manière assez continue sur des œuvres ou des extraits d’œuvre et
des 7ches thématiques, dans l’esprit de celles qui composent le dossier
d e s Mots et les choses , même s’il s’agit le plus souvent de thèmes
associés à une œuvre déterminée, et non pas, comme ce sera le cas
plus tard, de thèmes plus transversaux, permettant d’associer des
citations issues de textes diBérents. Dans le 7chier
« phénoménologique » de Foucault, on trouve ainsi une chemise
intitulée sobrement « Husserl » et comportant 36 notices d’une ou
plusieurs pages consacrées à des entrées thématiques8. Mentionnons
quelques-unes de ces thématiques : « Noèse et noème »,
« Constitutions. Constitutions transcendantales », « La vie et
l’intentionnalité », « Doxa originaire et science », « L’antéprédicatif
comme exigence d’une théorie des jugements », « La réJexion »,
« Transcendantal et transcendance », « La conscience et le monde »,
« Le monde », « La phénoménologie comme science », « L’évidence,
fondement de la connaissance », « Le corps. Non objectivité du
corps », «  Umwelt », « La perception », « Autrui et l’intersubjectivité »,
« La notion d’objet. L’objet idéal », « L’intuition des essences. Sa
nécessité », « Autrui », « L’horizon » … Chacune de ces notices est
composée d’une ou de plusieurs citations, extraites de diBérents
ouvrages de Husserl. Ces thèmes et leur traitement dans les travaux de
Husserl font l’objet d’analyses dans le manuscrit de Foucault portant
sur « la notion de “Monde“ dans la phénoménologie ». Ils nourrissent
et orientent le parcours que celui-ci propose à l’intérieur la
phénoménologie. La plupart de ces 7ches thématiques sont
manuscrites mais, à l’intérieur de cette chemise « Husserl », on trouve
également trois fiches dactylographiées (« Doxa originaire et science »,
« La perception », « L’horizon ») qui ont pu servir de support de
citations pour des cours réalisés au même moment et dont les notes
sont conservées également dans la boîte no 469.

Il faut encore ajouter une remarque pour présenter ce 7chier
phénoménologique de Foucault. En eBet, si les 7ches de lecture
consacrées à la phénoménologie de Husserl témoignent déjà à leur
niveau du principe d’exhaustivité que Foucault revendiquera plus tard
dans Les Mots et les choses  à l’échelle du savoir d’une époque10, réaliser
cette ambition le confronte néanmoins à la di>culté de
l’appréhension d’une œuvre pour une part encore inédite (les



Husserliana n’ont pas au début des années 1950 le développement que

nous leur connaissons aujourd’hui11) et encore largement non
traduite. Le travail de transcription et d’appropriation des idées
husserliennes prend donc souvent la tournure d’un travail de
traduction continu de longs passages, de paragraphes entiers12. Cette
opération de traduction se donne elle-même différentes médiations : si
Foucault va le plus souvent chercher les textes de Husserl directement
dans les revues qui les ont publiés pour les transcrire en français, il
utilise aussi diBérentes traductions disponibles13. Dans une partie de
son manuscrit de 1953-1954, il renvoie explicitement au travail réalisé
par Paul Ricœur qui publie en 1950 une traduction des Ideen I (sous le
t i t r e Idées directrices pour une phénoménologie ), précédée d’une
importante préface du traducteur qui en restitue la genèse et dessine
le sens d’une phénoménologie transcendantale à partir d’une
« histoire de la pensée de Husserl, des Logische Untersuchungen aux
Ideen 14 ». Certaines 7ches de lecture, en particulier celles qui sont
consacrées aux Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du
temps 15, font état également d’une appropriation collective de la
pensée husserlienne avec l’apport de traductions proposées par
Jacques Derrida 16. Rappelons à cet égard qu’au moment même où
Foucault s’engage dans la rédaction de son manuscrit sur
« Phénoménologie et psychologie », Derrida réalise un mémoire pour
le diplôme d’études supérieures sur Le Problème de la genèse dans la
philosophie de Husserl 17. Ce travail prend son point de départ dans le
même problème que celui de Foucault, le problème du psychologisme
et l’interprétation du rapport entre psychologisme et logicisme dans la
phénoménologie18 ; il interroge également le « motif transcendantal »
en tant qu’il éclaire et oriente une certaine histoire de la philosophie ;
et il propose une importante bibliographie où il est possible de
retrouver, jusque dans la littérature secondaire, la plupart des
références mobilisées par Foucault dans sa propre recherche19 : cette
bibliographie (établie par Derrida) constitue ainsi une aide précieuse
pour le chercheur qui se confronte au manuscrit inédit de Foucault,
car celui-ci comporte un grand nombre de notes de bas de page avec
des références précises aux textes de Husserl, mais aucune
bibliographie générale20.

Les 7ches de lecture consacrées à la phénoménologie de Husserl font
également apparaître un autre ensemble de références, à première vue
disparates mais qui constituent une part importante du corpus que
Foucault a constitué pour écrire son essai sur « Phénoménologie et
psychologie » en 1953-1954. Ces références sont issues de la littérature
secondaire que Foucault avait à sa disposition. Elles permettent de
préciser le pro7l de « sa » phénoménologie, de son appropriation de



l’œuvre et de la pensée husserliennes en fournissant au lecteur
d’aujourd’hui une sorte de grille de lecture. Dans les 7ches disponibles
apparaissent ainsi des notes sur des penseurs contemporains ou

disciples de Husserl (Eugen Fink 21, Ludwig Landgrebe 22, Marvin
Farber – dont l’ouvrage The Foundation of Phenomenology  23 constitue
une source majeure du travail de Foucault). Les 7ches renvoient
également à certains lecteurs et passeurs français de la pensée
husserlienne : Aron Gurwitsch 24, Paul Ricoeur 25, Trần-Ðức-Thảo 26,
Jean Wahl 27, Pierre Thévenaz 28. Sartre est rapidement évacué dans
une note consacrée à la « transcendance de l’Ego »29. Comme nous le
verrons plus loin, Foucault semble lui préférer l’orientation
« mondaine » de la philosophie de Merleau-Ponty.

Cette partie du 7chier foucaldien témoigne de l’ambiance
phénoménologique dans laquelle s’est réalisée la formation de
Foucault 30. Elle démontre aussi la grande connaissance que ce dernier
avait des débats internes à la phénoménologie, alors même que la
réception française de celle-ci n’était pas encore complète. À sa
manière, le manuscrit de 1953-1954 prend position dans ces
discussions phénoménologiques, il s’y installe même pour développer
une thèse qui est à la fois originale (par rapport aux propres positions
d e Husserl) et cohérente avec certaines orientations philosophiques
puisées chez ses contemporains, des orientations qui sont notamment
liées au privilège accordé à la question du monde (par rapport à une
philosophie de la nature) et à l’ontologie (par rapport à une
philosophie de la connaissance) et qui sont marquées par le débat
fondamental, entre phénoménologie et psychologie, tel qu’il aZeure
chez Husserl et chez un grand nombre de ses lecteurs à l’époque,
Derrida en tête.

Ce débat porte en un sens la marque de l’inJuence de Merleau-Ponty
sur Foucault dans ces années de formation intellectuelle. On le perçoit
nettement au cœur de notes plus développées, qui se trouvent dans la
même boîte que le manuscrit de 1953-1954 et qui sont consacrées pour
une large part à l’exploration des rapports entre phénoménologie et
psychologie et à la confrontation entre Husserl et Merleau-Ponty. En
écho au manuscrit, ces notes sont intitulées « Psychologie et
phénoménologie », « Les thèmes psychologiques de la
phénoménologie de Husserl et de Merleau-Ponty », « Essence
phénoménologique et notion psychologique »31. Ce dernier ensemble
est le plus développé puisqu’il occupe cinquante feuillets et qu’il
propose un plan : « Psychologie et théorie de la conscience », « Husserl
et la psychologie », « Les constitutions et le problème de la totalité »,
« Le fondement des régions », « Le monde et l’histoire ». Il est di>cile
d’établir avec certitude le statut de ces notes. S’agit-il de notes en vue
de cours (comme l’indique parfois, en marge de ces notes, la référence



à des 7ches de citations) ou de textes à la fois préparatoires et
exploratoires au sens où ces notes s’attachent à dessiner la trame
d’une recherche en cours – celle qui est précisément déployée dans le
manuscrit « Phénoménologie et psychologie » ? En ce sens, elles
préparent ou esquissent les grandes lignes de cette recherche en
forgeant une série de plans détaillés pour parvenir à saisir la nature de
l’articulation entre phénoménologie et psychologie, une question qui
préoccupe fortement Foucault au début des années 1950 et sur
laquelle il ne cesse de revenir. L’orientation générale de ces notes et
réJexions du début des années 1950 peut être caractérisée suivant
deux lignes : elles correspondent pour une part à un eBort pour
ressaisir l’héritage phénoménologique de Merleau-Ponty (dont
Foucault, au même moment, suit les enseignements au Collège de
France) ; elles participent d’autre part à une interrogation concernant
le rapport entre phénoménologie, psychologie et anthropologie (cette
interrogation est reprise et ampli7ée au même moment à propos de
Binswanger 32).

La phénoménologie selon Foucault : du vécu au
monde

⁂

Il est possible à présent d’en venir au manuscrit de 1953-1954 dont les
7ches de lecture permettent donc de présenter le terrain
d’élaboration ainsi que l’orientation philosophique propre. Ce
manuscrit constitue à la fois une immersion dans la pensée de Husserl,
dont les textes et les préoccupations sont au premier plan de la
recherche foucaldienne, et une exploration assez libre des possibilités
que la phénoménologie oBre à la pensée, notamment en rapport avec
la perspective d’une ontologie qui dispose face à face, et au-delà du
prisme subjectif d’une conscience, le monde et le langage. Plutôt que
de reprendre dans le détail la teneur de ce manuscrit, nous allons
surtout le mettre en regard de certaines 7ches de lecture ou de
certaines indications tirées de ces 7ches, qui ont pu nourrir
l’orientation philosophique du propos de Foucault. Il s’agit de cette
manière de mieux dé7nir le type de démarche qu’impose la
confrontation à ces documents d’archives que sont un manuscrit d’une
part, et des 7ches de lecture de l’autre. Pour présenter d’un mot ce
manuscrit de 1953-1954, on pourrait dire qu’il ne s’agit pas seulement
d’une étude exégétique du rapport entre psychologisme et logicisme
et de son évolution au sein de la pensée de Husserl, mais plutôt d’un
travail de problématisation dont le centre de gravité se déplace de la
psychologie (et de l’eidétique de la conscience qui peut en être le
support) à l’ontologie (avec la question du monde, de son sens d’être et



de son « Logos »). Cette caractérisation sommaire rend compte
d’enjeux importants du propos développé par Foucault et qui
s’articulent aux fiches de lecture dont nous disposons.

L’un de ces enjeux porte sur le découplage entre un sens authentique
de la phénoménologie (qui l’oriente vers la problématique du monde)
et son sens inauthentique, correspondant à une sorte de déviation
« existentialiste » de la phénoménologie qui en brouille l’héritage.
Dans le manuscrit « Phénoménologie et psychologie », Foucault est
très clair à ce sujet : il souligne que l’existentialisme n’est pas
l’héritage de la phénoménologie mais qu’il témoigne plutôt de l’oubli
de cet héritage et ce qu’est la phénoménologie dans son sens véritable
33. La distinction amorcée entre une phénoménologie authentique (qui
serait portée par la pensée de Husserl) et sa version inauthentique
développée par une philosophie du vécu et de l’existence semble
opératoire pour rendre compte de la phénoménologie telle que
Foucault l’envisage. Or, cette distinction se trouve développée dans les
7ches de lecture à partir de deux références importantes du corpus
phénoménologique foucaldien.

La première référence, majeure, renvoie à Eugen Fink. Dans les notes
qu’il consacre à un article intitulé « Vergegenwärtigung und Bild.
Beiträge zur Phänomenologie der Unwirklichkeit »34, Foucault écrit,
citation à l’appui :

Contre l’existentialisme : « […] La monstruosité de la
mauvaise subjectivation du tout de l’étant, d’une réduction
du monde à un étant intramondain : l’homme. La retombée
de l’énoncé transcendantal dans la conceptualité mondaine
ontique est la perte constante de la phénoménologie35. »

Pour bien comprendre la complexité et la richesse du maillage des
citations et des références tel que permet de l’établir le 7chier
foucaldien, il est possible de relever que ce passage, comme les autres
extraits de cet article de Fink relevés par Foucault, est explicitement
cité à partir de la traduction proposée par Jules Vuillemin dans son
livre L’Héritage de Kant et la révolution copernicienne. Fichte, Cohen,
Heidegger 36. Dans la troisième partie de cet ouvrage, qui est consacrée
à Heidegger, Vuillemin souligne en eBet lui-même la « confusion
constante » que l’existentialisme entretient entre subjectivité
mondaine et subjectivité transcendantale. C’est une manière de
mettre au cœur de ce débat entre phénoménologie et existentialisme
la question du transcendantal, centrale pour Foucault dès la 7n des
années 1940 comme en témoigne son mémoire de 7n d’études
consacré à « La constitution d’un transcendantal dans La
Phénoménologie de l’Esprit de Hegel37 ». L’autre référence importante
qui émerge du 7chier foucaldien et qui complète cette distinction
entre des usages de la phénoménologie renvoie à Pierre Thévenaz et



aux études qu’il consacre successivement à Husserl, Heidegger, Sartre
e t Merleau-Ponty : ces études sont publiées en 1952 dans la Revue de

théologie et de philosophie 38, et commentées par Ricœur dans l’article
« Sur la phénoménologie » de 1953 39.

Au point de rencontre de ces deux références, une certaine idée de la
phénoménologie se dégage. Au lieu de se concentrer sur les 7gures de
la conscience, elle oBre une compréhension renouvelée du « monde »
et fait même du « monde » l’enjeu ontologique majeur, au cœur de
l’entreprise phénoménologique. Cette découverte permet d’assurer à
la phénoménologie une singularité au sein des philosophies
transcendantales (notamment celle de Kant) et de rendre compte de sa
portée philosophique, voire de sa portée pour la philosophie elle-
même. La 7n du manuscrit de 1953-1954 est d’ailleurs largement
consacrée à une redé7nition de ce qu’est la philosophie. Cette
orientation métaphilosophique des réJexions 7nales de Foucault
permet également de comprendre que son projet initial s’est trouvé
recon7guré au fur à mesure qu’il se développait : en particulier,
l’interrogation sur les sciences humaines et le lien entre la
phénoménologie et les sciences de l’homme (qui 7gure pourtant dans
l’intitulé du projet de thèse principale tel que Foucault le formule
initialement : « Étude sur la notion de “Monde“ dans la
phénoménologie et son importance pour les sciences de l’homme »40)
a disparu pour se recentrer sur une question proprement
philosophique, celle du « Monde » justement.

Concernant cette problématisation du monde, que privilégie donc le
manuscrit de 1953-1954, on peut relever également qu’elle renvoie à
une orientation manifestement heideggérienne de l’interprétation de
Husserl proposée par Foucault 41. Rappelons qu’en 1950, Walter Biemel
qui est alors collaborateur scienti7que des Archives Husserl de
Louvain, publie un ouvrage entier consacré au Concept de monde chez
Heidegger 42 . Cette étude est basée principalement sur Sein und Zeit
dont il est pourtant très peu fait mention dans le manuscrit de
Foucault – ce qui peut étonner. Notre hypothèse à ce sujet est que ce
qui intéresse et jusqu’à un certain point fascine Foucault, c’est surtout
le débordement possible de la phénoménologie vers une ontologie
(Foucault parle souvent d’approfondissement ou même de
« radicalisation », à la suite de Thévenaz et de Ricœur), selon un
mouvement de pensée qui correspond en eBet à la démarche
heideggérienne et qui correspond également à l’interprétation
critique que Heidegger a pu faire de Husserl. Dans ces conditions,
même si la référence à Heidegger reste assez marginale dans le
manuscrit, il semble bien qu’elle oriente quand même en sous-main le
propos de Foucault dans son parcours attentif de l’ensemble de
l’œuvre de Husserl et dans son analyse des héritages de la



phénoménologie (qui ne sont donc pas à chercher du côté de
l’existentialisme mais bien du côté de cette ontologie qui coïncide avec
une philosophie du monde). En somme, et pour le dire dans les termes
mêmes de Foucault, si la phénoménologie a pu engager le
« remplacement d’une problématique de la nature par une
problématique du monde », ce mouvement appelle son propre
prolongement dans « le dépassement d’une philosophie du
phénomène dans une philosophie de l’être43 ».

Or, cette orientation générale de l’analyse (qui replace la
préoccupation du « monde » au cœur de la phénoménologie, en
l’écartant de sa déviation existentialiste) permet aussi de ressaisir
certains eBets de cohérence qui opèrent au sein même du 7chier
phénoménologique de Foucault et notamment au sein de la littérature
secondaire qu’il mobilise à l’appui de sa démonstration. L’un de ces
eBets concerne l’évaluation ou la réévaluation de la place de la pensée
d e Merleau-Ponty dans ce dispositif phénoménologique d’ensemble.
Cette place est instable et témoigne d’une ambiguïté non résolue dans
l’analyse de Foucault au début des années 1950.

En un sens, la phénoménologie de la perception semble devoir être
versée du côté de cette philosophie du vécu qui enracine le sens dans
la disposition intentionnelle de la conscience. Foucault écrit même, en
prenant ses distances par rapport à Merleau-Ponty : « Il cherche à
découvrir le sens transcendantal à l’intérieur même des structures
eidétiques de la conscience »44. Mais il peut lire également, dans
l’étude que Pierre Thévenaz consacre à la pensée de Merleau-Ponty,
une position plus en phase avec celle qu’il cherche à défendre dans son
manuscrit :

La position de [Merleau-Ponty] implique que la conscience
n’est plus première, si centrale soit-elle comme toujours en
phénoménologie. « Le véritable transcendantal », c’est le
monde ( Phénoménologie de la perception , p. 418), et non plus
l’être (comme pour Heidegger) ni la conscience (comme
pour Sartre). […] Merleau-Ponty fait de l’ être-au-monde de
Heidegger (plus originaire que la conscience) le véritable
aboutissement de la réduction husserlienne45.

Cet accent mis sur l’« être-au-monde » correspond bien à la lecture
que Foucault fait de Heidegger, que ce soit une lecture directe de Sein
und Zeit ou une appréhension de cet ouvrage à partir d’un article très
important de Ludwig Landgrebe, transcrit dans le 7chier foucaldien.
Cet article s’intitule : « Husserls Phänomenologie und die Motive zu
ihrer Umbildung »46. La troisième partie de l’étude porte sur
« Heidegger et le problème d’une limite de la méthode
phénoménologique » [ Heidegger und das Problem einer Grenze der
phänomenologischen Methode]. Dans les notes conséquentes que
Foucault consacre à cet article de Landgrebe, on lit notamment ceci, à



l’appui d’une référence à Sein und Zeit :

Heidegger interprète l’intentionnalité comme un rapport à
l’étant, et il objecte que ce rapport ne peut se comprendre
que sur le fondement de l’ In-der-Welt-sein et
qu’inversement l’ In-der-Welt-sein ne peut pas se
comprendre à travers l’analyse intentionnelle. L’analyse
intentionnelle n’a de sens valable que subordonnée, à
l’intérieur d’une structure déterminée de l’ In-der-Welt-sein 
47.

Cette circulation dans les notes prises par Foucault présente un double
intérêt. Elle permet d’abord de souligner que la référence à Heidegger
s’impose de manière indirecte et qu’on la voit surtout s’imposer
comme une grille de lecture de la phénoménologie husserlienne et
post-husserlienne. Finalement, il n’est pas besoin de citer Heidegger
pour que la tournure heideggerienne d’une pensée du monde
imprègne la phénoménologie et la prémunisse contre les dérives
psychologisantes et existentialistes de certaines de ses interprétations
contemporaines. L’autre élément important que l’on peut retenir de
ce détour par les notes de lectures consacrées aux articles de
Thévenaz et Landgrebe, c’est l’ambiguïté de la position philosophique
d e Merleau-Ponty que Foucault envisage comme étant en quelque
sorte suspendue entre une pensée du vécu anté-prédicatif et une
ontologie du monde (relayée par un logos de l’être du monde, un
« langage de l’être » pour dire le monde, suivant l’inspiration de la
dernière partie du manuscrit de 1953-1954).

Pour rendre compte de cette ambiguïté et de l’importance que
Merleau-Ponty conserve aux yeux de Foucault à ce stade de
développement de sa réJexion philosophique, il faut alors sans doute
repasser par Eugen Fink. On trouve en eBet dans le manuscrit de 1953-
1954 une citation de la Sixième Méditation cartésienne  rédigée par Eugen
Fink pour Husserl (et dans le prolongement des Méditations cartésiennes
de ce dernier) en 1932 48. Or, Foucault a probablement eu accès à ce
texte de Fink à travers Merleau-Ponty qui cite la Méditation de Fink à
plusieurs reprises dans l’avant-propos de la Phénoménologie de la
perception (en notant d’ailleurs lui-même qu’il a pris connaissance de
ce texte de Husserl via Gaston Berger 49 ...). En témoigne notamment
ce long passage, où Merleau-Ponty met clairement l’accent sur la
problématique du « monde », en rapport à la fois avec l’opération
« technique » de la réduction et avec la vocation générale de la
philosophie, et où il s’installe d’une certaine façon dans l’ambiguïté
mentionnée plus haut en revendiquant pour la phénoménologie un
double ancrage dans le monde et dans le vécu existentiel :

C’est parce que nous sommes de part en part rapport au
monde que la seule manière pour nous de nous en
apercevoir est de suspendre ce mouvement, de lui refuser



notre complicité (de le regarder ohne mitzumachen, dit
souvent Husserl), ou encore de le mettre hors-jeu. Non
qu’on renonce aux certitudes du sens commun et de
l’attitude naturelle, - elles sont au contraire le thème
constant de la philosophie, - mais parce que, justement
comme présupposés de toute pensée, elles « vont de soi »,
passent inaperçues, et que, pour les réveiller et pour les
faire apparaître, nous avons à nous en abstenir un instant.
La meilleure formule de la réduction est sans doute celle
qu’en donnait Eugen Fink, l’assistant de Husserl, quand il
parlait d'un « étonnement » devant le monde. La réJexion
ne se retire pas du monde vers l’unité de la conscience
comme fondement du monde, elle prend recul pour voir
jaillir les transcendances, elle distend les 7ls intentionnels
qui nous relient au monde pour les faire paraître, elle seule
est conscience du monde parce qu'elle le révèle comme
étrange et paradoxal. […] Loin d’être, comme on l’a cru, la
formule d’une philosophie idéaliste, la réduction
phénoménologique est celle d’une philosophie
existentielle : l’«  In-der-Welt-Sein » de Heidegger n’apparaît
que sur le fond de la réduction phénoménologique50.

La référence à l’« étonnement », que Foucault reprend largement à son
compte dans son manuscrit51, provient d’un article de Fink publié en
janvier 1939 dans la Revue Internationale de Philosophie  52, et auquel
Foucault consacre également une 7che de lecture conséquente. De
manière plus générale, il est possible de souligner qu’au-delà même de
la pensée de Merleau-Ponty, mais peut-être aussi à travers elle, la
pensée de Fink semble bien commander l’orientation d’ensemble du
développement de Foucault. Fink se propose bien en effet d’articuler la
phénoménologie husserlienne et l’ontologie heideggerienne en
mettant au cœur de cette articulation la question du monde.

Dans les notes prises sur un autre article de Fink intitulé « Die
phänomenologische Philosophie E. Husserls in der gegenwärtigen
Kritik »53, Foucault approfondit ce point en retenant l’idée d’une
distinction entre criticisme et phénoménologie, sur fond d’un même
attachement à la problématique transcendantale mais suivant des
orientations différentes, liées à ce que Fink nomme une « diBérence de
problème fondamental »54. Selon Fink, « le criticisme formule son
problème fondamental comme celui de la possibilité d’une
connaissance objectivement valable, ou sous la forme de la question :
comment les jugements synthétiques a priori sont-ils possibles ? ». Le
criticisme s’en tient alors à l’expérience de l’étant et du monde en tant
qu’horizon de sens de l’étant. Mais c’est un monde dont il faut rendre
compte dans la forme d’une connaissance objective. Or, « la question
fondamentale de la phénoménologie […] et qui manifeste son
opposition radicale au criticisme, peut se formuler comme la question



de l’origine du monde55 ». Ou encore :

Déterminée au regard de son problème central, la
phénoménologie prétend réaliser une compréhension
philosophique du monde qui transcende toutes les formes
mondaines d’élucidation, de compréhension, de fondation,
etc. : elle vise à rendre compréhensible le monde dans
toutes ses déterminités idéales à partir du fondement
ultime de son être56.

S’oppose ainsi à la connaissance des phénomènes du monde l’eBort en
direction d’une compréhension de ce qui fonde non pas seulement
cette connaissance mais son être lui-même.

Sur le fond, Foucault rejoint donc Fink dans son interprétation de la
phénoménologie. Il reprend à son compte le mouvement général de la
Sixième Méditation où s’opère une radicalisation des opérations
majeures de la phénoménologie que sont réduction et constitution.
Fink reproche ainsi à Husserl de n’accomplir la réduction que vis-à-vis
des objets du monde laissant cette réduction incomplète dans la
mesure où il ne soumettrait pas à la réduction la subjectivité
transcendantale qui accomplit la réduction. Sur la base de ces
critiques, Eugen Fink apparaît alors comme le promoteur d’un
tournant « cosmologique » de la phénoménologie husserlienne. Alors
q u e Husserl persisterait à accorder à l’ ego le statut de sphère
fondamentale (ce qui autorise les analyses du vécu chez Sartre et chez
Merleau-Ponty), c’est au « monde » que Fink attribue la primordialité
essentielle. Pour conclure ce circuit référentiel, il est possible d’ajouter
que l’on trouve, dans l’avant-propos du travail que Derrida consacre à
Husserl en 1953-1954, la note suivante qui lie la préoccupation
7nkienne pour l’« origine du monde » à la notion d’« archéologie »
d o n t Foucault n’aura de cesse de retravailler la caractérisation
phénoménologique57 :

Husserl aurait voulu restaurer, dans un sens
phénoménologique qui n’est pas celui de la science
« mondaine », le mot d’« archéologie » (cf. E. Fink, « Das
problem der Phänomenologie E. Husserls », in Revue
Internationale de Philosophie, janvier 1939, p. 246). La
recherche du commencement absolu est présente dans
toute l’œuvre de Husserl, et aussi chez Fink, qui, hautement
approuvé par Husserl, dé7nit la question de Husserl comme
la question de « l’origine du monde » [ die Frage nach dem
Ursprung der Welt]58.



Notre propos avait comme point de départ un double questionnement
sur la délimitation d’un corpus phénoménologique propre à Foucault à
partir des 7ches de lecture (ce que l’on peut appeler le niveau de la
description matérielle d’une archive et de sa cohérence interne) et sur
l’usage de ce corpus pour rendre compte du développement que celui-
ci propose sur la phénoménologie husserlienne dans le manuscrit de
1953-1954 (le niveau d’analyse étant cette fois celui de l’interprétation
de ce manuscrit). Ces deux niveaux d’analyse correspondent bien au
travail rendu possible par le développement de la plateforme EMAN, et
au type de démarche éditoriale qu’elle rend à son tour envisageable.
Au point de convergence de ces deux opérations (descriptive et
interprétative), il y a le brassage et le maillage de références qui font
ressortir sinon l’unité du moins la cohérence globale d’une lecture
foucaldienne de la phénoménologie au début des années 1950. Cette
lecture s’inscrit dans une trame de réJexions phénoménologiques qui
constituent à bien des égards le symptôme d’une époque, dominée
après 1945 par le débat entre marxisme et phénoménologie59. On sait
q u e Foucault s’attachera, dans la décennie suivante, à mettre à
distance ces réJexions et même ce type de lecture, en s’eBorçant
justement d’interroger de manière critique, archéologique, ce que
signi7e se rapporter à une époque de la pensée – jusqu’à se 7xer le
devoir d’y contredire.

Notes

1 . Ce travail éditorial a fait l’objet d’une publication aux Éditions du
Seuil à l’automne 2021 (Foucault, 2021b). Il s’inscrit dans la série
« Cours et travaux de Michel Foucault avant le Collège de France » et a
suivi la publication au printemps 2021 d’un autre manuscrit inédit de
Foucault consacré à Ludwig Binswanger et l’analyse existentielle  (Foucault,
2021a).
2 . Cette présentation d’ensemble du manuscrit fait l’objet de la
« Situation » dans Foucault, 2021b, p. 365-399.
3 . Voir à ce sujet les études proposées dans la revue Les Études
philosophiques, juillet 2013-3 : « Foucault et la phénoménologie ». Voir
également Nalli, 2006.
4. On trouve une présentation d’ensemble du projet « Foucault Fiches
de lecture » (FFL) à l’adresse suivante : http://eman-
archives.org/Foucault-fiches/objectifs-projet. Le projet FFL a été
7nancé par l’ANR entre 2017 et 2020. Coordonné par Michel Senellart
puis par Laurent Dartigues (UMR Triangle, CNRS-ENS LSH/Lyon), ce
projet a béné7cié également des partenariats du CAPHÉS (CNRS-
ENS/PSL) et de la Bibliothèque nationale de France. Je tiens à
remercier Elisabetta Basso et Vincent Ventresque pour leur aide
précieuse dans la préparation de cette étude et de l’édition du

about:blank


manuscrit de Foucault sur « Phénoménologie et psychologie ». Je
remercie également Carolina Verlengia pour son invitation à
présenter les premiers résultats de ce travail lors d’un séminaire
organisé à l’ENS-LSH le 15 mars 2019.
5 . Une simple recherche par mot-clé sur la plateforme EMAN fait
apparaître 346 7ches relatives à « Husserl », une grande partie de ces
7ches se trouvant dans la boîte no 42, où l’on trouve également, à la
suite des notes sur Husserl, des 7ches portant sur Binswanger, la
psychiatrie phénoménologique et l’histoire de la psychologie et de la
psychanalyse. La première partie de la boîte no 42 est accessible à
l’adresse suivante : http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/collections/show/99.
6 . Les 7ches de lecture de cette première série s’ordonnent aux
principaux ouvrages de Husserl que Foucault lit le plus souvent dans
leur langue originale et auxquels il consacre des sous-dossiers
spéci7ques. Dans la boîte no 42, on trouve ainsi des chemises
consacrées successivement aux ouvrages suivants (les intitulés sont
ceux de Foucault) : Ideen II ; Beilage à Ideen  II ; Ideen III ; Die Idee der
Phänomenologie ; Conscience du temps ; Philosophie als strenge Wissenschaft ;
Logique formelle et logique transcendantale ; Nachwort ; Erfahrung und
Urteil ; Écrits sur l’histoire (il s’agit principalement de notes sur Ursprung
der Geometrie) ; Premiers écrits – Philosophie der Arithmetik  (1891),
Psychologische studien (1894), Compte-rendu de Palagyi (1903) ; Logische
Untersuchungen.
7. La reconstitution du « Dossier préparatoire des Mots et les choses  » a
fait l’objet du projet ANR Corpus « La bibliothèque foucaldienne »
(2008-2010), porté par l’EHESS et l’ENS-LSH. On en trouve la
présentation à l’adresse suivante : http://lbf-ehess.ens-lyon.fr/. Sur
l’articulation de ce dossier d’archives au projet archéologique des Mots
et les choses, voir Sabot, 2016.
8 . Cette chemise « Husserl » et les notices qui la composent sont
accessibles via la plateforme EMAN à l’adresse suivante : http://eman-
archives.org/Foucault-fiches/collections/show/127.
9. Ces notes de cours ne sont pas accessibles via la plateforme EMAN
qui ne met en ligne que les 7ches de lecture. Les notes consacrées à la
phénoménologie sont publiées en annexes du manuscrit
« Phénoménologie et psychologie » dont elles sont contemporaines
(Foucault, 2021b).
1 0 . Alors que L’archéologie du savoir  a>rme que « l’archive d’une
société » ne peut être décrite exhaustivement.
1 1 . Les trois premiers volumes des Husserliana. Edmund Husserl,
Gesammelte Werke (rassemblant Cartesianische Meditationen, Die Idee der
Phänomenologie et Ideen zu einer reinen Phänomenologie und
phänomenologischen Philosophie I) paraissent en 1950. Les volumes 4 et 5
consacrées aux Ideen II et III paraissent en 1952. Die Krisis der
europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie est
publiée en 1954 (volume 6), suivie en 1956 et en 1959 de deux volumes
(7 et 8) consacrés à Die erste Philosophie (1923-1924).

about:blank
http://lbf-ehess.ens-lyon.fr/
http://eman-archives.org/Foucault-fiches/collections/show/127


12. Voir par exemple la suite de notes prises sur les Ideen II qui ne
représentent pas moins de 38 feuillets recto-verso (boîte 42a, chemise
«  Ideen II », feuillets 335 à 362).
13. Voir par exemple les notes prises sur Husserl, 1950 (posthume).
Foucault utilise aussi régulièrement les traductions anglaises données
par Marvin Farber (Farber, 1943). Au moment où Foucault s’intéresse à
la pensée de Husserl, le lecteur français ne disposait que de quelques
traductions : outre celle mentionnée ci-dessus, on peut mentionner
celle des Méditations cartésiennes (1947, traduction de G. PeiBer et
E. Levinas), celle des Ideen I (1950, traduction de P. Ricœur), celle de
« La crise des sciences européennes et la phénoménologie
transcendantale. Une introduction à la philosophie
phénoménologique » (traduction Edmond Gerrer dans Les Études
philosophiques, no 2, avril-juin 1949, p. 126-157 et no 3/4, juillet-
décembre 1949, p. 229-301) et celle de « La crise de l’humanité
européenne et la philosophie » (traduction de P. Ricœur dans la Revue
de Métaphysique et de Morale, no 3, juillet-septembre 1950, p. 225-258).
14. Husserl, 1950 (1913), p. xii.
15. Husserl, 1964 (1928).
16. Voir, dans la chemise consacrée à « Conscience du temps » (boîte
no 42a), les 7ches intitulées « Le temps préobjectif » (feuillet 442) et
« Le présent » (feuillet 443). Y 7gurent des citations extraites des § 33,
§ 39 et § 59 de Zeitbewusstsein présentées par Foucault comme des
traductions de Derrida. Les deux premières traductions se trouvent
dans le mémoire de Derrida [Derrida, 1990 (1954), p. 128 et p. 129].
17. Derrida, 1990 (1954). Dans l’avertissement rédigé au moment de la
publication de ce mémoire, J. Derrida précise les conditions de sa
rédaction : « Je le préparai en 1953-1954 sous la direction bienveillante
et vigilante de Maurice de Gandillac, professeur à la Sorbonne, alors
que j’étais élève de deuxième année à l’École normale supérieure.
Grâce à M. de Gandillac et au P. Van Breda, j’avais pu, au cours de la
même année, consulter certains inédits de Husserl aux Archives de
Louvain » (p. vi).
1 8 . Il s’agit d’un thème classique dans les études husserliennes de
l’époque. Marvin Farber y consacre le premier chapitre de son
ouvrage (Farber, 1943), à partir d’une mise en contexte dans le champ
de la philosophie allemande que Foucault reprend à son compte au
début de son manuscrit de 1953-1954.
19. On y trouve par exemple un article d’Yvonne Picard (paru dans
Deucalion, I, 1946), intitulé « Le temps chez Husserl et chez Heidegger »
que Foucault utilise comme guide de lecture de l’ouvrage de Husserl
sur la conscience intime du temps. Un certain nombre des citations
répertoriées dans les 7ches de la chemise « Conscience du temps »
provient de cet article dont Derrida fait l’éloge dans son propre
mémoire. Cf. Derrida, 1990 (1954), p. 123, note 39.
20. Cette absence de bibliographie s’explique probablement par le fait
que le manuscrit a été abandonné et que Foucault ne lui a jamais
donné la forme académique d’une thèse.



21. Dans une chemise consacrée à « Fink » (boîte no 38), on trouve
notamment des notes prises par Foucault sur les textes suivants : « Das
Problem der Philosophie Edmund Husserls » (Fink, 1939), « Die
phänomenologische Philosophie Husserls in der gegenwärtigen
Kritik » [Fink, 1975 (1933)], « L’analyse intentionnelle et le problème
de la pensée spéculative » (Fink, 1952). Dans la boîte no 42b, chemise
« Jaspers », on trouve encore deux pages de notes sur l’article
« Vergegenwärtigung und Bild, Beiträge zur Phänomenologie der
Unwirklichkeit » (1930).
22. Foucault prend douze pages de notes sur l’article de Landgrebe
intitulé « Das Problem der Geschichtlichkeit des Lebens und die
Phänomenologie Husserls » (1932) et 6 pages de notes sur l’article
« Husserls Phänomenologie und die Motive zu ihrer Umbildung »
(Landgrebe, 1939). Voir boîte n o 42a, feuillet 661 et suiv. et feuillet 647
et suiv.
2 3 . Farber, 1943. Dans son « Introduction à Ideen I de Edmund
Husserl », Paul Ricœur recommande la lecture de l’ouvrage de Marvin
Farber où selon lui se trouve un ample résumé de la pensée
husserlienne [Husserl, 1950 (1913), p. xi, note 1].
24. Voir la 7che « Contre la critique husserlienne de la Gestalt » (qui
renvoie à un compte-rendu du Nachwort paru en 1932 dans la Deutsche
Literaturzeitung. Voir boîte n o 44b, chemise « La Gestalt et la
phénoménologie », feuillet 557.
2 5 . Dans la boîte no 37, on trouve une chemise « Ricœur » qui
mentionne en particulier un article paru dans la revue Esprit en
décembre 1953 et intitulé « Sur la phénoménologie » (Ricœur, 1953,
p. 821-839). On trouve plusieurs pages de notes consacrées à cet article
important.
2 6 . On trouve dans la chemise « Ricœur » des notes consacrées à
l’« interprétation de Husserl par Thao » (boîte no 37, feuillets 393-394).
Ces notes sont prises à partir de la troisième partie de l’article de
Ricœur « Sur la phénoménologie » (Ricœur, 1953, p. 827-836),
intégralement consacrée à Phénoménologie et matérialisme dialectique
(Thảo, 1951). Dans la boîte no 42a (feuillets 573-574), Foucault prend
également des notes sur l’article de Trần Ðức Thảo sur « Les origines
de la réduction phénoménologique » (Thảo, 1950).
2 7 . Foucault prend en particulier plusieurs pages de notes sur un
article de Jean Wahl : « Notes sur la première partie de Erfahrung und
Urteil de Husserl », Revue de métaphysique et de morale , 56, 1, 1951, p. 6-
34. Voir boîte no 42a, chemise « Erfahrung und Urteil », feuillets 519-
522.
28. Thévenaz, 1966 (1952).
2 9 . Cette note est rangée dans une chemise intitulée « Husserl.
Hyppolite » (boîte no 42a). Il s’agit sans doute de notes prises à partir
de cours dispensés par Jean Hyppolite à l’École normale supérieure.
Dans la même chemise, on trouve des notes assez variées consacrées
par exemple à « Essence et réJexion », « La géométrie et l’exemple de



l’idéalisation », « La réduction phénoménologique », « La
phénoménologie » ...
3 0 . Il est possible de relever l’absence de références aux travaux
d’Emmanuel Levinas dont deux ouvrages majeurs avaient pourtant été
publiés au moment où Foucault s’intéresse à la phénoménologie
(Levinas, 1930 et 1949). Ces ouvrages sont par contre mentionnés en
bonne place dans la bibliographie du mémoire de Derrida [Derrida,
1990 (1954), p. 288] et ils sont également cités dans l’introduction de
Ricœur à sa traduction aux Ideen I [voir Husserl, 1950 (1913), p. xxvi
etxxxiii].
3 1 . Ces notes complémentaires sont publiées à la suite du texte
consacré à « Phénoménologie et psychologie » (Foucault, 2021b).
32. Foucault, 2021a.
33. Foucault, 2021b, p. 207. Voir sinon boîte no 42, feuillets 340-341.
3 4 . Cet article est paru dans Jahrbuch für philosophische und
phänomenologische Forschung, XI, 1930.
35. La citation renvoie à Fink, 1930, p. 250. Voir boîte n o 42b, chemise
« Jaspers », feuillet 49.
36. Vuillemin, 1954, p. 239, note 4.
37. Foucault, 1949.
38. Thévenaz, 1966 (1952).
39. On trouve les notes de Foucault sur les articles de Thévenaz dans la
boîte no 37, chemise « Ricœur » (feuillets 391-392). L’article de Paul
Ricœur « Sur la phénoménologie » leur consacre en eBet sa deuxième
partie sous le titre : « L’unité d’intention de la phénoménologie
husserlienne » (Ricœur, 1953, p. 825-827).
40. Comme le rappelle Didier Eribon (Eribon, 1994, p. 112), cet intitulé
7gure dans le curriculum vitae que Foucault adresse à Georges Dumézil
en vue de sa candidature à un poste de lecteur de français à Uppsala en
Suède. D. Eribon ajoute que cet intitulé est sans doute « totalement
7cti[f] et destin[é] uniquement à répondre aux attentes de ceux à qui
ce papier était destiné » (p. 113). La découverte du manuscrit
« Phénoménologie et psychologie », daté par Foucault lui-même 1953-
1954, prouve qu’il n’en est rien.
4 1 . Les 7ches de notes consacrées au « Monde » dans la chemise
« Husserl » renvoient toutefois à Ideen I et à Erfahrung und Urteil (voir
par exemple boîte no 42a, feuillets 618, 619 et 622). Les extraits
recopiés par Foucault sont utilisés dans son manuscrit de 1953-1954.
42. Biemel, 1950.
43. Foucault, 2021b, p. 226. Voir sinon boîte no 42, feuillet 351.
44. Foucault, 2021b, p. 137. Voir sinon boîte no 42, feuillet 297.
45. Thévenaz, 1966 (1952), p. 108.
46. Voir supra, note 21. Landgrebe, 1939, p. 277-325. Voir boîte no 42a,
feuillet 647 et suiv.
47. Voir Landgrebe, 1939, p. 307.
48. Fink, 1994 (1932).
49. Berger, 1941.



50. Merleau-Ponty, 1945, p. viii-ix.
51. À la 7n de son « Introduction à Ideen I de E. Husserl », Paul Ricœur
note l’importance de cet « étonnement » dans la perspective de
Merleau-Ponty, en rapport avec l’accès à une couche originaire de
l’expérience, située dans le monde : la phénoménologie « ne
“réJéchit“ que pour faire jaillir au-delà de toute naïveté l’assurance
que le monde est toujours “déjà là“ ; elle ne “réduit“ notre
participation à la présence du monde que pour rompre un moment
notre familiarité avec le monde et nous restituer l’“étonnement“
devant l’étrangeté et le paradoxe d’un monde qui nous situe ; elle ne
va aux essences que pour prendre du recul et reconquérir la “facticité“
de notre être-au-monde » [Husserl, 1950 (1913), p. xxxviii, note 1].
52. Fink, 1939, p. 229-231.
53. Fink, 1975 (1933).
54. Fink, 1975 (1933), p. 118. Nous reprenons ici la traduction de Didier
Franck qui diBère légèrement de celle proposée par Foucault dans ses
notes de lecture.
55. Fink, 1975 (1933), p. 119.
56. Fink, 1975 (1933), p. 121.
57. Sabot, 2016, p. 761-765.
58. Derrida, 1990 (1954), p. 3, note 4.
59. Dans cette perspective, le travail de Trần Ðức Thảo présente un
intérêt particulier qui justi7e la place à part qu’il a pu occuper dans le
champ philosophique français de l’époque. Voici comment Thảo
présente lui-même dans la préface de son ouvrage l’orientation
d’ensemble de sa démarche, allant de la phénoménologie au
matérialisme dialectique, d’une investigation sur « la méthode
phénoménologique et son contenu eBectivement réel » (première
partie) à « La dialectique du mouvement réel » (seconde partie) : « De
l’éternité des essences à la subjectivité vécue, de l’Ego singulier à la
genèse universelle, l’évolution de la pensée husserlienne témoignait
de l’aspiration constante de l’idéalisme vers ce contenu réel dont seule
la dialectique matérialiste dé7nit le concept authentique » (Thảo,
1951, p. 18). Foucault privilégie pour sa part dans son manuscrit de
1953-1954 un débordement interne de la phénoménologie vers
l’ontologie.

BIBLIOGRAPHIE

Berger, 1941 : Gaston Berger, Le Cogito dans la philosophie de Husserl ,
Paris, Aubier, coll. « Philosophie de l'Esprit ».
Biemel, 1950 : Walter Biemel, Le Concept de monde chez Heidegger ,
Paris, Vrin, coll. « Bibliothèque d’histoire de la philosophie ».
Derrida, 1990 (1954) : Jacques Derrida, Le Problème de la genèse dans la
philosophie de Husserl, Paris, PUF, coll. « Épiméthée ».
Eribon, 1994 : Didier Eribon, Michel Foucault et ses contemporains ,
Paris, Fayard.



Farber, 1943 : Marvin Farber, The Foundation of Phenomenology.
Edmund Husserl and the Quest for a Rigourous Science of Philosophy,
Cambridge, Harvard University Press.
Fink, 1939 : Eugen Fink, « Das Problem der Phänomenologie
Edmund Husserls », Revue Internationale de Philosophie , 1, 2, p. 226-
270.
Fink, 1952 : Eugen Fink, « L’analyse intentionnelle et le problème de
la pensée spéculative », dans Herman Leo Van Breda (éd.), Problèmes
actuels de la phénoménologie, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Textes
et études philosophiques », p. 53-87.
Fink, 1975 (1933) : Eugen Fink, « Die phänomenologische
Philosophie Edmund Husserls in der Gegenwärtigen Kritik », dans
De la phénoménologie, trad. fr. Didier Franck, Paris, Éditions de
Minuit, coll. « Arguments ».
Fink, 1994 (1932) : Eugen Fink, Sixième Méditation cartésienne. L’idée
d’une théorie transcendantale de la méthode, trad. fr. Nathalie Depraz,
Grenoble, Jérôme Million, coll. « Krisis ».
Foucault, 1949 : Michel Foucault, « La constitution d’un
transcendantal dans La Phénoménologie de l’Esprit  de Hegel ».
Manuscrit inédit.
Foucault, 2021a : Michel Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle ,
édition établie, sous la responsabilité de François Ewald, par
Elisabetta Basso, Paris, Éditions du Seuil/Gallimard/EHESS, coll.
« Hautes Études ».
Foucault, 2021b : Michel Foucault , Phénoménologie et psychologie ,
édition établie, sous la responsabilité de François Ewald, par
Philippe Sabot, Éditions du Seuil/Gallimard/EHESS, coll. « Hautes
Études ».
Husserl, 1950 (1913) : Edmund Husserl, Idées directrices pour une
phénoménologie, trad. fr. Paul Ricœur, Paris, Gallimard, coll.
« Bibliothèque de philosophie ».
Husserl, 1950 (posthume) : Edmund Husserl, « La philosophie
comme prise de conscience de l’humanité », texte établi et présenté
par Walter Biemel, trad. fr. Paul Ricœur, Deucalion 3, 1950 : « Vérité
et liberté », 30, p. 109-127.
Husserl, 1964 (1928) : Edmund Husserl, Leçons pour une
phénoménologie de la conscience intime du temps, trad. fr. Henri
Dussort, Paris, PUF, coll.  « Épiméthée ».
Landgrebe, 1939 : Ludwig Landgrebe, « Husserls Phänomenologie
und die Motive zu ihrer Umbildung », Revue Internationale de
Philosophie, 1, 2, p. 277-316.
Levinas, 1930 : Emmanuel Levinas, La Théorie de l’intuition dans la
phénoménologie de Husserl, Paris, Vrin.
Levinas, 1949 : Emmanuel Levinas, En découvrant l’existence avec
Husserl et Heidegger, Paris, Vrin.
Merleau-Ponty, 1945 : Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la
perception, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque des idées ».
Nalli, 2006 : Marcos Nalli, Foucault e a phenomenologia , São Paulo,



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  SAVO IRS ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Edições Loyola.
Ricœur, 1953 : Paul Ricœur, « Sur la phénoménologie », Esprit, 21e

année, 12, p. 821-839 ; étude reprise en 2004 dans À l’école de la
phénoménologie, chap. V., Paris, Vrin, coll.  « Bibliothèque d’histoire
de la philosophie ».
Sabot, 2016 : Philippe Sabot, « Dans les archives de l’archéologie.
Relire Les Mots et les choses  aujourd’hui », Revista de FilosoGa Aurora ,
28 (45), p. 747-766,
https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/1980-
5934.28.045.DS01.
Thảo, 1950 : Trần Ðức Thảo, « Les origines de la réduction
phénoménologique », Deucalion, 3, p. 128-142.
Thảo, 1951 : Trần Ðức Thảo, Phénoménologie et matérialisme
dialectique, Paris, Éditions Minh-Tân.
Thévenaz, 1966 (1952) : Pierre Thévenaz, « Qu’est-ce que la
phénoménologie ? », Revue de théologie et de philosophie , 1952/1, p. 9-
30 ; 1952/3, p. 126-140 ; 1952/4, p. 294-316. Études reprises en 1966
dans De Husserl à Merleau-Ponty. Qu’est-ce que la phénoménologie ? ,
Neuchâtel, Éditions de la Baconnière, coll. « Être et penser. Cahiers
de philosophie ».
Vuillemin, 1954 : Jules Vuillemin, L’Héritage de Kant et la révolution
copernicienne. Fichte, Cohen, Heidegger, Paris, PUF, coll. « Bibliothèque
de philosophie contemporaine ».

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/1980-5934.28.045.DS01
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Le fichier phénoménologique de Foucault
	La phénoménologie selon Foucault : du vécu au monde  ⁂
	BIBLIOGRAPHIE
	Nos partenaires


