Reconstituer un corpus a
partir des archives

Foucault et la phénoménologie au début des années

1950

conference proceedings L'archive Foucault a I'ére du numérique. Fiches et fichiers dans la
pratique philosophique, sous la dir. de Laurent Dartigues and Camille Nols, 2022

Philippe Sabot

Cette contribution porte sur un manuscrit de Michel Foucault datant
du début des années 1950 et consacré a la phénoménologie de Husserl

1, Ce manuscrit inédit se trouve dans la boite n° 46 du fonds d’archives
« Michel Foucault » déposé a la Bibliotheque nationale de France sous
la cote NAF 28730. Il porte comme titre « Phénoménologie et
psychologie » et est daté par Foucault lui-méme de 1953-1954. Prenant
ce document d’archive comme objet du présent article, il s’agit

pourtant moins de le parcourir pour lui-méme? que de comprendre
I'intérét du recours aux fiches de lecture qui forment le soubassement

matériel de I'entreprise intellectuelle de Foucault.

Se dessine ainsi un double enjeu pour notre propos. D’abord, nous
voudrions mieux identifier une pratique de mise en fiches et
d’archivage qui a certes accompagné l'ensemble du travail de
recherche de Foucault mais qui a pu se modifier, se préciser, se
redéfinir selon ses projets éditoriaux ou d’enseignement. Comment se
caractérise, au début des années 1950, cette élaboration d’un fichier de
notes et de références plus ou moins développées, et surtout comment
connecter ce fichier au travail de recherche, notamment pour ce qui
concerne la phénoménologie husserlienne ? Est en jeu ici a la fois
Iarticulation des dimensions matérielle et intellectuelle du travail de
Foucault, ressaisi a 1’état naissant, et larticulation de ces deux
dimensions dans notre propre démarche éditoriale : quelle place
accorder a ces archives dans ’édition critique d’'un manuscrit ?

Un autre enjeu important concerne ce que I'on pourrait nommer le
rapport de Foucault a la phénoménologie, a condition d’entendre par
la non pas seulement une espéce de position systématique et stable a
I'égard de ce courant de pensée mais une série d’évolutions complexes
faites de continuités souterraines et de ruptures explicites®. Notre

ambition reste limitée par rapport a un examen détaillé de ces
évolutions. Dans le cadre de cette étude, il s’agira surtout pour nous de


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=129

cerner les contours de la phénoménologie telle que Foucault se
'approprie au début des années 1950, c’est-a-dire les contours de cette
interprétation de la phénoménologie qui ressortent a la fois des
positions affirmées dans le manuscrit de 1953-1954 et des éléments de
corpus qui étayent ces positions et orientent en réalité fortement la
réflexion phénoménologique de Foucault. Dans cette perspective, nous
souhaitons montrer que les fiches de lecture, rendues disponibles
grice au projet ANR « Foucault Fiches de lecture » sur la plateforme

FFL-EMAN®, viennent éclairer dun jour nouveau le profil
phénoménologique de Foucault en méme temps qu’elles offrent un
témoignage sur limportance prise par la référence a la

phénoménologie dans sa formation intellectuelle.

Le fichier phénoménologique de Foucault

Pour rendre compte du type d’opération matérielle et intellectuelle
que représente 'élaboration des fiches de lecture consacrées par
Foucault a la phénoménologie, il convient de préciser en premier lieu
la nature des archives disponibles dans ce que l'on peut désigner
comme le dossier « Husserl ». Il est possible de reconstituer ce dossier

a partir des trés nombreuses notes et références de lecture

rassemblées principalement dans la boite d’archives n® 42°. Cet

ensemble est lui-méme composé de deux séries de fiches.

Il y a d’abord les fiches de lecture proprement dites portant sur les
ouvrages et les principaux textes deHusserl. Ces fiches sont
rassemblées dans une quinzaine de chemises qui constituent un
parcours tres complet des grandes ceuvres de Husserl, de la Philosophie
de l'arithmétique a la Krisis en passant par les Idées directrices, les Lecons

sur la conscience intime du temps, Expérience et jugement , Logique formelle et

logique transcendantale, Recherches logiques ©. Nous pouvons observer
dans cette premiere série de fiches de lecture le type de démarche et

I'ambition que I'on retrouvera une décennie plus tard dans le « Dossier

préparatoire » des Mots et les choses ’. 1l s’agit alors, pour Foucault, de
parcourir l'intégralité de l'archive d'une époque en vue den
constituer le corpus et d’en étudier les déclinaisons particuliéres :
trame d’ensemble, dénivellations, cohérence épistémique et
réélaborations conceptuelles. Une différence notable entre le dossier
phénoménologique des années 1950 et le dossier archéologique des
années 1960 réside toutefois dans la restriction qu’impose ici
I'appropriation d’un corpus associé a un nom d’auteur (qui lui donne
son unité et le découpe dans 'ordre des discours), 1a ou, dans le dossier
préparatoire des Mots et les choses, les mémes auteurs, les mémes
ceuvres peuvent également étre cités dans différents intercalaires,
plutét constitués a partir de grands ensembles thématiques (« Analyse

des richesses », « Grammaire », « Histoire naturelle », « Homme »,



« Philosophie du langage ») et croisant approche par corpus et
approche historique. Le fichier foucaldien fonctionne déja au début
des années 1950 sur le mode du recueil de citations, mais il ne réalise
pas d’emblée I'opération proprement archéologique d’extraction, de
soustraction, voire de fragmentation qui dénoue les parentés
premiéres (celles liées a 'auteur ou a l'ceuvre en particulier) pour
réarticuler les archives du savoir (la masse de choses dites et pensées)
al'archive d’une époque.

1l est possible néanmoins de noter que cohabitent des fiches portant
de maniere assez continue sur des ceuvres ou des extraits d’ceuvre et
des fiches thématiques, dans I'esprit de celles qui composent le dossier
des Mots et les choses, méme s’il s’agit le plus souvent de themes
associés a une ceuvre déterminée, et non pas, comme ce sera le cas
plus tard, de thémes plus transversaux, permettant d’associer des
citations issues de textes différents. Dans le fichier
« phénoménologique » de Foucault, on trouve ainsi une chemise
intitulée sobrement « Husserl » et comportant 36 notices d’une ou

plusieurs pages consacrées a des entrées thématiques®. Mentionnons
quelques-unes de ces thématiques : « Noese et noeme »,
« Constitutions. Constitutions transcendantales », « La vie et
I'intentionnalité », « Doxa originaire et science », « Lantéprédicatif
comme exigence d’une théorie des jugements », « La réflexion »,
« Transcendantal et transcendance », « La conscience et le monde »,
« Le monde », « La phénoménologie comme science », « L'évidence,
fondement de la connaissance », « Le corps. Non objectivité du
corps », « Umwelt », « La perception », « Autrui et I'intersubjectivité »,
« La notion d’objet. Lobjet idéal », « Lintuition des essences. Sa
nécessité », « Autrui », « Lhorizon » ... Chacune de ces notices est
composée d'une ou de plusieurs citations, extraites de différents
ouvrages de Husserl. Ces themes et leur traitement dans les travaux de
Husserl font I'objet d’analyses dans le manuscrit de Foucault portant
sur « la notion de “Monde* dans la phénoménologie ». Ils nourrissent
et orientent le parcours que celui-ci propose a lintérieur la
phénoménologie. La plupart de ces fiches thématiques sont
manuscrites mais, a l'intérieur de cette chemise « Husserl », on trouve
également trois fiches dactylographiées (« Doxa originaire et science »,
« La perception », « Lhorizon ») qui ont pu servir de support de

citations pour des cours réalisés au méme moment et dont les notes

sont conservées également dans la boite n® 46°.

Il faut encore ajouter une remarque pour présenter ce fichier
phénoménologique de Foucault. En effet, si les fiches de lecture
consacrées a la phénoménologie de Husserl témoignent déja a leur
niveau du principe d’exhaustivité que Foucault revendiquera plus tard
dans Les Mots et les choses 4 I'échelle du savoir d’'une époque'?, réaliser
cette ambition le confronte néanmoins a la difficulté de
'appréhension d’une ceuvre pour une part encore inédite (les



Husserliana n’ont pas au début des années 1950 le développement que

nous leur connaissons aujourd’hui'l) et encore largement non
traduite. Le travail de transcription et d’appropriation des idées
husserliennes prend donc souvent la tournure d'un travail de

traduction continu de longs passages, de paragraphes entiers'?, Cette
opération de traduction se donne elle-méme différentes médiations : si
Foucault va le plus souvent chercher les textes de Husserl directement
dans les revues qui les ont publiés pour les transcrire en frangais, il

utilise aussi différentes traductions disponibles'3. Dans une partie de
son manuscrit de 1953-1954, il renvoie explicitement au travail réalisé
par Paul Ricceur qui publie en 1950 une traduction des Ideen I (sous le
titreIdées directrices pour une phénoménologie), précédée d'une
importante préface du traducteur qui en restitue la genese et dessine
le sens d'une phénoménologie transcendantale a partir d’une
« histoire de la pensée de Husserl, des Logische Untersuchungen aux

Ideen '* ». Certaines fiches de lecture, en particulier celles qui sont
consacrées aux Lecons pour une phénoménologie de la conscience intime du

temps °, font état également d’'une appropriation collective de la

pensée husserlienne avec l'apport de traductions proposées par

Jacques Derrida '©. Rappelons a cet égard quau moment méme otl
Foucault s’engage dans la rédaction de son manuscrit sur
« Phénoménologie et psychologie », Derrida réalise un mémoire pour
le diplome d’études supérieures sur Le Probléme de la genése dans la

philosophie de Husserl 7. Ce travail prend son point de départ dans le
méme probléme que celui de Foucault, le probleme du psychologisme

et l'interprétation du rapport entre psychologisme et logicisme dans la

phénoménologie’® ; il interroge également le « motif transcendantal »
en tant qu’il éclaire et oriente une certaine histoire de la philosophie ;
et il propose une importante bibliographie ou il est possible de
retrouver, jusque dans la littérature secondaire, la plupart des

références mobilisées par Foucault dans sa propre recherche!” : cette
bibliographie (établie par Derrida) constitue ainsi une aide précieuse
pour le chercheur qui se confronte au manuscrit inédit de Foucault,
car celui-ci comporte un grand nombre de notes de bas de page avec

des références précises aux textes de Husserl, mais aucune

bibliographie générale?’.

Les fiches de lecture consacrées a la phénoménologie de Husserl font
également apparaitre un autre ensemble de références, a premiére vue
disparates mais qui constituent une part importante du corpus que
Foucault a constitué pour écrire son essai sur « Phénoménologie et
psychologie » en 1953-1954. Ces références sont issues de la littérature
secondaire que Foucault avait a sa disposition. Elles permettent de

préciser le profil de « sa » phénoménologie, de son appropriation de



I'ceuvre et de la pensée husserliennes en fournissant au lecteur
d’aujourd’hui une sorte de grille de lecture. Dans les fiches disponibles

apparaissent ainsi des notes sur des penseurs contemporains ou

disciples de Husserl (Eugen Fink %!, Ludwig Landgrebe 2, Marvin

Farber - dont I'ouvrage The Foundation of Phenomenology >* constitue
une source majeure du travail de Foucault). Les fiches renvoient
également a certains lecteurs et passeurs francais de la pensée

husserlienne : Aron Gurwitsch 24, Paul Ricoeur 2°, TrAn-Pdc-Thao 2,
Jean Wahl ?7, Pierre Thévenaz %8, Sartre est rapidement évacué dans

une note consacrée a la « transcendance de I'Ego »*°. Comme nous le
verrons plus loin, Foucault semble lui préférer Iorientation
« mondaine » de la philosophie de Merleau-Ponty.

Cette partie du fichier foucaldien témoigne de I’ambiance
phénoménologique dans laquelle sest réalisée la formation de

Foucault *°, Elle démontre aussi la grande connaissance que ce dernier
avait des débats internes a la phénoménologie, alors méme que la
réception francaise de celle-ci n’était pas encore compléte. A sa
maniére, le manuscrit de1953-1954 prend position dans ces
discussions phénoménologiques, il s’y installe méme pour développer
une thése qui est a la fois originale (par rapport aux propres positions
de Husserl) et cohérente avec certaines orientations philosophiques
puisées chez ses contemporains, des orientations qui sont notamment
liées au privilege accordé a la question du monde (par rapport a une
philosophie de la nature) et a l'ontologie (par rapport a une
philosophie de la connaissance) et qui sont marquées par le débat
fondamental, entre phénoménologie et psychologie, tel qu'il affleure
chez Husserl et chez un grand nombre de ses lecteurs a I'époque,
Derrida en téte.

Ce débat porte en un sens la marque de I'influence de Merleau-Ponty
sur Foucault dans ces années de formation intellectuelle. On le percoit
nettement au cceur de notes plus développées, qui se trouvent dans la
méme boite que le manuscrit de 1953-1954 et qui sont consacrées pour
une large part a I'exploration des rapports entre phénoménologie et
psychologie et a la confrontation entre Husserl et Merleau-Ponty. En
écho au manuscrit, ces notes sont intitulées « Psychologie et
phénoménologie », « Les thémes psychologiques de la
phénoménologie de Husserl et de Merleau-Ponty », « Essence

phénoménologique et notion psychologique »*!. Ce dernier ensemble
est le plus développé puisqu’il occupe cinquante feuillets et qu'il
propose un plan : « Psychologie et théorie de la conscience », « Husserl
et la psychologie », « Les constitutions et le probléme de la totalité »,
« Le fondement des régions », « Le monde et I'histoire ». Il est difficile
d’établir avec certitude le statut de ces notes. S’agit-il de notes en vue

de cours (comme l'indique parfois, en marge de ces notes, la référence



a des fiches de citations) ou de textes a la fois préparatoires et
exploratoires au sens ol ces notes s’attachent a dessiner la trame
d’une recherche en cours - celle qui est précisément déployée dans le
manuscrit « Phénoménologie et psychologie » ? En ce sens, elles
préparent ou esquissent les grandes lignes de cette recherche en
forgeant une série de plans détaillés pour parvenir a saisir la nature de
Iarticulation entre phénoménologie et psychologie, une question qui
préoccupe fortement Foucault au début des années 1950 et sur
laquelle il ne cesse de revenir. Lorientation générale de ces notes et
réflexions du début des années 1950 peut étre caractérisée suivant
deux lignes : elles correspondent pour une part a un effort pour
ressaisir I'héritage phénoménologique de Merleau-Ponty (dont
Foucault, au méme moment, suit les enseignements au College de
France) ; elles participent d’autre part a une interrogation concernant
le rapport entre phénoménologie, psychologie et anthropologie (cette
interrogation est reprise et amplifiée au méme moment a propos de

Binswanger >2).

La phénoménologie selon Foucault : du vécu au

monde

1l est possible a présent d’en venir au manuscrit de 1953-1954 dont les
fiches de lecture permettent donc de présenter le terrain
d’élaboration ainsi que lorientation philosophique propre. Ce
manuscrit constitue a la fois une immersion dans la pensée de Husserl,
dont les textes et les préoccupations sont au premier plan de la
recherche foucaldienne, et une exploration assez libre des possibilités
que la phénoménologie offre a la pensée, notamment en rapport avec
la perspective d'une ontologie qui dispose face a face, et au-dela du
prisme subjectif d’'une conscience, le monde et le langage. Plutét que
de reprendre dans le détail la teneur de ce manuscrit, nous allons
surtout le mettre en regard de certaines fiches de lecture ou de
certaines indications tirées de ces fiches, qui ont pu nourrir
I'orientation philosophique du propos de Foucault. Il s’agit de cette
maniére de mieux définir le type de démarche qu'impose la
confrontation a ces documents d’archives que sont un manuscrit d'une
part, et des fiches de lecture de l'autre. Pour présenter d’'un mot ce
manuscrit de 1953-1954, on pourrait dire qu’il ne s’agit pas seulement
d’une étude exégétique du rapport entre psychologisme et logicisme
et de son évolution au sein de la pensée de Husserl, mais plutdt d'un
travail de problématisation dont le centre de gravité se déplace de la
psychologie (et de l'eidétique de la conscience qui peut en étre le
support) a I'ontologie (avec la question du monde, de son sens d’étre et



de son « Logos »). Cette caractérisation sommaire rend compte
d’enjeux importants du propos développé par Foucault et qui

s’articulent aux fiches de lecture dont nous disposons.

L'un de ces enjeux porte sur le découplage entre un sens authentique
de la phénoménologie (qui I'oriente vers la problématique du monde)
et son sens inauthentique, correspondant a une sorte de déviation
« existentialiste » de la phénoménologie qui en brouille I'héritage.
Dans le manuscrit « Phénoménologie et psychologie », Foucault est
trés clair a ce sujet : il souligne que lexistentialisme n’est pas
I’héritage de la phénoménologie mais qu'il témoigne plutét de I'oubli
de cet héritage et ce qu’est la phénoménologie dans son sens véritable
33, La distinction amorcée entre une phénoménologie authentique (qui
serait portée par la pensée de Husserl) et sa version inauthentique
développée par une philosophie du vécu et de I'existence semble
opératoire pour rendre compte de la phénoménologie telle que
Foucault I'envisage. Or, cette distinction se trouve développée dans les
fiches de lecture a partir de deux références importantes du corpus
phénoménologique foucaldien.

La premiere référence, majeure, renvoie a Eugen Fink. Dans les notes

qu'il consacre a un article intitulé « Vergegenwirtigung und Bild.

Beitrdge zur Phianomenologie der Unwirklichkeit »*4, Foucault écrit,

citation a 'appui :

Contre l'existentialisme : « [..] La monstruosité de la
mauvaise subjectivation du tout de I'étant, d’'une réduction
du monde a un étant intramondain : 'homme. La retombée

de I'énoncé transcendantal dans la conceptualité mondaine

ontique est la perte constante de la phénoménologie°. »

Pour bien comprendre la complexité et la richesse du maillage des
citations et des références tel que permet de I'établir le fichier
foucaldien, il est possible de relever que ce passage, comme les autres
extraits de cet article de Fink relevés par Foucault, est explicitement
cité a partir de la traduction proposée par Jules Vuillemin dans son

livre UHéritage de Kant et la révolution copernicienne. Fichte, Cohen,

Heidegger *°. Dans la troisiéme partie de cet ouvrage, qui est consacrée
a Heidegger, Vuillemin souligne en effet lui-méme la « confusion
constante » que lexistentialisme entretient entre subjectivité
mondaine et subjectivité transcendantale. C'est une maniére de
mettre au coeur de ce débat entre phénoménologie et existentialisme
la question du transcendantal, centrale pour Foucault dés la fin des
années 1940 comme en témoigne son mémoire de fin d’études
consacré a « La constitution dun transcendantal dansLa
Phénoménologie de I'Esprit de Hegel®” ». Lautre référence importante
qui émerge du fichier foucaldien et qui compleéte cette distinction
entre des usages de la phénoménologie renvoie a Pierre Thévenaz et



aux études qu’il consacre successivement a Husserl, Heidegger, Sartre

et Merleau-Ponty : ces études sont publiées en 1952 dans la Revue de

théologie et de philosophie *%, et commentées par Ricceur dans Iarticle
« Sur la phénoménologie » de 1953 *°.

Au point de rencontre de ces deux références, une certaine idée de la
phénoménologie se dégage. Au lieu de se concentrer sur les figures de
la conscience, elle offre une compréhension renouvelée du « monde »
et fait méme du « monde » I'enjeu ontologique majeur, au cceur de
'entreprise phénoménologique. Cette découverte permet d’assurer a
la phénoménologie une singularité au sein des philosophies
transcendantales (notamment celle de Kant) et de rendre compte de sa
portée philosophique, voire de sa portée pour la philosophie elle-
méme. La fin du manuscrit de 1953-1954 est d’ailleurs largement
consacrée a une redéfinition de ce qu'est la philosophie. Cette
orientation métaphilosophique des réflexions finales de Foucault
permet également de comprendre que son projet initial s’est trouvé
reconfiguré au fur a mesure quil se développait : en particulier,
I'interrogation sur les sciences humaines et le lien entre la
phénoménologie et les sciences de ’homme (qui figure pourtant dans
I'intitulé du projet de these principale tel que Foucault le formule
initialement : « Ftude sur la notion de “Monde* dans la
phénoménologie et son importance pour les sciences de ’'homme »*°)
a disparu pour se recentrer sur une question proprement

philosophique, celle du « Monde » justement.

Concernant cette problématisation du monde, que privilégie donc le
manuscrit de 1953-1954, on peut relever également qu’elle renvoie a
une orientation manifestement heideggérienne de l'interprétation de

Husserl proposée par Foucault *!. Rappelons qu’en 1950, Walter Biemel
qui est alors collaborateur scientifique des Archives Husserl de
Louvain, publie un ouvrage entier consacré au Concept de monde chez

Heidegger ** . Cette étude est basée principalement sur Sein und Zeit
dont il est pourtant trés peu fait mention dans le manuscrit de
Foucault - ce qui peut étonner. Notre hypothése a ce sujet est que ce
qui intéresse et jusqu’a un certain point fascine Foucault, c’est surtout
le débordement possible de la phénoménologie vers une ontologie
(Foucault parle souvent d’approfondissement ou méme de
« radicalisation », a la suite de Thévenaz et de Ricceur), selon un
mouvement de pensée qui correspond en effet a la démarche
heideggérienne et qui correspond également a linterprétation
critique que Heidegger a pu faire de Husserl. Dans ces conditions,
méme si la référence aHeidegger reste assez marginale dans le
manuscrit, il semble bien qu’elle oriente quand méme en sous-main le
propos de Foucault dans son parcours attentif de I'ensemble de
I'ceuvre de Husserl et dans son analyse des héritages de la



phénoménologie (qui ne sont donc pas a chercher du cété de
I'existentialisme mais bien du c6té de cette ontologie qui coincide avec
une philosophie du monde). En somme, et pour le dire dans les termes
mémes  deFoucault, si la phénoménologie a pu engager le
« remplacement d’une problématique de la nature par une
problématique du monde », ce mouvement appelle son propre
prolongement dans « le dépassement d'une philosophie du

phénoméne dans une philosophie de I'6tre*? ».

Or, cette orientation générale de lanalyse (qui replace la
préoccupation du « monde » au cceur de la phénoménologie, en
I'écartant de sa déviation existentialiste) permet aussi de ressaisir
certains effets de cohérence qui opérent au sein méme du fichier
phénoménologique de Foucault et notamment au sein de la littérature
secondaire qu’il mobilise a I'appui de sa démonstration. Lun de ces
effets concerne I'évaluation ou la réévaluation de la place de la pensée
d e Merleau-Ponty dans ce dispositif phénoménologique d’ensemble.
Cette place est instable et témoigne d’une ambiguité non résolue dans
I'analyse de Foucault au début des années 1950.

En un sens, la phénoménologie de la perception semble devoir étre
versée du coté de cette philosophie du vécu qui enracine le sens dans
la disposition intentionnelle de la conscience. Foucault écrit méme, en
prenant ses distances par rapport a Merleau-Ponty : « Il cherche a

découvrir le sens transcendantal a l'intérieur méme des structures

eidétiques de la conscience »**. Mais il peut lire également, dans
I'étude que Pierre Thévenaz consacre a la pensée de Merleau-Ponty,
une position plus en phase avec celle qu’il cherche a défendre dans son

manuscrit :

La position de [Merleau-Ponty] implique que la conscience
n’est plus premiere, si centrale soit-elle comme toujours en
phénoménologie. « Le véritable transcendantal », c’est le
monde ( Phénoménologie de la perception, p. 418), et non plus
'étre (comme pour Heidegger) ni la conscience (comme
pour Sartre). [...] Merleau-Ponty fait de 1’ étre-au-monde de

Heidegger (plus originaire que la conscience) le véritable
45

aboutissement de la réduction husserlienne™.
Cet accent mis sur I'« étre-au-monde » correspond bien a la lecture
que Foucault fait de Heidegger, que ce soit une lecture directe de Sein
und Zeit ou une appréhension de cet ouvrage a partir d’un article tres
important de Ludwig Landgrebe, transcrit dans le fichier foucaldien.
Cet article s’intitule : « Husserls Phdnomenologie und die Motive zu

ihrer Umbildung »%°. La troisiéme partie de I'étude porte sur
« Heidegger et le probleme d'une limite de la méthode
phénoménologique » [ Heidegger und das Problem einer Grenze der
phdanomenologischen Methode]. Dans les notes conséquentes que

Foucault consacre a cet article de Landgrebe, on lit notamment ceci, a



I'appui d’'une référence a Sein und Zeit :

Heidegger interprete I'intentionnalité comme un rapport a
I'étant, et il objecte que ce rapport ne peut se comprendre
que sur le fondement de I In-der-Welt-sein et
quinversement 1" In-der-Welt-sein ne peut pas se
comprendre a travers l'analyse intentionnelle. Lanalyse
intentionnelle n’a de sens valable que subordonnée, a

I'intérieur d’une structure déterminée de |’ In-der-Welt-sein
47

Cette circulation dans les notes prises par Foucault présente un double
intérét. Elle permet d’abord de souligner que la référence a Heidegger
s'impose de maniére indirecte et quon la voit surtout s’imposer
comme une grille de lecture de la phénoménologie husserlienne et
post-husserlienne. Finalement, il n’est pas besoin de citer Heidegger
pour que la tournure heideggerienne d’une pensée du monde
impregne la phénoménologie et la prémunisse contre les dérives
psychologisantes et existentialistes de certaines de ses interprétations
contemporaines. Lautre élément important que 'on peut retenir de
ce détour par les notes de lectures consacrées aux articles de
Thévenaz et Landgrebe, c’est 'ambiguité de la position philosophique
d e Merleau-Ponty que Foucault envisage comme étant en quelque
sorte suspendue entre une pensée du vécu anté-prédicatif et une
ontologie du monde (relayée par unlogos de I'étre du monde, un
« langage de I'étre » pour dire le monde, suivant I'inspiration de la

derniére partie du manuscrit de 1953-1954).

Pour rendre compte de cette ambiguité et de l'importance que
Merleau-Ponty conserve aux yeux de Foucault a ce stade de
développement de sa réflexion philosophique, il faut alors sans doute
repasser par Eugen Fink. On trouve en effet dans le manuscrit de 1953-
1954 une citation de la Sixiéme Méditation cartésienne rédigée par Eugen
Fink pour Husserl (et dans le prolongement des Méditations cartésiennes

de ce dernier) en 1932 *8, Or, Foucault a probablement eu accés a ce
texte de Fink a travers Merleau-Ponty qui cite la Méditation de Fink a
plusieurs reprises dans l'avant-propos de la Phénoménologie de la
perception (en notant d’ailleurs lui-méme qu’il a pris connaissance de

ce texte de Husserl via Gaston Berger . ..). En témoigne notamment
ce long passage, ouMerleau-Ponty met clairement l'accent sur la
problématique du « monde », en rapport a la fois avec I'opération
« technique » de la réduction et avec la vocation générale de la
philosophie, et ou il s’installe d’'une certaine fagon dans I'ambiguité
mentionnée plus haut en revendiquant pour la phénoménologie un
double ancrage dans le monde et dans le vécu existentiel :

C’est parce que nous sommes de part en part rapport au
monde que la seule maniére pour nous de nous en

apercevoir est de suspendre ce mouvement, de lui refuser



notre complicité (de le regarder ohne mitzumachen, dit
souvent Husserl), ou encore de le mettre hors-jeu. Non
quon renonce aux certitudes du sens commun et de
I'attitude naturelle, - elles sont au contraire le théme
constant de la philosophie, - mais parce que, justement
comme présupposés de toute pensée, elles « vont de soi »,
passent inapercues, et que, pour les réveiller et pour les
faire apparaitre, nous avons a nous en abstenir un instant.
La meilleure formule de la réduction est sans doute celle
qu'en donnait Eugen Fink, I'assistant de Husserl, quand il
parlait d'un « étonnement » devant le monde. La réflexion
ne se retire pas du monde vers I'unité de la conscience
comme fondement du monde, elle prend recul pour voir
jaillir les transcendances, elle distend les fils intentionnels
qui nous relient au monde pour les faire paraitre, elle seule
est conscience du monde parce qu'elle le révele comme
étrange et paradoxal. [...] Loin d’étre, comme on l'a cru, la
formule dune philosophie idéaliste, la réduction
phénoménologique  est celle dune philosophie
existentielle : '« In-der-Welt-Sein » de Heidegger n’apparait

que sur le fond de la réduction phénoménologique’.

La référence a '« étonnement », que Foucault reprend largement a son

t51

compte dans son manuscrit’", provient d’'un article de Fink publié en

janvier 1939 dans laRevue Internationale de Philosophie %, et auquel
Foucault consacre également une fiche de lecture conséquente. De
manieére plus générale, il est possible de souligner qu’au-dela méme de
la pensée de Merleau-Ponty, mais peut-étre aussi a travers elle, la
pensée de Fink semble bien commander I'orientation d’ensemble du
développement de Foucault. Fink se propose bien en effet d’articuler la
phénoménologie husserlienne et l'ontologie heideggerienne en
mettant au cceur de cette articulation la question du monde.

Dans les notes prises sur un autre article deFink intitulé « Die
phidnomenologische Philosophie E. Husserls in der gegenwirtigen

Kritik »°3, Foucault approfondit ce point en retenant l'idée d’une
distinction entre criticisme et phénoménologie, sur fond d’'un méme
attachement a la problématique transcendantale mais suivant des
orientations différentes, liées a ce que Fink nomme une « différence de

probléme fondamental »°4. Selon Fink, « le criticisme formule son
probléme fondamental comme celui de la possibilité dune
connaissance objectivement valable, ou sous la forme de la question :
comment les jugements synthétiques a priori sont-ils possibles 7 ». Le
criticisme s’en tient alors a I'expérience de I’étant et du monde en tant
qu'horizon de sens de I'étant. Mais c’est un monde dont il faut rendre
compte dans la forme d’'une connaissance objective. Or, « la question
fondamentale de la phénoménologie [..] et qui manifeste son

opposition radicale au criticisme, peut se formuler comme la question



de I'origine du monde®® ». Ou encore :

Déterminée au regard de son probléme central, la
phénoménologie prétend réaliser une compréhension
philosophique du monde qui transcende toutes les formes
mondaines d’élucidation, de compréhension, de fondation,
etc. : elle vise a rendre compréhensible le monde dans
toutes ses déterminités idéales a partir du fondement

ultime de son étre°°,

S’oppose ainsi a la connaissance des phénomenes du monde I'effort en
direction d’une compréhension de ce qui fonde non pas seulement

cette connaissance mais son étre lui-méme.

Sur le fond, Foucault rejoint donc Fink dans son interprétation de la
phénoménologie. Il reprend a son compte le mouvement général de la
Sixieme  Méditation ou s’opere une radicalisation des opérations
majeures de la phénoménologie que sont réduction et constitution.
Fink reproche ainsi a Husserl de n’accomplir la réduction que vis-a-vis
des objets du monde laissant cette réduction incompléte dans la
mesure ou il ne soumettrait pas a la réduction la subjectivité
transcendantale qui accomplit la réduction. Sur la base de ces
critiques, Eugen Fink apparait alors comme le promoteur d’un
tournant « cosmologique » de la phénoménologie husserlienne. Alors
que Husserl persisterait a accorder a I' ego le statut de sphere
fondamentale (ce qui autorise les analyses du vécu chez Sartre et chez
Merleau-Ponty), c’est au « monde » que Fink attribue la primordialité
essentielle. Pour conclure ce circuit référentiel, il est possible d’ajouter
que l'on trouve, dans I'avant-propos du travail que Derrida consacre a
Husserl en 1953-1954, la note suivante qui lie la préoccupation
finkienne pour I'« origine du monde » a la notion d’« archéologie »
dontFoucault n'aura de cesse de retravailler la caractérisation
phénoménologique’” :

Husserl aurait voulu restaurer, dans un sens
phénoménologique qui n’est pas celui de la science
« mondaine », le mot d’« archéologie » (cf. E. Fink, « Das
problem der Phdnomenologie E. Husserls », inRevue
Internationale de Philosophie, janvier 1939, p. 246). La
recherche du commencement absolu est présente dans
toute 'ceuvre de Husserl, et aussi chez Fink, qui, hautement
approuvé par Husserl, définit la question de Husser] comme
la question de « I'origine du monde » [ die Frage nach dem

Ursprung der Welt]®.



Notre propos avait comme point de départ un double questionnement
sur la délimitation d’'un corpus phénoménologique propre a Foucault a
partir des fiches de lecture (ce que I'on peut appeler le niveau de la
description matérielle d’une archive et de sa cohérence interne) et sur
'usage de ce corpus pour rendre compte du développement que celui-
ci propose sur la phénoménologie husserlienne dans le manuscrit de
1953-1954 (le niveau d’analyse étant cette fois celui de I'interprétation
de ce manuscrit). Ces deux niveaux d’analyse correspondent bien au
travail rendu possible par le développement de la plateforme EMAN, et
au type de démarche éditoriale qu’elle rend a son tour envisageable.
Au point de convergence de ces deux opérations (descriptive et
interprétative), il y a le brassage et le maillage de références qui font
ressortir sinon l'unité du moins la cohérence globale d'une lecture
foucaldienne de la phénoménologie au début des années 1950. Cette
lecture s’inscrit dans une trame de réflexions phénoménologiques qui
constituent a bien des égards le symptdme d'une époque, dominée

apres 1945 par le débat entre marxisme et phénoménologie®®. On sait
queFoucault s’attachera, dans la décennie suivante, a mettre a
distance ces réflexions et méme ce type de lecture, en s’efforcant
justement d’interroger de maniere critique, archéologique, ce que
signifie se rapporter a une époque de la pensée - jusqu'a se fixer le

devoir d’y contredire.

Notes

1. Ce travail éditorial a fait 'objet d'une publication aux Editions du
Seuil 4 l'automne 2021 (Foucault, 2021b). Il s’inscrit dans la série
« Cours et travaux de Michel Foucault avant le College de France » et a
suivi la publication au printemps 2021 d’'un autre manuscrit inédit de
Foucault consacré a Ludwig Binswanger et 'analyse existentielle (Foucault,
2021a).

2. Cette présentation d’ensemble du manuscrit fait I'objet de la
« Situation » dans Foucault, 2021b, p. 365-399.

3.Voir a ce sujet les études proposées dans la revue Les Etudes
philosophiques, juillet 2013-3 : « Foucault et la phénoménologie ». Voir
également Nalli, 2006.

4. On trouve une présentation d’ensemble du projet « Foucault Fiches
de lecture » (FFL) a [ladresse suivante :http://eman-
archives.org/Foucault-fiches/objectifs-projet. Le projet FFL a été
financé par ’ANR entre 2017 et 2020. Coordonné par Michel Senellart
puis par Laurent Dartigues (UMR Triangle, CNRS-ENS LSH/Lyon), ce
projet a bénéficié également des partenariats du CAPHES (CNRS-
ENS/PSL) et de la Bibliothéque nationale de France. Je tiens a
remercier Elisabetta Basso et Vincent Ventresque pour leur aide

précieuse dans la préparation de cette étude et de I'édition du


about:blank

manuscrit de Foucault sur « Phénoménologie et psychologie ». Je
remercie également Carolina Verlengia pour son invitation a
présenter les premiers résultats de ce travail lors d'un séminaire
organisé a I'ENS-LSH le 15 mars 2019.

5.Une simple recherche par mot-clé sur la plateforme EMAN fait
apparaitre 346 fiches relatives a « Husserl », une grande partie de ces

fiches se trouvant dans la boite n°® 42, ot I'on trouve également, a la
suite des notes sur Husserl, des fiches portant sur Binswanger, la
psychiatrie phénoménologique et I'histoire de la psychologie et de la

psychanalyse. La premiére partie de la bolte n® 42 est accessible a
I'adresse suivante : http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/collections/show/99.

6. Les fiches de lecture de cette premiere série s’ordonnent aux
principaux ouvrages de Husserl que Foucault lit le plus souvent dans
leur langue originale et auxquels il consacre des sous-dossiers

spécifiques. Dans la boite n° 42, on trouve ainsi des chemises
consacrées successivement aux ouvrages suivants (les intitulés sont
ceux de Foucault) : Ideen 1I ; Beilage a Ideen 11 ; Ideen 11 ; Die Idee der
Phédnomenologie ; Conscience du temps ; Philosophie als strenge Wissenschaft ;
Logique formelle et logique transcendantale ; Nachwort; Erfahrung und
Urteil ; Ecrits sur Uhistoire (il s’agit principalement de notes sur Ursprung
der Geometrie) ;Premiers écrits - Philosophie der Arithmetik (1891),
Psychologische studien (1894), Compte-rendu de Palagyi (1903) ; Logische
Untersuchungen.

7. La reconstitution du « Dossier préparatoire des Mots et les choses » a
fait 'objet du projet ANR Corpus « La bibliotheque foucaldienne »
(2008-2010), porté par I'EHESS et I'ENS-LSH. On en trouve la
présentation a l'adresse suivante : http://lbf-ehess.ens-lyon.fr/. Sur
Iarticulation de ce dossier d’archives au projet archéologique des Mots
et les choses, voir Sabot, 2016.

8. Cette chemise « Husserl » et les notices qui la composent sont
accessibles via la plateforme EMAN a 'adresse suivante : http://eman-
archives.org/Foucault-fiches/collections/show/127.

9. Ces notes de cours ne sont pas accessibles via la plateforme EMAN
qui ne met en ligne que les fiches de lecture. Les notes consacrées a la
phénoménologie sont publiées en annexes du manuscrit
« Phénoménologie et psychologie » dont elles sont contemporaines
(Foucault, 2021b).

10.Alors que Larchéologie du savoir affirme que « 'archive d’une
société » ne peut étre décrite exhaustivement.

11.Lles trois premiers volumes des Husserliana. Edmund Husserl,
Gesammelte Werke (rassemblant Cartesianische Meditationen, Die Idee der
Phdnomenologie et Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und
phdanomenologischen Philosophie 1) paraissent en 1950. Les volumes 4 et 5
consacrées auxlIdeen Il et Il paraissent en 1952.Die Krisis der
europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie est
publiée en 1954 (volume 6), suivie en 1956 et en 1959 de deux volumes
(7 et 8) consacrés a Die erste Philosophie (1923-1924).


about:blank
http://lbf-ehess.ens-lyon.fr/
http://eman-archives.org/Foucault-fiches/collections/show/127

12. Voir par exemple la suite de notes prises sur les Ideen Il qui ne
représentent pas moins de 38 feuillets recto-verso (boite 42a, chemise
« Ideen I », feuillets 335 a 362).

13. Voir par exemple les notes prises sur Husserl, 1950 (posthume).
Foucault utilise aussi régulierement les traductions anglaises données
par Marvin Farber (Farber, 1943). Au moment ou Foucault s’intéresse a
la pensée de Husserl, le lecteur francais ne disposait que de quelques
traductions : outre celle mentionnée ci-dessus, on peut mentionner
celle des Méditations cartésiennes (1947, traduction de G. Peiffer et
E. Levinas), celle des Ideen 1 (1950, traduction de P. Ricceur), celle de
« La crise des sciences européennes et la phénoménologie
transcendantale. ~ Une  introduction a la  philosophie
phénoménologique » (traduction Edmond Gerrer dansLes Etudes
philosophiques, n°® 2, avril-juin 1949, p. 126-157 et n° 3/4, juillet-
décembre 1949, p. 229-301) et celle de « La crise de 'humanité
européenne et la philosophie » (traduction de P. Ricceur dans la Revue

de Métaphysique et de Morale, n° 3, juillet-septembre 1950, p. 225-258).
14. Husserl, 1950 (1913), p. xii.

15. Husserl, 1964 (1928).

16. Voir, dans la chemise consacrée a « Conscience du temps » (boite

n® 42a), les fiches intitulées « Le temps préobjectif » (feuillet 442) et
« Le présent » (feuillet 443). Y figurent des citations extraites des § 33,
§ 39 et § 59 de Zeitbewusstsein présentées par Foucault comme des
traductions de Derrida. Les deux premieres traductions se trouvent
dans le mémoire de Derrida [Derrida, 1990 (1954), p. 128 et p. 129].

17. Derrida, 1990 (1954). Dans I'avertissement rédigé au moment de la
publication de ce mémoire, J. Derrida précise les conditions de sa
rédaction : « Je le préparai en 1953-1954 sous la direction bienveillante
et vigilante de Maurice de Gandillac, professeur a la Sorbonne, alors
que jétais éléve de deuxiéme année a I’Ecole normale supérieure.
Grace a M. de Gandillac et au P. Van Breda, j’avais pu, au cours de la
méme année, consulter certains inédits de Husserl aux Archives de
Louvain » (p. vi).

18.11 s'agit d'un théme classique dans les études husserliennes de
I'’époque. Marvin Farber y consacre le premier chapitre de son
ouvrage (Farber, 1943), a partir d'une mise en contexte dans le champ
de la philosophie allemande que Foucault reprend a son compte au
début de son manuscrit de 1953-1954.

19.0n y trouve par exemple un article d’Yvonne Picard (paru dans
Deucalion, 1, 1946), intitulé « Le temps chez Husserl et chez Heidegger »
que Foucault utilise comme guide de lecture de 'ouvrage de Husserl
sur la conscience intime du temps. Un certain nombre des citations
répertoriées dans les fiches de la chemise « Conscience du temps »
provient de cet article dont Derrida fait I'éloge dans son propre
mémoire. Cf. Derrida, 1990 (1954), p. 123, note 39.

20. Cette absence de bibliographie s’explique probablement par le fait
que le manuscrit a été abandonné et que Foucault ne lui a jamais

donné la forme académique d’une these.



21.Dans une chemise consacrée a « Fink » (boite n°® 38), on trouve
notamment des notes prises par Foucault sur les textes suivants : « Das
Problem der Philosophie Edmund Husserls » (Fink, 1939), « Die
phidnomenologische Philosophie Husserls in der gegenwirtigen
Kritik » [Fink, 1975 (1933)], « L'analyse intentionnelle et le probléme

de la pensée spéculative » (Fink, 1952). Dans la boite n°® 42b, chemise
« Jaspers », on trouve encore deux pages de notes sur larticle
« Vergegenwdrtigung und Bild, Beitrdge zur Phidnomenologie der
Unwirklichkeit » (1930).

22.Foucault prend douze pages de notes sur l'article de Landgrebe
intitulé « Das Problem der Geschichtlichkeit des Lebens und die
Phinomenologie Husserls » (1932) et 6 pages de notes sur l'article
« Husserls Phidnomenologie und die Motive zu ihrer Umbildung »

(Landgrebe, 1939). Voir boite n° 42a, feuillet 661 et suiv. et feuillet 647
et suiv.

23 .Farber, 1943. Dans son « Introduction aldeen I de Edmund
Husserl », Paul Ricceur recommande la lecture de 'ouvrage de Marvin
Farber ou selon lui se trouve un ample résumé de la pensée
husserlienne [Husserl, 1950 (1913), p. xi, note 1].

24. Voir la fiche « Contre la critique husserlienne de la Gestalt » (qui
renvoie a un compte-rendu du Nachwort paru en 1932 dans la Deutsche

Literaturzeitung. Voir boite n® 44b, chemise « La Gestalt et la
phénoménologie », feuillet 557.

25.Dans la boite n® 37, on trouve une chemise « Ricceur » qui
mentionne en particulier un article paru dans la revue Esprit en
décembre 1953 et intitulé « Sur la phénoménologie » (Ricceur, 1953,
p. 821-839). On trouve plusieurs pages de notes consacrées a cet article
important.

26.0n trouve dans la chemise « Ricceur » des notes consacrées a

I'« interprétation de Husserl par Thao » (boite n°® 37, feuillets 393-394).
Ces notes sont prises a partir de la troisiéme partie de l'article de
Ricceur « Sur la phénoménologie » (Ricoeur, 1953, p. 827-836),

intégralement consacrée a Phénoménologie et matérialisme dialectique

(Thao, 1951). Dans la boite n° 42a (feuillets 573-574), Foucault prend
également des notes sur I'article de Tran Dirc Thao sur « Les origines
de la réduction phénoménologique » (Thao, 1950).

27.Foucault prend en particulier plusieurs pages de notes sur un
article de Jean Wahl : « Notes sur la premiere partie de Erfahrung und
Urteil de Husserl », Revue de métaphysique et de morale , 56, 1, 1951, p. 6-
34. Voir boite n° 42a, chemise « Erfahrung und Urteil », feuillets 519-
522.

28. Thévenaz, 1966 (1952).

29.Cette note est rangée dans une chemise intitulée « Husserl.

Hyppolite » (boite n° 42a). Il s’agit sans doute de notes prises a partir
de cours dispensés par Jean Hyppolite a I'Ecole normale supérieure.
Dans la méme chemise, on trouve des notes assez variées consacrées

par exemple a « Essence et réflexion », « La géométrie et 'exemple de



'idéalisation », « La réduction phénoménologique », « La
phénoménologie » ...

30.11 est possible de relever I'absence de références aux travaux
d’Emmanuel Levinas dont deux ouvrages majeurs avaient pourtant été
publiés au moment ot Foucault s’intéresse a la phénoménologie
(Levinas, 1930 et 1949). Ces ouvrages sont par contre mentionnés en
bonne place dans la bibliographie du mémoire de Derrida [Derrida,
1990 (1954), p. 288] et ils sont également cités dans I'introduction de
Ricceur a sa traduction aux Ideen I [voir Husserl, 1950 (1913), p. xxvi
etxxxiii].

31.Ces notes complémentaires sont publiées a la suite du texte
consacré a « Phénoménologie et psychologie » (Foucault, 2021b).

32. Foucault, 2021a.

33. Foucault, 2021b, p. 207. Voir sinon boite n® 42, feuillets 340-341.
34 .Cet article est paru dansjahrbuch fiir philosophische und
phdnomenologische Forschung, XI, 1930.

35. La citation renvoie a Fink, 1930, p. 250. Voir boite n°® 42b, chemise
« Jaspers », feuillet 49.

36. Vuillemin, 1954, p. 239, note 4.

37. Foucault, 1949.

38. Thévenaz, 1966 (1952).

39. On trouve les notes de Foucault sur les articles de Thévenaz dans la

boite n°® 37, chemise « Ricoeur » (feuillets 391-392). U'article de Paul
Ricoeur « Sur la phénoménologie » leur consacre en effet sa deuxiéme
partie sous le titre : « Lunité d’intention de la phénoménologie
husserlienne » (Ricoeur, 1953, p. 825-827).

40. Comme le rappelle Didier Eribon (Eribon, 1994, p. 112), cet intitulé
figure dans le curriculum vitae que Foucault adresse a Georges Dumézil
en vue de sa candidature a un poste de lecteur de frangais a Uppsala en
Suede. D. Eribon ajoute que cet intitulé est sans doute « totalement
ficti[f] et destin[é] uniquement a répondre aux attentes de ceux a qui
ce papier était destiné » (p. 113). La découverte du manuscrit
« Phénoménologie et psychologie », daté par Foucault lui-méme 1953-
1954, prouve qu'il n’en est rien.

41.1Les fiches de notes consacrées au « Monde » dans la chemise
« Husserl » renvoient toutefois a Ideen 1 et a Erfahrung und Urteil (voir

par exemple bofte n°® 42a, feuillets 618, 619 et 622). Les extraits
recopiés par Foucault sont utilisés dans son manuscrit de 1953-1954.
42. Biemel, 1950.

43, Foucault, 2021b, p. 226. Voir sinon boite n° 42, feuillet 351.

44, Foucault, 2021b, p. 137. Voir sinon boite n° 42, feuillet 297.
45, Thévenaz, 1966 (1952), p. 108.

46. Voir supra, note 21. Landgrebe, 1939, p. 277-325. Voir boite n® 42a,
feuillet 647 et suiv.

47. Voir Landgrebe, 1939, p. 307.

48, Fink, 1994 (1932).

49. Berger, 1941.



50. Merleau-Ponty, 1945, p. viii-ix.

51. A la fin de son « Introduction 4 Ideen 1 de E. Husserl », Paul Ricoeur
note 'importance de cet « étonnement » dans la perspective de
Merleau-Ponty, en rapport avec l'accés a une couche originaire de
I'expérience, située dans le monde : la phénoménologie « ne
“réfléchit* que pour faire jaillir au-dela de toute naiveté I'assurance
que le monde est toujours “déja la“ ; elle ne “réduit* notre
participation a la présence du monde que pour rompre un moment
notre familiarité avec le monde et nous restituer I'“étonnement”
devant I'étrangeté et le paradoxe d’'un monde qui nous situe ; elle ne
va aux essences que pour prendre du recul et reconquérir la “facticité*
de notre étre-au-monde » [Husserl, 1950 (1913), p. xxxviii, note 1].

52. Fink, 1939, p. 229-231.

53. Fink, 1975 (1933).

54. Fink, 1975 (1933), p. 118. Nous reprenons ici la traduction de Didier
Franck qui différe légérement de celle proposée par Foucault dans ses
notes de lecture.

55, Fink, 1975 (1933), p. 119.

56. Fink, 1975 (1933), p. 121.

57. Sabot, 2016, p. 761-765.

58. Derrida, 1990 (1954), p. 3, note 4.

59, Dans cette perspective, le travail de Tran DPitc Thao présente un
intérét particulier qui justifie la place a part qu'il a pu occuper dans le
champ philosophique francais de I'époque. Voici comment Thao
présente lui-méme dans la préface de son ouvrage l'orientation
d’ensemble de sa démarche, allant de la phénoménologie au
matérialisme dialectique, d’une investigation sur « la méthode
phénoménologique et son contenu effectivement réel » (premiere
partie) a « La dialectique du mouvement réel » (seconde partie) : « De
I'éternité des essences a la subjectivité vécue, de I'Ego singulier a la
genese universelle, I’évolution de la pensée husserlienne témoignait
de 'aspiration constante de I'idéalisme vers ce contenu réel dont seule
la dialectique matérialiste définit le concept authentique » (Thao,
1951, p. 18). Foucault privilégie pour sa part dans son manuscrit de
1953-1954 un débordement interne de la phénoménologie vers
I'ontologie.

BIBLIOGRAPHIE

® Berger, 1941 : Gaston Berger, Le Cogito dans la philosophie de Husserl,
Paris, Aubier, coll. « Philosophie de I'Esprit ».

® Biemel, 1950 : Walter Biemel, Le Concept de monde chez Heidegger,
Paris, Vrin, coll. « Bibliotheque d’histoire de la philosophie ».

® Derrida, 1990 (1954) : Jacques Derrida, Le Probléme de la genése dans la
philosophie de Husserl, Paris, PUF, coll. « Epiméthée ».

® Eribon, 1994 : Didier Eribon, Michel Foucault et ses contemporains ,

Paris, Fayard.



Farber, 1943 : Marvin Farber, The Foundation of Phenomenology.
Edmund Husserl and the Quest for a Rigourous Science of Philosophy,
Cambridge, Harvard University Press.

Fink, 1939 : EugenFink, « Das Problem der Phidnomenologie
Edmund Husserls », Revue Internationale de Philosophie, 1, 2, p. 226-
270.

Fink, 1952 : Eugen Fink, « Lanalyse intentionnelle et le probleme de
la pensée spéculative », dans Herman Leo Van Breda (éd.), Problémes
actuels de la phénoménologie, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Textes
et études philosophiques », p. 53-87.

Fink, 1975 (1933) : EugenFink, « Die phinomenologische
Philosophie Edmund Husserls in der Gegenwartigen Kritik », dans
De la phénoménologie, trad. fr. Didier Franck, Paris, Editions de
Minuit, coll. « Arguments ».

Fink, 1994 (1932) : Eugen Fink, Sixiéme Méditation cartésienne. Lidée
d’une théorie transcendantale de la méthode, trad. fr. Nathalie Depraz,
Grenoble, Jérdme Million, coll. « Krisis ».

Foucault, 1949 : Michel Foucault, « La constitution dun
transcendantal dans La Phénoménologie de UEsprit de Hegel ».
Manuscrit inédit.

Foucault, 2021a : Michel Foucault, Binswanger et 'analyse existentielle,
édition établie, sous la responsabilité de Francois Ewald, par
Elisabetta Basso, Paris, Editions du Seuil/Gallimard/EHESS, coll.
« Hautes Etudes ».

Foucault, 2021b : Michel Foucault , Phénoménologie et psychologie,
édition établie, sous la responsabilité de Francois Ewald, par
Philippe Sabot, Editions du Seuil/Gallimard/EHESS, coll. « Hautes
Etudes ».

Husserl, 1950 (1913) : Edmund Husserl, Idées directrices pour une
phénoménologie, trad. fr. Paul Ricceur, Paris, Gallimard, coll.
« Bibliotheque de philosophie ».

Husserl, 1950 (posthume) : Edmund Husserl, « La philosophie
comme prise de conscience de '’humanité », texte établi et présenté
par Walter Biemel, trad. fr. Paul Ricoeur, Deucalion 3, 1950 : « Vérité
et liberté », 30, p. 109-127.

Husserl, 1964 (1928) : Edmund Husserl, Lecons pour une
phénoménologie de la conscience intime du temps,trad. fr. Henri
Dussort, Paris, PUF, coll. « Epiméthée ».

Landgrebe, 1939 : Ludwig Landgrebe, « Husserls Phdnomenologie
und die Motive zu ihrer Umbildung »,Revue Internationale de
Philosophie, 1, 2, p. 277-316.

Levinas, 1930 : Emmanuel Levinas, La Théorie de lintuition dans la
phénoménologie de Husserl, Paris, Vrin.

Levinas, 1949 : Emmanuel Levinas, En découvrant lexistence avec
Husserl et Heidegger, Paris, Vrin.

Merleau-Ponty, 1945 : Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la
perception, Paris, Gallimard, coll. « Bibliotheque des idées ».

Nalli, 2006 : Marcos Nalli, Foucault e a phenomenologia, Sdo Paulo,



EdigGes Loyola.

® Ricceur, 1953 : Paul Ricceur, « Sur la phénoménologie », Esprit, 21¢
année, 12, p. 821-839 ; étude reprise en 2004 dans A Iécole de la
phénoménologie, chap. V., Paris, Vrin, coll. « Bibliothéque d’histoire
de la philosophie ».

® Sabot, 2016 : Philippe Sabot, « Dans les archives de I'archéologie.
Relire Les Mots et les choses aujourd’hui », Revista de Filosofia Aurora,
28 (45), p. 747-766,
https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/1980-
5934.28.045.DS01.

e Thao, 1950 : Tran Pitc Thao, « Les origines de la réduction

phénoménologique », Deucalion, 3, p. 128-142.

e Thao, 1951 : Tran Duc Thao, Phénoménologie et matérialisme
dialectique, Paris, Editions Minh-T4n.

® Thévenaz, 1966 (1952) : Pierre Thévenaz, « Qu'est-ce que la
phénoménologie ? », Revue de théologie et de philosophie , 1952/1, p. 9-
30 ;1952/3, p. 126-140 ; 1952/4, p. 294-316. Ftudes reprises en 1966
dans De Husserl a Merleau-Ponty. Qu'est-ce que la phénoménologie ?,
Neuchatel, Editions de la Baconniére, coll. « Etre et penser. Cahiers
de philosophie ».

® Vuillemin, 1954 : Jules Vuillemin, L'Héritage de Kant et la révolution
copernicienne. Fichte, Cohen, Heidegger, Paris, PUF, coll. « Bibliotheque
de philosophie contemporaine ».

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE o
s HAUTES ha Stec fondation

= maison des
ETUDESE oo
5:‘_|FNCF5:L“ des savairs, des technigues de 'lhomme
SOCIALES . et des croyances
P D N e CONCEPTION :
I_ PI_ EQUIPE SAVOIRS,
- | L POLE NUMERIQUE
: méthodes et outils RECHERCHE ET
TR A i pour [dition structurée PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

LIMIE Bt D HIDSS-CRIS-MAHN

' i E, SCIENCE WORK.
5t|ﬂQ 5 bDU PQ el scienoes de mlarmation -'l. @@: DESIGN : —WAH ID
et des hiblothiques . MENDIL.

" WIATYTF e DEVELOPPEMENT :
b 1172 i DAMIEN
l I l l enSSIb Cantre Albandre-Noywé RISTERUCCI,
Histoine dess scheros it ches technicpansy IMAGILE, MY
eoe nat JoTTe ire


https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/1980-5934.28.045.DS01
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

WS J 9


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Le fichier phénoménologique de Foucault
	La phénoménologie selon Foucault : du vécu au monde  ⁂
	BIBLIOGRAPHIE
	Nos partenaires


