Le studiolo a la
Renaissance

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 371-391

Christopher S. Celenza

Apres avoir été injustement soupconné de tremper dans un complot
contre les Médicis et écarté de la vie politique active qu’il aimait tant,
Machiavel (1469-1527) fut pour ainsi dire placé en « résidence
surveillée » dans sa propriété familiale de Sant’Andrea in Percussina, a
une quinzaine de kilomeétres au sud de Florence. A quoi occupe-t-il
donc sa soirée, apres avoir lu de la poésie 1égere dans la matinée,
vaqué a ses occupations dans la journée, puis diné, étre allé a
'auberge, avoir plaisanté et joué aux cartes avec ses amis ? Voici ce

qu'il écrit, le 10 décembre 1513, a son trés cher ami Francesco Vettori :

Le soir tombe, je retourne au logis. Je pénétre dans mon
cabinet et, dés le seuil, je me dépouille de la défroque de
tous les jours, couverte de fange et de boue, pour revétir
des habits de cour royale et pontificale ; ainsi
honorablement accoutré, j’entre dans les cours antiques des
hommes de I’Antiquité. La, accueilli avec affabilité par eux,
je me repais de I'aliment qui par excellence est le mien, et
pour lequel je suis né. L3, nulle honte a parler avec eux, a les
interroger sur les mobiles de leurs actions, et eux, en vertu
de leur humanité, ils me répondent. Et, durant quatre
heures de temps, je ne sens pas le moindre ennui, j’'oublie
tous mes tourments, je cesse de redouter la pauvreté, la

mort méme ne m’effraie pas. Je me donne tout entier aux
1

Anciens".
Le cabinet de Machiavel était un lieu ot il pouvait se perdre, fuir ses
difficultés et conjurer ses tracas incessants quant a I'orientation de sa
carriere. Un endroit ol, comme il le confie a Vettori dans la ligne
suivante de cette méme lettre, mettant a profit sa conversation avec
les Anciens, il put composer un « opuscule, De principatibus [Le Prince]

N,


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=200

La plupart des hommes et des femmes de la Renaissance qui
profitérent de leur studiolon’ont jamais écrit d’ceuvres comparables a
celle de Machiavel, bien entendu. Reste que l'expérience de la
réflexion privée et de la constitution du moi par des moyens aussi
variés que la maitrise de l'espace, la disposition des objets et
I'utilisation de la lumiére et des images constitue autant d’éléments
d’une fagon reconnaissable de vivre le monde a la Renaissance. Tout
espace privé ne saurait étre assimilé a un studiolo : il nous faut ici
réserver le mot a la désignation d’un petit espace clos, dont la
principale fin était I'étude ; ce dernier terme peut, et pouvait, signifier
bien des choses, mais il ne serait d’aucune utilité de retenir une
acception si large qu’elle le priverait de tout sens. Aussi devons-nous
partir de I'idée qu’on ne saurait parler de studiolosi son propriétaire ne
possédait quelque forme élémentaire de culture vernaculaire - un
statut auquel, cela va sans dire, n’accédait qu'une petite partie de la
population.

Adéquation d’une architecture aux raisons de son

installation

Le plus souvent, le studiolo - diversement appelé studio, scrittoio, ou,

par un humaniste a I'esprit délié, Le Pogge (1380-1459), gymnasiolumou

bibliothecula - était petit”. Avec les progrés de I'humanisme, les élites
italiennes pouvaient invoquer un certain nombre de sources antiques
suggérant que la taille idéale d’'un cabinet privé était relativement
exigué, précisément parce que sa fonction était limitée. La description
que Pline le Jeune donne de 'arrangement de sa villa Laurentinum
laisse penser que son cabinet était d’'un petit volume. C’est une piece
qui, venant apres une série de chambres a coucher, se trouve a une
extrémité de sa villa, en forme d’abside, incurvée de telle facon qu’elle
laisse entrer le soleil a toutes les heures du jour. « Dans un de ses murs
est pratiqué un buffet, maniére de bibliothéque qui renferme non pas
les ouvrages destinés a la lecture, mais ceux qui doivent étre lus de

maniére répétée », c’est-a-dire un nombre relativement limité de

textes importants, pour un lieu relativement exigu mais important>.
Quant aux sources antiques,Quintilien attire I'attention sur la
pratique de Démostheéne,

qui s’enfermait dans un lieu d’ott il ne p{it rien entendre ni
regarder, de peur que ses yeux ne le contraignent a penser a
autre chose. Donc, si nous veillons, que ce soit de
préférence le silence de la nuit et une chambre bien close

avec une lampe solitaire qui nous fassent un abri?.

Le message, encore une fois, est qu’un certain type de batiment - petit,

fermé, délibérément éloigné du monde - était nécessaire pour faciliter



une véritable pratique contemplative.

Pour les penseurs de la Renaissance, I'importance des sources antiques
allait de soi. Non moins importantes étaient les traditions médiévales
et les conditions prémodernes qui se profilaient derriére les usages
renaissants. Le cabinet privé, en tant qu’élément d’ordonnancement
de Tlespace a laRenaissance, est un dispositif que l'on voit
essentiellement en Italie. Il n’en existe pas moins un solide arriére-

plan médiéval ainsi que le sentiment d'une mémoire sociale liée a la

France. Cette filiére francaise apparait a la fin du xiii® siécle, lorsque la
notion  de studium(étude/savoir) vint s’ajouter aux deux piliers
traditionnels de I'autorité médiévale, le sacerdotium(Eglise / autorité

religieuse) et le regnum(souveraineté, essentiellement séculiére)”. Le
chef idéal semblait étre le souverain qui réunissait des éléments de ces
trois attributs. Les premiers papes a posséder des cabinets privés dans
leurs palais furent les doctes papes et juristes d’Avignon :Jean
XXII (1316-1334) possédait un cabinet, aménagé entre 1317 et 1319 ; et
Benoit XII (1334-1342), prenant la décision définitive de rester en
Avignon, veilla a se faire construire un cabinet dans le palais des Papes

6, Méme ici, dans un cadre de magnificence, le cabinet était petit, lié
au golit qu’avait le pape du savoir et au besoin de s’isoler pour étudier.
Lemplacement du cabinet, au sommet d’une tour, servait les besoins
de la vie contemplative ; un homme affairé qui restait un penseur avait
nécessairement besoin d’un endroit ou se retirer. Qu'il fiit orienté vers
I'est, vers lair sec et le soleil tonifiant du matin signifiait que ses

architectes s’inscrivaient dans une longue tradition qui remontait a

Vitruve (i siecle av. J.-C.), lequel avait recommandé cette orientation

tant pour la lumiére matinale que pour la santé des livres, ainsi

protégés des brises humides’. Cette tendance francaise - celle d’'un
cabinet bien situé répondant au besoin qu’avait un homme affairé
d’avoir un endroit ou se retirer - explique I'évolution du cabinet en

retraite « privée ».

Une autre tendance duhaut Moyen Age francais éclaire la seconde
finalité du cabinet, devenu lieu de réunion d’une précieuse collection
d’objets en tout genre. Le maillon clé de la chaine est ici le roi Charles
V (1364-1380), qui avait une « estude » dans chacune de ses résidences.
A Vincennes, celle-ci se trouvait dans une tour, signe qu’elle

conservait sa fonction essentielle de lieu de retraite®. Les inventaires
montrent que les cabinets de Charles V faisaient également office de
Wunderkammer : ils regorgeaient d’objets précieux qui plaisaient au roi
tout en lui permettant de montrer a des hotes choisis I'admirable
éventail de ses gofits. Le cabinet de la Renaissance est le fruit de ces
deux modeles fondamentaux : le cabinet congu comme retraite privée
a des fins de contemplation ou comme une fagon de se définir en
collectionnant, en conservant et en créant tout en réfléchissant a ses

possessions.



L’homme ayant vécu ses années de formation en France - élevé dans le
cadre de la cour d’Avignon, il fréquenta un temps la faculté de droit de
Montpellier -, on ne s’étonnera pas que Pétrarque (1304-1374) soit la
premiere figure de la Renaissance dans la vie de qui un cabinet occupe
une place de premier plan. De bonne heure, alors qu'il choisit de vivre

dans le Vaucluse, nous voyons son refrain prendre vie : « quittons la

ville mais sans intention d’y revenir’ ». Tandis qu’il résidait dans sa
maison de campagne du Vaucluse, il écrivit a un ami : « Je passe mon

temps ici, sans troubles ni errances, toujours a lire, écrire et louer Dieu

10, » Dans son ouvrage rédigé entre 1346 et 1366, De vita solitaria [La Vie
solitaire], Pétrarque tissa un fil médiéval de plus dans la riche tapisserie
du cabinet renaissant : lieu o I'on se réfugiait pour étre seul et ot 'on
conservait ses objets les plus précieux, le cabinet, avec Pétrarque,
devint a la fois un lieu physique et une idée. Lidée était celle de se
retirer du monde, et d’étudier au cours de cette retraite - tout cela
comme un exercice spirituel. Cette tendance plongeait, elle aussi, de
riches racines dans I’Antiquité, ainsi qu'on peut en juger d’apres les
références dePline et de Quintilien ; un regard, méme furtif, sur
I'ceuvre de penseurs platoniciens tardifs comme Plotin le confirmerait.
Mais I’évaluation positive de la contemplation privée n’aurait pu
atteindre ce niveau si le monachisme chrétien n’avait élevé le retrait
du monde au point d’en faire la forme de conduite la plus haute et la

plus digne d’éloges.

Pétrarque possédait une étude, qui existe toujours, a Arqua, dans la

maison que lui offrit Francesco I*" da Carrara (de Padoue) au plus tard
en 1369 : c’est 13, si 'on en croit le témoignage d’un contemporain, que
Pétrarque mourut en 1374, affalé sur son Virgile. La piéce mesurait
6,16 metres sur 2,18 et se trouvait au dernier étage de la maison.
Pétrarque l'appelait tant6t sa bibliotheca, tantdt son armariolum
(cabinet) ; un Pisan rapporta que, lors d’'une visite a Pétrarque, il passa

« une journée entiére avec [lui] dans son cabinet [...]'! ». Quel que soit
le nom qu’il lui donnit, Pétrarque tenait cet espace privé, réservé a

I’étude, pour un élément crucial de son identité d’intellectuel.

Son idéal de solitude était un contretype constant de sa quéte de la
renommée et portait la marque de la tradition monastique ; et son
idéal profita de ses retraites, que ce fiit, de bonne heure, dans le
Vaucluse ou, plus tard, dans sa maison d’Arqua. Il recevait de
nombreux hotes dans sa bibliotheque, ce qui était manifestement
important pour lui. Comme il nous le dit dans son De vita solitaria, la
solitude est essentielle a une vie psychologiquement saine. Toutefois,
il précise :

Sans lettres, sans culture, la solitude est un exil, une prison,

une torture : mettons-y les lettres, elle devient la patrie, la

liberté, la délectation méme'?,



Dans son oraison funebre (date incertaine), Bonaventure de Peraga,

ermite mort en 1389, affirma que Pétrarque présentait parfois, dans

son cabinet d’étude, tous les signes de I'extase religieuse >,

Le cabinet de Pétrarque, les expériences qu'il y faisait et les usages de
ce lieu ont valeur d’exemple dans la mesure ou ils représentent les
aspirations d’une culture d’élite qui commengait tout juste a se former

en Italie. Dans la génération suivante, a 'aube comme au cceur du xv

€ siécle, on voit se propager cette aspiration a une certaine dose

d’intimité et de réflexion. On note la présence de studioli célebres
- comme ceux de Frédéric de Montefeltre (1422-1482) puis d'Isabelle
d’Este (1474-1539), grands mécenes - mais aussi de beaucoup d’autres
dans des cadres plus modestes, mais non moins importants pour
apprécier U'esprit du temps.

Léventail socio-économique relativement large dans lequel on
trouvait des cabinets privés nous indique qu’il faut prendre en
considération non seulement la richesse des Italiens de la Renaissance

comme « cause permissive » du phénomeéne, mais aussi leurs fagons

d’employer leurs richesses'?. De la classe des marchands jusqu’au
sommet, les occasions s’étaient multipliées, pour un spectre social
élargi, d’acquérir des ceuvres d’art, de meubler des maisons et de

participer au marché de 'art.

Compte tenu de la diffusion relativement large de ce phénomene
culturel, on ne s’étonnera pas qu'il n’y ait jamais eu de forme de
cabinet standard. Il y en avait de tout genre. A un niveau, on voit une
piece aménagée a dessein et congue comme un cabinet dans une
demeure d’élite : ainsi dans le plan de palais dessiné par Antonio
Sangallo (1484-1546) pour la famille Farnése aCastro. On peut
constater que, méme dans une résidence d’élite, la place consacrée au
studiolo restait fort modeste. Plus communément, cependant, on n’en
trouve pas trace sur les plans : le studiolo pouvait prendre la forme

d’un recoin a proximité d’une cage d’escalier ; un cabinet a c6té d’'une

salle de bains ; un modeste espace jouxtant une chambre a coucher'.
Les cabinets en question pouvaient remplir diverses fonctions :
conserver les archives familiales ou réunir un petit nombre de livres et
d’objets précieux ; et assurément, en haut de Iéchelle, c’était un lieu
ou introduire des hétes de marque que 'on voulait impressionner en
leur faisant savoir que ce lieu était un aspect essentiel de I'identité du

mattre de céans.

Formes, pratiques et wusages inspirés par

I’humanisme



Dans lélite marchande

Il était d'usage enToscane de conserver ce que les habitants
appelaient des ricordanze, des ricordi ou des libri di famiglia - des livres

de famille dans lesquels on consignait les événements marquants :

naissances, morts, relations d’affaires et ainsi de suite!®. Ces journaux
de la famille élargie étaient conservés dans le cabinet du marchand,
tout comme ses livres de comptes. Parfois méme s’y ajoutait un choix

de livres, ainsi que cela ressort clairement de l'inventaire, dressé

e n1424, du palais de la famille Uzzano aFlorence !7. Apres la
disparition de son frére Angelo, Niccold da Uzzano avait fait dresser
I'inventaire du palais familial, via de’Bardi. Niccold mourut en 1433 ;
Machiavel devait plus tard I'immortaliser dans ses Histoires florentines
sous les traits d’'un conservateur opposé a la vague d’expansionnisme

florentin en Toscane et, prudemment, hostile a I'ascension des Médicis

18, 5a famille pesait d'un certain poids dans I'élite marchande qui
dirigeait Florence, et le contenu du studio du palais de la famille
Uzzano indique quelles étaient les priorités de I'élite en matiére de
collection. Que contenait donc le cabinet de Niccold ?

Linventaire fait apparaitre divers articles : un tableau de la Madone ;
un récipient pour garder les clés des diverses parties de la maison ;
« un certain nombre de livres en vernaculaire », dont « une copie de
Lucien sur papier », « un livre de saint Jéréme sur parchemin », « un
livre des Lettres de Sénéque sur parchemin », un exemplaire de Dante,
le Trésor de Brunetto Latini, un livre da fare ragioni (probablement un

manuel pour abaque), un livre « en frangais » de nature non précisée ;

un sablier, une autre horloge ; « un livre de tous les Priori 19

depuis 1282 sur parchemin » ; de la thériaque (électuaire contre la
morsure de certains animaux) ; divers autres paquets, notamment des
chandelles ; « bon nombre d’autres livres, lettres et écrits se
rapportant a nos faits et gestes et a ceux des autres de diverses

époques » ; des ustensiles et un certain nombre de boites en bois?’.

Cet apergu des gofits de I'élite marchande a 'aube du xv° siécle est treés
révélateur. Pour commencer, la sensibilité littéraire est au
vernaculaire ; la mode est au classicisme et trahit une tendance a une
philosophie morale aisément appréciable. Les amusements de Lucien,
lagravitas stoicienne et classicisante de Séneque, la méme éthique
centrée sur les vertus transposée dans la langue de I’Antiquité tardive
telle qu'on la trouve chez]Jéréme : tout témoigne d’'un ensemble
commun d’aspirations influencées par I’humanisme et traduites en
vernaculaire a l'intention d’une élite qui encourageait, payait et
attendait impatiemment les toutes derniéres nouvelles du front de la

science humaniste?’. Malgré les impératifs culturels des humanistes
contemporains, voués a une culture littéraire essentiellement latine, le
marchand moyen préférait les textes traduits en vernaculaire.

Conscients de cette disjonction, les humanistes eux-mémes



encourageaient souvent les traductions pour le grand public, et
I'inventaire Uzzano montre que leurs impératifs se concrétisaient au
sein de leur public élargi. Dante (1265-1321) était devenu un classique
contemporain, de méme que I'ceuvre de son maitre, Latini (v. 1220-
V. 1295) ; et la nécessité d’'une histoire politique rapportant « tous les
Priori depuis 1282 » en dit long sur le niveau percu d’émancipation
politique par les marchands florentins : on pouvait les appeler, dans
une réunion publique, & défendre une position en se référant a
I'histoire florentine ; aussi leur semblait-il essentiel d’avoir sous la
main une liste des Priori. Quant aux « lettres et écrits se rapportant a
nos faits et gestes », ils indiquent clairement combien le marchand
florentin se souciait des fortunes de sa famille, de génération en

génération. C’était encore la, dans son cabinet, qu'un marchand du xv

€ siécle pouvait accueillir ses partenaires en affaires, surveiller les

livraisons et, parfois, se retirer seul avec ses pensées, ses espoirs et ses

comptes privés.

Maints inventaires qui nous sont parvenus de Florence et de Venise
nous apprennent qu'un marchand pouvait avoir une image pieuse
dans son studiolo en sus du nécessaire pour lire et écrire : un bureau en
bois ainsi que des meubles a tiroirs pour ranger les documents, ornés
d’ intarsia (marqueteries). Au-dela de la catégorie des marchands, nous
avons connaissance d’autres professionnels urbains qui avaient des
cabinets. Par exemple, le docteur Bartolo di Tura, de Sienne, avait un

bureau pourvu d’un « lutrin pivotant a deux faces, permettant de

comparer deux textes ou commentaires a la fois?2 ». 1l possédait aussi
des mortiers de tailles différentes « pour broyer des médicaments » et

« faire des comprimés », ainsi qu'une balance et une bibliothéque de

plus de cent vingt volumes?. Bref, 'aménagement d’un studiolo était
courant pour les citadins des classes moyennes et supérieures. Méme
si, souvent, cette variété plus modeste de studiolone figurait pas sur les
plans des architectes, le besoin d’un espace privé était assez fort pour
que nous puissions supposer leur présence dans bon nombre de foyers.

Des studioli de femmes

Alors que la possession d’un studiolo restait largement 'apanage des
hommes, les femmes avaient, elles aussi, des espaces privés. Le plus
souvent, il s’agissait de « cabinets » (gabinetti). Ceux-ci permettaient
aux femmes d’avoir des lieux intimes, mais les témoignages littéraires
ou picturaux contemporains nous montrent que la possibilité d'une
lecture méditative - élément essentiel du studioloen tant que tel -
n’était pas considérée comme un attribut central des « cabinets »
féminins. Pour les contemporains de la Renaissance, un « cabinet »
féminin était apparemment un endroit ol une femme pouvait aller
méditer les vertus, songer a la passion du Seigneur et, d'une maniere
générale, se préparer a des roles qui, a cing siecles de 13, paraissent

terriblement restrictifs.



Nous connaissons cependant un certain nombre de femmes
remarquables, de I’élite, qui avaient constitué de véritables studioli :
des espaces privés dont le but premier était, en principe, de leur
permettre d’étudier. En 1466, Ippolita Sforza (1481-1520) écrivit a sa
mere, lui demandant des portraits de famille pour décorer son
cabinet ; Aloysia Gonzaga Castiglione avait le sien, elle aussi : son fils,
Baldassare Castiglione (1478-1529), lui écrivit dans I'espoir qu’elle
pourrait y mettre ses antiquités en sécurité, « ou elles ne seront point

enfumées ni vues de quiconque®* ». Son studiolo, suggérait-il, serait le
lieu approprié. Le méme Baldassare, a la fin du troisieme livre de son
chef-d’ceuvre, Il cortegiano [Le Courtisan], raconte qu’Elisabetta
Gonzaga, dont le role de surintendante dans cet ouvrage est bien
connu, « se retira dans sa chambre la plus secréte [ si ritrasse nella
stanza sua pit secreta | ». Enfin, dans le monde des élites, les deux
studiolide I'incomparable Isabelle d’Este excitérent I'admiration des
contemporains, alors méme qu’ils la plagaient a 'avant-garde de la

culture naissante de la collection au xvi€ siecle 2°.

L’apanage d’'un homme de pouvoir

Si les studiolides professionnels citadins étaient parfois a peine plus
qu'un espace équipé du minimum pour lire et écrire, certains studiolide
I'élite paraissent représenter pour tous les temps les idéaux, les
aspirations et les contradictions de la culture renaissante dans toute sa
gloire inquiete. Unstudiolode ce genre est celui deFrédéric de
Montefeltre, dans le palais ducal d’'Urbin.

Qui visite le studiolo de Frédéric est aussitdt frappé par l'impression
paradoxale et simultanée d’exiguité et de monumentalité, d’intimité et

d’ouverture?®, Le studiolo se dispose sur deux niveaux : en bas, les murs
sont ornés de marqueteries (intarsia) ; en haut tréne une série de
portraits. Les deux niveaux nous donnent une idée de la fagon dont ce
prince de la Renaissance concevait le réle de son studiolopar rapport a
son propre rdle.

Figure 1. Vue du studiolo du duc Frédéric de Montefeltre,
xV* siecle, Urbin, palais ducal. Les panneaux de bois sont
de Baccio Pontelli et les portraits de philosophes de Pedro

Berruguete et Juste de Gand.

Le portrait de profil de Frédéric, avec son nez taillé a la serpe, est bien
connu pour étre 'un des chefs-d’ceuvre de Piero della Francesca ; de



fait, le visage imposant de Frédéric est ainsi placé que le spectateur le
voit surplomber - dominer - un paysage lointain peint avec élégance ;
il reste une des images emblématiques de la peinture du Quattrocento.
Frédéric montre son bon profil au spectateur ; le c6té droit, avec sa
balafre, son ceil manquant et I'aréte du nez, n’elit guere présenté au
monde I'image qu’il souhaitait lui offrir. Pour nous, cependant, les
cicatrices manquantes sont tout aussi révélatrices de ’homme qu’il
était. 1l fit fortune en tant que condottiere, c’est-a-dire en se battant
pour de l'argent ; enfant illégitime, il s’éleva par les armes a une
position de puissance et de domination dans les Marches italiennes.
Arrivé au faite du pouvoir et de la réussite financiere, il entreprit de
créer une cour foisonnante qui vit passer nombre des génies créateurs

duxv® siécle. Sa bibliotheque renommée, la deuxiéme aprés les
collections du Vatican, occupa des mois durant 'atelier du libraire et
biographe Vespasiano da Bisticci, Frédéric ayant commandé de

nouvelles versions manuscrites de textes antiques, médiévaux et
27

modernes”’.
Son studiolomobilisa aussi les attentions de chefs de file du monde de
la culture. Dans sa célebre collection de biographies de personnages

du xv€ siécle, le méme Vespasiano da Bisticci multiplie les notations
sur la fagon dont les attentions de Frédéric envers la culture étaient
percues a son époque, méme si, comme toujours, il faut se garder d’en
demander trop a la biographie d’'un admirateur. Apres avoir raconté
par le menu le soin que mit Frédéric a rassembler sa bibliotheque,
Vespasiano écrit qu’il envoya chercher dans lesFlandres un des
meilleurs peintres de son temps pour décorer sa cour. Il ne nous
précise pas son nom, mais nous savons qu’il s’agissait de Juste de Gand,
peut-étre assisté d’autres artistes. A propos de Frédéric, Vespasiano

poursuit :

Il l'avait fait venir aUrbin, ou [il] le laissa achever un
certain nombre de grandes peintures de sa main,
notamment dans son studiolo. Federico le chargea de
peindre dans cette piece des philosophes, des poétes et tous
les péres de I'Eglise tant grecs que latins. Ces figures étaient

peintes avec un art merveilleux, et le maitre peignit aussi Sa
8

Seigneurie si bien qu'il ne lui manquait que la respiration?®,
Les figures du studiolo auxquelles Vespasiano fait allusion ornent la
moitié supérieure de la piece, et il vaut la peine de les examiner en
détail avec les marqueteries remarquablement exécutées de la moitié
inférieure. Considérés dans leur ensemble, ces monuments artistiques
font apparaitre les aspirations d’'un prince tout aussi soucieux d’étre
réputé pour sa science que de I'étre pour ses prouesses militaires.

Quelle impression en retirait le spectateur au moment de pénétrer
dans le studiolode Frédéric ? Pour commencer, on ne pouvait manquer

d’étre frappé par sa place dans le magnifique palazzo ducaled’Urbin.



S’inspirant peut-étre de la description que Pline donnait de sa villa
Laurentinum et certainement influencé par la tradition récente,
Frédéric avait fait dessiner son appartamento de telle fagon que son
studiolo se trouvat dans le coin le plus isolé, dans un endroit propice a
la méditation.

La piéce elle-méme mesure a peu pres 3,5 metres sur 3,5 et 5 metres de
hauteur, et I'on est aussitot impressionné par le magnifique trompe-
I'ceil du travail de marqueterie qui fait le tour de la piéce, commencgant
au niveau du sol pour s’élever un peu au-dessus du niveau de I'ceil, ou

comme 'écrivit un observateur a la fin du xvi® siécle, Bernardino

Baldi (1553-1616), « a hauteur d’homme, ou un peu plus®’ ». Lillusion
de profondeur est partout. Sur la paroi ouest, I'ceil rencontre un
cabinet apparemment ouvert, révélant une partition, un portrait en
forme de muse d’une vertu théologale, la Charité, un perroquet dans sa
cage, une hermine (symbole de I'un des ordres auxquels appartenait
Frédéric), ainsi que des fausses corniches et des étageres ou reposent
des livres dont les pages semblent s’ouvrir devant le spectateur. La
paroi nord offre davantage : 1a encore, des cabinets « ouverts » qui
laissent voir des livres ; une épée déposée comme par hasard, appuyée
sur le sol, histoire de rappeler au visiteur (qui devait étre souvent le
duc lui-méme, seul) que le propriétaire du studiolo (si savant qu’il fiit)
n’en maniait pas moins les armes ; des instruments de musique sur les
corniches (un luth, des percussions, un clavier) ; un autre portrait de
vertu - 'Espérance cette fois ; un sablier ; et - c’est la le plus frappant
- un portrait de Frédéric lui-méme, montrant son profil gauche, les
plis de son vétement mettant élégamment en relief la draperie qui

'entoure et qui, écartée, sert de cadre intérieur a son propre portrait.

Le trompe-1'ceil de la paroi offre encore un rappel de la profession de
maestro delle armi qui était celle de Frédéric. Dans un autre cabinet
« ouvert », on voit son armure : le plastron, les jambarts et divers
éléments bien suspendus a des crochets, tandis que le casque repose
sur le sol. Puis, toujours sur la paroi est, les intarsie ouvrent sur le
monde extérieur : une coupe de fruits et un écureuil au premier plan
nous invitent a regarder dehors tandis qu’a travers une arche, et tout
autour, nous voyons un paysage. Lautre grande section de la paroi
renforce le lien répété avec les livres, avec son pupitre chargé
d’ouvrages, tandis que des volumes, au-dessous et a I'entour, attendent
d’étre consultés. La paroi sud nous rappelle une fois de plus combien
la musique était un art libéral important : 'une des « ouvertures »
laisse en effet paraitre un orgue (sur lequel est écrit « Iuhani
Castellano », Giovanni Castellano, facteur d’orgues célebre’”) ; juste a
coté figurent des instruments d’astronomie, puis la représentation de
la troisieme vertu théologale, la Foi.



Figure 2. Piero della Francesca, Portrait de Frédéric de

Montefeltre, xv* siécle, peinture a tempera sur panneau,

455 x 33 cm, Florence, les Offices.

Ensuite, on ne pouvait manquer de lever les yeux vers les vingt-huit
portraits de Juste de Gand qui décoraient initialement la moitié
supérieure de la piéce, sur deux rangées (de nos jours, la moitié
d’entre eux se trouvent au Louvre). Considérés dans leur ensemble,
eux aussi expriment un mélange notable d’intéréts en représentant
des préoccupations antiques et modernes, la vie active et la vie
contemplative, le profane et le sacré. Les figures vont par paire : au
mur nord, en commencant par le haut, on reconnait Platon et Aristote,
puis Ptolémée et Boece ; en dessous, Grégoire le Grand et Jérdme, puis
Ambroise et Augustin. Sur le mur est, toujours en commencant par le
haut, Cicéron va de pair avec Sénéque, et Homére avec Virgile ; au-
dessous, Moise c6toie Salomon, et Thomas d’Aquin Duns Scot. Le mur
sud présente Euclide a c6té de Vittorino da Feltre, puis Solon a c6té de
Bartolo da Sassoferrato (1314-1357) ; au-dessous, Albert le Grand
voisine avec Sixte IV. Sur le mur ouest, plus petit, tronaient
Hippocrate et Pietro d’Abano (v. 1257-v. 1315 ) et, au-dessous, Dante et

Pétrarque. Un observateur de la fin du xvi® siécle a également rapporté
les inscriptions qui figuraient sous les peintures (en péchant parfois
par excés de zéle) ; par les reconstitutions des chercheurs modernes,
on peut avoir une trés bonne idée générale de ce qu'elles disaient.
Pour chaque paire de tableaux, le mariage d’'un texte et d’'une image
préfigure la fascination des emblémes qui allait se répandre au début

duxvi® siécle. Ainsi que I'a observé un chercheur, la disposition
générale de la piece parait aussi rappeler la page de titre de certains
types d’incunables : ici, I'image de l'auteur, disposée au centre, est
entourée de figures vénérables qui, du fait de leur gravité et de leur
autorité, rehaussent le statut de l'auteur tout en fournissant au
lecteur/observateur des indices interprétatifs suggérant la fagon dont
l'auteur doit étre interprété, avec qui il convient de I'associer et de

quelle maniére il faut le lire*!. Dans un autre sens, les portraits

représentent une « famille idéale » en compagnie de laquelle Frédéric
32

aimait étre vu’~.

Nous avons balayé du regard les intarsie de la moitié inférieure de la
piece, avec leur mélange curieusement monochrome de symbole, de
réalisme et de trompe-l'ceil. Que nous dit la collection de portraits
énumérés a l'instant, avec leurs inscriptions peintes, sur la fagon de

« lire » Frédéric ? Quelle image ses contemporains ont-ils pu en avoir ?



Au premier regard, on est frappé par la diversité des images associées.
Certains groupements paraissent aller de soi :Platon et Aristote, les
quatre Péres de I'Eglise latine de la rangée inférieure de la paroi nord,
Cicéron et Sénéque, Homeére et Virgile, Dante et Pétrarque.
Lassociation des deux anciens chefs bibliques, Moise et Salomon, ne
suscite aucun étonnement, tous deux étant aussi sages qu’énergiques,
aussi contemplatifs qu’actifs. La présence des grands philosophes et
théologiens, Thomas d’Aquin, le « docteur angélique » dominicain
(mort en 1274), et Duns Scot, le « docteur subtil » franciscain (mort
en 1308), mérite d’étre soulignée. 1ls incarnent deux trajectoires de la
pensée scolastique : l'une plus intellectualiste, en la personne de
Thomas ; Tlautre, plus volontariste, avec Duns Scot. Leur
représentation dans le studiolode Frédéric prouve (comme le contenu
de sa bibliotheque) que les chefs de file de la culture contemporaine
de laRenaissance proscrivaient rarement la culture médiévale.
Ptolémée et Boece sont associés. Et I'inscription crédite le géographe

antique d’avoir donné « certaines mesures des cieux » et « tracé des

lignes sur la terre>> ». Quant a Boece, de nos jours surtout connu pour

s aConsolation d ela philosophie, l'inscription le salue pour ses

« commentaires>*«

: grace a eux « les écoles de Marcus Varro ne
manquent pas aux Latins », par quoi il faut comprendre que c’est grace
a Boece que de larges portions d’un ouvrage important mais perdu de
Varron, ses Disciplinae, furent transmises a la postérité ; c’est a cette
grande liste des disciplines que 'on peut faire remonter les sept arts
libéraux, point d’appui de 1'éducation a la fin du Moyen Age. Dans le
studiolo d e Frédéric, Ptolémée et Boece sont donc tous deux
implicitement crédités d’avoir aidé a ordonner le savoir : le premier,

du cosmos ; le second, du monde de I’éducation.

D’autres associations appellent un commentaire. Solon, le 1égislateur
des Athéniens, est associé a Bartolo da Sassoferrato, le grand juriste du

xiv® siécle reconnu par ses contemporains comme étant le meilleur
commentateur du droit civil romain. Euclide, le maitre de la
géométrie, trouve place a c6té d’'une figure tres significative, Vittorino
da Feltre, I'un des plus grands éducateurs du xv° siécle qui fut aussi le
maitre de Frédéric ; il est ici honoré, précise I'inscription, « en raison
de son humanité, qui était transmise au moyen de la littérature qu’il
enseignait et par son propre exemple », mais aussi comme le « tres

honorable maitre » de Frédéric *°. Le pape Pie II (r. 1458-1464), Enea
Silvio Piccolomini, que Frédéric avait servi, c6toie I’émigré byzantin
devenu cardinal, Bessarion. La mémoire de Pie II est honorée en raison

de son « pouvoir, qu’il accrut par la force des armes et qu’il ornementa

36 », tandis que Bessarion est honoré

par des signes de son éloquence
en tant que « pacificateur au congres grec et latin » (allusion au réle

dirigeant de Bessarion au concile de Ferrare-Florence, en 1438-1439),

mais aussi pour sa « supréme gravité et la perfection de son savoir>’ ».

Albert le Grand, le maitre de Thomas d’Aquin et autre grand penseur



scolastique, trouve place a c6té de Sixte IV (r. 1471-1484) . Albert est
honoré en raison des grands services qu'il a rendus a la philosophie
naturelle « en imitation d’Aristote », tandis que Sixte a sa place dans le

studiolo pour avoir apporté la « connaissance de la philosophie et de la

théologie » a la papauté®®. Hippocrate, l'autorité médicale de

I’Antiquité, est présent « pour avoir apporté la santé a la race des

39 ». Fait des plus intéressants, Hippocrate c6toie Pietro

hommes
d’Abano, « tres équitable juge des docteurs en médecine », auquel une

place est consacrée « en raison de son étude des disciplines les plus

0 . Tous ces portraits, avec leurs inscriptions, nous en

abstruses
disent long sur la fagon dont Frédéric voulait étre vu, en quelle
compagnie il se voyait et qui étaient ses exemples. Chacun d’eux serait
matiere a réflexion pour nous, mais deux se distinguent tout

particulierement, le pape Sixte IV et Pietro d’Abano.

Le portrait de Sixte IV, Francesco della Rovere, qui fut pape de 1471 a
1484, apparait, rétrospectivement, comme un choix intéressant pour

décorer le studiolo 4. D’un cbté, en montant sur le trone, Sixte accrut
considérablement le nombre des offices pontificaux et nourrit
I'escalade du népotisme et de la vénalité des charges dans la papauté, a

la fin duxv® siécle. Les réformateurs protestants devaient plus tard
exploiter ces deux problemes dans I'agitation antipontificale et, d'une
maniére générale, rendirent la réforme de I'Eglise plus difficile. De
surcroit, son implication dans la conjuration des Pazzi contre les
Médicis parait étre (la encore, rétrospectivement) un comportement

étranger a ce qu'on attend d’un pape. D'un autre cdté, a la différence

de bon nombre de papes duxv€® siécle, Sixte était rompu a la
théologie : franciscain, il avait enseigné cette matiére dans diverses
universités italiennes avant d’étre créé cardinal en 1467. Il écrivit,
entre autres ouvrages, un traité sur I'lmmaculée Conception ou I'un
des axes centraux de son raisonnement était que, quoique en
apparente divergence sur cette question, Thomas d’Aquin et Duns Scot
étaient en réalité d’accord. Ces deux personnages, on I'a vu, sont
présents dans le studiolo ; et Sixte est ici lié a un autre sage, le cardinal
Bessarion, qui avait été a la fois son éléve et un de ses partisans lors du
conclave qui I'élut pape. Sixte fut un grand protecteur de la culture : il
financa la construction du Ponte Sisto, le premier nouveau pont sur le
Tibre depuis I’Antiquité. C’est encore a lui qu'on doit la Sixtine et la
nouvelle bibliothéque du Vatican.

Comment Frédéric pouvait-il concilier ces diverses images ? Avec le
recul, le probleme du népotisme nous est 'un des plus difficiles a
comprendre dans I'histoire ecclésiastique de la Renaissance. Reste que,
sous laRenaissance italienne, un puissant aurait eu peine a
comprendre qu’il ne devait point aider ses parents et ses proches a
gravir les échelons, si la chose était possible. Compte tenu des normes

sociales dominantes, il elit été de mauvais golit de suggérer le



contraire, voire de penser autrement. De méme que Sixte fit batir ce
pont sur le Tibre, Frédéric, aux yeux d’un Vespasiano da Bisticci, avait
constitué une bibliotheque sans rivale depuis I'Antiquité. Comme
Sixte, Frédéric n’avait pas dédaigné d’employer des moyens militaires
souvent violents pour atteindre ses objectifs politiques. De fait, la
découverte de nouveaux documents d’archives a montré que Frédéric
avait été fortement impliqué dans la conjuration des Pazzi, si bien que,

méme sur ce plan, la présence de Sixte dans le studiolodevient

compréhensible*Z. Enfin, que Sixte ait aussi offert a Frédéric la charge
de gonfalonier de la sainte Eglise romaine a sans nul doute contribué a
la décision de celui-ci de l'inclure. Si difficile qu’il nous soit de le
comprendre, il est probable que les deux hommes croyaient
sincerement que leurs machinations politiques servaient une fin
supérieure, tandis que leur mécénat religieux continu témoignait du
méme dessein religieux. On se fourvoierait en référant ces pratiques

aux postulats de I'état de droit d’apres les Lumieres.

La présence de Pietro d’Abano sur les murs du studiolofait d’abord une
curieuse impression®>. N'est-il pas surprenant qu'un prince qui se
targuait de passer pour un protecteur de la chrétienté ait décidé
d’accrocher au mur de sonstudiolo I'image d'un homme que
I'Inquisition jugea par deux fois et qui finit par étre convaincu, a titre
posthume, d’hérésie ? Pietro d’Abano fut 'un des tres rares grands
intellectuels occidentaux, avant la fin duxiv® siécle, 2 connaitre

suffisamment le grec pour le traduire ; intéressé par la médecine, il

s'attela par exemple 3 une partie des ceuvres de Galien *, On lui doit
aussi divers traités de médecine dans lesquels il initia les penseurs
occidentaux aux éléments clés de la médecine arabe médiévale - ce
qui est 'une des raisons pour lesquelles il finit par se mettre I'Eglise a
dos. Parmi ses nombreux ouvrages, ['un des plus importants portait le
titre de Conciliator differentiarum philosophorum et praecipue medicorum
[Conciliateur des différences entre philosophes et médecins]. Son
propos est avant tout médical, et il s’y applique a résoudre des
problémes apparents entre la philosophie naturelle occidentale et la
médecine et les concepts de la tradition arabe médiévale.

Les contemporains comme les lecteurs des deux siecles suivants, ou le
Conciliator s'imposa comme un ouvrage de référence, avaient plus
d’une raison de s’intéresser aux ceuvres de Pietro. On imagine que ce
qui attirait le plusFrédéric, c’était précisément son gofit, implicite
dans le titre, d'une vision encyclopédique du savoir, mais aussi d’une
enquéte ambitieuse et créative. Linscription placée sous le portrait de
Juste de Gand laisse entendre quePietro d’Abano mérite notre
considération pour avoir traité d'un large éventail de sujets dans un
esprit ouvert :Frédéric accorde une place au portrait de « Pietro
d’Abano, tres équitable juge des docteurs en médecine, en raison de
son étude remarquable des disciplines les plus abstruses ».



La comparution de Pietro d’Abano devant I'Inquisition, le triste destin
de Jan Hus (v. 1319-1415) - le réformateur de Bohéme jugé, condamné
et exécuté au cours du concile de Constance (1414-1417) - et divers
autres « rappels a l'ordre » officiels montrent que les limites, en
matiere de conduite, de pratique religieuse et de quéte du savoir,
n’étaient pas d’une plasticité infinie. Toujours est-il que, au xv® siécle,
il n’existait pas d’Index des livres interdits. Il était encore possible a
Frédéric d’honorer un penseur suspect aux yeux de I'Eglise en
accrochant son portrait au mur de son lieu de retraite intellectuelle et
spirituelle le plus secret.

Ce qui amena Frédéric a suspendre au mur le portrait de Pietro
d’Abano, c’est sans doute son ouverture évidente a d’autres idées, a
I'étude de sujets remotiora (occultes). Son studiolo reste le cabinet le
plus caractéristique et emblématique des aspirations du Quattrocento ;
car il est clair que la plupart de ceux qui en possédaient un n’auraient
pu le meubler de maniere aussi raffinée et coliteuse. Pourtant, malgré
la magnificence de Frédéric, sa fortune et ses aspirations princieres, ce
qui frappe, encore une fois, c’est 'exiguité du lieu. Précisément parce
qu'il aurait eu les moyens de lui donner plus d’espace, Frédéric
apporte la preuve que le studiolorestait un lieu d’intimité.

Au xv© siécle, le studiolo en vint a représenter, pour un laps de temps
assez court et une portion relativement restreinte de la population, un
lieu de retraite, un centre d’archives privées, ou l'on pouvait se
réfugier pour lire et réfléchir sans étre dérangé ou accueillir
briévement un visiteur de confiance ou de marque, mais aussi se créer
un « moi » prémoderne, pré-cartésien, en s’entourant de ses objets les

plus intimes.

Notes

1. Machiavel, Lettere, p. 426 (trad. fr. 1952, p. 1436). L'état d’esprit de
Machiavel a une longue généalogie a la Renaissance ; cf. Pétrarque, De
vita solitaria, éd. G. Martellotti, 1955, p. 356 (trad. fr., 1999, I, VI, 6,
p. 114-115 : « Plonger la mémoire dans les années profondes, et laisser
'ame parcourir toute I'étendue des siecles et des terres ; y demeurer
toujours dans la compagnie et 'entretien des grandes figures du
passé [...] »).

2.Le Pogge, Lettere, vol. 1, p. 79, et une lettre de 1430 a Niccoli
décrivant deux tétes sculptées qu'’il se procurait, p. 195-196, ici p. 196.
Voir une autre lettre, citée in Miintz, 1888, p. 9 ; Liebenwein, 1977,
p. 65-66 et 195 n. 102 et 104.

3. Pline le Jeune, Ep.2, 27, 8 ; trad. fr., 1987, p. 85 (traduction ici
légérement modifiée) ; Liebenwein, 1977, p. 13.

4. Quintilien, Inst., 10, 3, 25 ; trad. fr., 2003, 121-122. Voir aussi Pline le



Jeune, Ep. 9, 36, 2 ; Liebenwein, 1977, p. 44, 90.

5. Voir Grundmann, 1951, p. 5-21 ; Liebenwein, 1977, p. 30-44.

6. Voir Liebenwein, 1977, p. 30-35.

7. Vitruve, De architectura, 6, 6, 1 et aussi 6, 5, 2 ; Liebenwein, 1977,
p. 168, n. 5.

8. Voir Liebenwein, 1977, p. 36-44.

9. Pétrarque, De vita solitaria, 11, xv, 3, (éd. G. Martellotti, 1955, p. 285-
359, ici p. 582 ; trad. fr., 1999, p. 384) ; Liebenwein, 1977, p. 46.

10. Pétrarque, Seniles, 15, 5 (a propos de sa maison), cité in Liebenwein,
1977, p. 49.

11. Liebenwein, 1977, p. 49.

12.Pétrarque, De vita solitaria, 1,iii, 19 (éd. Bufano, 1975, p. 306 ;
trad. fr. 1999, p. 81).

13. Liebenwein, 1977, p. 49.

14.Sur la notion de richesse comme « cause permissive » des
collections d’ceuvres d’art a la Renaissance, voir Goldthwaite, 1993.

15. D’'une maniére générale, voir Thornton, 1997.

16. Pour une introduction, voir Connell, 1990, p. 279-292 ; pour une
recherche en cours, voir
http ://www.bilf.uniroma2.it/exist/bilf/default.htm

17.Edité in Bombe, 1928 ; voir aussi Thornton, 1997, p. 209, et
Liebenwein, 1977, p. 58-60.

18. Machiavel, Istorie fiorentine, chap. 24 et 29 (trad. fr. 1952).

19.Le terme de Priori désigne les dirigeants issus des hautes spheres
des citoyens florentins, tirés au sort et vivant ensemble au Palazzo
pubblico pour des mandats de deux mois.

20. Bombe, 1928, p. 16.

21. Pour des études sur la traduction culturelle de '’humanisme, voir
Hankins, 2006, chap. 1 ; pour le regard des humanistes sur Lucien, voir
Marsh, 1998.

22. Thornton, 1997, p. 82, citant I'inventaire de Tura de 1483, et p. 209
pour la bibliographie.

23. Thornton, 1997, p. 82.

24. Thornton, 1997, p. 92, citant Castiglione, Lettere, vol. 1, p. 665.

25. Voir Campbell, 2006.

26. Sur Frédéric, je me suis appuyé sur Liebenwein, 1977, p. 83-99. Voir
aussi Lauts et Herzner, 2001 ; Rotondi, 1950 ; Tommasoli, 1978 ; Clough,
1981, et 1995, p. 19-50 ; Cerboni Baiardi et al., 1986 ; Franceschini, 1970,
p. 431-544 ; Cheles, 1986 ; Arasse, 1997, p. 17-30 ; et diverses études in
Fiore, 2004.

27. Sur la bibliotheque, voir Peruzzi, 2004.

28. Vespasiano da Bisticci, Le vite, vol. 1, p. 384.

29. Baldi, Memorie, p. 57, cité in Cheles, 1986, p. 16.

30. Cheles, 1986, p. 83-84.

31. Voir Liebenwein, 1977, p. 91-94.

32. Arasse, 1997, p. 25.

33.Les inscriptions ont été pour la premiere fois rapportées in
Schrader, 1592 ; on les trouve éditées in Cheles, 1986, p. 93-95, qui


http://www.bilf.uniroma2.it/exist/bilf/default.htm

reproduit Lavalleye, 1964, p. 101-104. Linscription pour Ptolémée :
Cheles, 1986, p. 93.

34. Cheles, 1986, p. 93.

35. Ibid., p. 94.

36. Ibid., p. 95.

37. 1bid., p. 95.

38. Ibid., p. 95.

39, Ibid., p. 94.

40. Cheles, 1986, p. 94.

41. Pour les figures papales dans le studiolo, voir Miglio, 2004, vol. 1,
p. 15-26.

42. Voir Simonetta, 2004, vol. 1, p. 81-102 ; Simonetta, 2003, p. 261-284 ;
Fubini, 1994, p. 253-326.

43.Pour des travaux sur Pietro d’Abano, voir Medioevo, 11, 1985 :
Paschetto, 1984 ; Alessio, 1976, p. 180-197 ; documents essentiels
réunis in Ferrari, 1918.

44. Voir Alverny, 1985, p. 19-64.

Bibliographie

Sources

® Baldi, Memorie : Bernardino Baldi, Memorie concernenti la citta di
Urbino, Rome, 1724.

® Castiglione, Lettere : Baldassare Castiglione, Lettere, éd. G. da Rocca
Mondadori, Milan, 1978, vol. 1.

® Machiavel, Istorie fiorentine, éd. Fr. Gaeta, Milan, 1962, chap. 24 et
29 ; Histoires florentines, in Guvres complétes, éd. E. Barincou, Paris,
1952.

® Machiavel, Lettere : Machiavel [Niccold Machiavel], Lettere, in Opere
di Niccolo Machiavelli, vol. 3, éd. Fr. Gaeta, Turin, 1984 ; Lettres, in
Euvres complétes, éd. E. Barincou, Paris, 1952.

® Pétrarque, De vita solitaria, in Pétrarque , Prose, éd. G. Martellotti,
Milan et Naples, 1955, p. 285-591 ;L a Vie solitaire, trad. fr. par
Ch. Carraud, Grenoble, 1999, I, vi, 6.

® Pétrarque, De vita solitaria, in Pétrarque , Opere latine, éd. bilingue
latin/italien par A. Bufano, Turin, 1975.

® Pline le Jeune, Ep.: Pline le Jeune, Lettres. Livres I-Ill, éd. bilingue
latin/francais par A.-M. Guillemin, Paris, 1987.

® Poggio Bracciolini, Lettere :Poggio Bracciolini [Le Pogge], Lettere,
éd. H. Harth, 3 vol., Florence, 1984-1887.

® Quintilien, Inst. : Quintilien, Institution oratoire. Livres X et XI, éd. et
trad. fr. par J. Cousin, 1979.

® Schrader, 1592 : Lorenz Schrader, Monumentorum Italiae, quae hoc
nostro saeculo et a christianis posita sunt, Hemelstadt, 1592.

® Vespasiano da Bisticci, Le vite :Vespasiano da Bisticci, Le vite,
éd. A. Greco, 2 vol., Florence, 1970-1976, in vol. 1, p. 353-416.



Autres références

® Alessio, 1976 : F. Alessio, « Filosofia e scienza : Pietro d’Abano », in
G. Arnaldi et M. Pastore Stocchi (éd.), Storia della cultura veneta, 11. Il
Trecento, Vicenza, p. 180-197.

® Alverny, 1985 : Marie-Thérése d’Alverny, « Pietro d’Abano,
traducteur de Galien », Medioevo, 11, 1985, p. 19-64.

® Arasse, 1997 : Daniel Arasse, Le Sujet dans le tableau. Essais
d’iconographie analytique, Paris, p. 17-30.

® Bombe, 1928 : Walter Bombe, « NachlaR-Inventare des Angelo da
Uzzano und des Lodovico di Gino Capponi » in W. Goetz (éd.),
Beitrdge zur Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance, 36,
Leipzig et Berlin.

® Campbell, 2006 : Stephen Campbell, The Cabinet of Eros. Renaissance
Mythological Painting and the Studiolo of Isabella d’Este , Yale.

® Cerboni Baiardi et al., 1986 : Giorgio Cerboni Baiardi, Giorgio
Chittolini, Piero Floriani (éd.), Federico da Montefeltro : lo stato, le arti,
la cultura, 3 vol., Rome.

® Cheles, 1986 : Luciano Cheles, The « Studiolo » of Urbino. An
Iconographic Investigation, University Park (Pennsylvania).

® Clough, 1981 : Cecil H. Clough, The Duchy of Urbino in the Renaissance,
Londres.

® Clough, 1995 : C. H. Clough, « Art as Power in the Decoration of the
Study of an Italian Renaissance Prince : The Case of Federico da
Montefeltro », Artibus et Historiae, 31, p. 19-50.

® Connell, 1990 : William J. Connell, « Libri di famiglia and the Family
History of Florentine Patricians », Italian Culture, 8, p. 279-292.

® Ferrari, 1918 : Sante Ferrari, « Per la biografia e per gli scritti di
Pietro d’Abano », Memorie della R. Accademia dei Lincei, 115, série 5,
vol. 15, fasc. 7, p. 629-725.

® Fiore, 2004 : Francesco Paolo Fiore (éd.), Francesco di Giorgio alla corte
di Federico da Montefeltro, 2 vol., Florence.

® Franceschini, 1970 : Gino Franceschini, I Montefeltro, Varese, p. 431-
544,

® Fubini, 1994 : Riccardo Fubini, Italia Quattrocentesca. Politica e
diplomazia nell’eta di Lorenzo il Magnifico, Milan, p. 253-326.

® Goldthwaite, 1993 : Richard A. Goldthwaite, Wealth and the Demand
for Art in Italy, 1300-1600, Baltimore.

® Grundmann, 1951 : Herbert Grundmann, « Sacerdotium, Regnum,
Studium : zur Wertung der Wissenschaft im 13. Jahrhundert »,
Archiv fiir Kulturgeschichte, 34, p. 5-21.

® Hankins, 2006 : James Hankins, « Humanism in the Vernacular : The
Case of Leonardo Bruni », in Chr. S. Celenza et K. Gouwens (éd.),
Humanism and Creativity in the Renaissance : Essays in Honor of Ronald
G. Witt, Brill, chap. 1.

® Lauts et Herzner, 2001 : Jan Lauts et Irmlind L. Herzner, Federico da
Montefeltro, Herzog von Urbino, Munich.

® Lavalleye, 1964 : Jacques Lavalleye, Les Primitifs flamands, 1. Corpus de



la peinture des anciens Pays-Bas méridionaux au xv ¢ siécle. Le palais
ducal d’Urbin, Bruxelles, p. 101-104.

® Liebenwein, 1977 : Wolfgang Liebenwein, Studiolo : die Entstehung
eines Raumtyps und seine Entwicklung bis um 1600, Berlin.

® Marsh, 1998 : David Marsh, Lucian and the Latins : Humor and
Humanism in the Early Renaissance, Ann Arbor.

® Medioevo :Rivista di storia della filosofia medievale, numéro spécial
« Pietro d’Abano », 11, 1985.

® Miglio, 2004 : Massimo Marsh, « Federico da Montefeltro e lo stato
della Chiesa nel Quattrocento », in Fiore, 2004, vol. 1, p. 15-26.

® Miintz, 1888 : Eugéne Miintz, Les Collections des Médicis au xv ¢ siécle.
Le musée, la bibliothéque, le mobilier (appendice aux « Précurseurs de la
Renaissance »), Paris.

® Paschetto, 1984 : Eugenia Paschetto, Pietro d’Abano medico e filosofo,
Florence.

® Peruzzi, 2004 : Marcella Peruzzi, Cultura, potere, immagine : la
biblioteca di Federico da Montefeltro, Urbin.

® Rotondi, 1950 : Pascuale Rotondi, Il Palazzo ducale di Urbino, 2 vol.,
Urbin.

® Simonetta, 2003 : Marcello Simonetta « Federico da Montefeltro
contro Firenze : Retroscena inediti della congiura dei Pazzi »,
Archivio storico italiano, 161, p. 261-284.

® Simonetta, 2004 : M. Simonetta, « Federico da Montefeltro
architetto della congiura dei Pazzi e del palazzo di Urbino », in
Fiore, 2004, vol. 1, p. 81-102.

® Thornton, 1997 : Dora Thornton, The Scholar in his Study : Ownership
and Experience in Renaissance Italy, New Haven.

® Tommasoli, 1978 : Walter Tommasoli, La vita di Federico da
Montefeltro (1422-1482), Urbin.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE .
TﬂHAUTEs haStec ronoatian

C— Lat E | malson aes

aboratoire dExcellence BB
ETUDESE Histaire et anthropalogie "'_\_”'r - '_:Fr
SCIEMCES des savoirs, des techniques de l'homme
SOCIALES t des croyances

¢ CONCEPTION : EQUIPE SAVOIRS, POLE NUMERIQUE RECHERCHE ET PLATEFORME GEOMATIQUE (EHESS).
e DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

..................
uuuuuuuuuuuuuuuuuuuu

oNU

strasbourg

metopes

méthodes et outils
pour Iédition structurée

doole nationale supérisure
whied sciences de Nnlarmaticn
et des biblothégues

=Pr-L
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hiitioing dhisi shirainis it chisi bichrilepmd
LIS Eitets I

LECLILE
AlUTEL
FISERE
[ ]



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Adéquation d’une architecture aux raisons de son installation
	Formes, pratiques et usages inspirés par l’humanisme
	Dans l’élite marchande
	Des studioli de femmes

	L’apanage d’un homme de pouvoir
	Bibliographie
	Nos partenaires


