
Exorcismes et phylactèresExorcismes et phylactères
byzantins : écrire, énoncerbyzantins : écrire, énoncer
les noms du démonles noms du démon

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , Écritures rituellesÉcritures rituelles,,
n°1n°1, , 20102010

Abstract
This paper examines the signi�cance and authority of a written
text intimately linked to an oral performance. In some Byzantine
and post Byzantine uno�cial rituals of exorcism, the names of
the daemon are uttered but it is also speci�ed that they have to
be written by way of protection. These exorcisms may also
function as phylacteries. The paper will determine the di!erent
roles these ritual scripts may play when combined to an oral
exorcist performance.

Le questionnement à l’origine de cette étude porte sur la signi�cation
de l’écrit rituel lorsqu’il est intimement lié à une performance orale.
Qu’en est-il lorsque dans cet écrit que l’on dit, il est clairement énoncé
qu’il faut écrire ce que l’on dit ? Les écrits rituels proposés à l’étude ici
comportent des mises en abîme constantes de l’écrit dans l’oral, et
inversement : on lit à haute voix l’écrit dans lequel il est stipulé que
l’on doit écrire ce que l’on dit. Dans ce cas, on ne peut séparer
l’écriture de sa performance orale, ni, inversement, la performance
orale de l’écriture. Il s’agira donc de ré-échir sur l’écrit rituel dans sa
mise en scène orale et inversement sur le rituel oral et sa mise par
écrit, ainsi que sur le statut de l’un par rapport à l’autre.

Parmi les croyances byzantines et post-byzantines relatives à la
naissance des enfants et à ses dangers, on rencontre fréquemment un
être démoniaque féminin du nom de Gylou dont la fonction principale
était d’attaquer les enfants1. Toute une série de textes, en général sous
forme d’exorcismes, étaient dirigés contre ce puissant et dangereux
personnage. Nous connaissons ces exorcismes principalement par des
manuscrits datés du xv e au xx e siècle 2 ; toutefois, un exorcisme

Maria Patera

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=11


semblable inscrit sur une tablette de plomb chypriote du début du viii

e siècle a été récemment publié3. En réalité, la tradition que rapportent
ces textes a la réputation d’être bien antérieure et de remonter au iv e
ou v e siècles 4.

Les papiers de Gylou
Ces textes contiennent des historiolae, c’est-à-dire des histoires narrées
dans un contexte rituel, qui mettent en scène une �gure mythique ou
surnaturelle accomplissant une action ou résolvant un problème
analogue au problème humain que le récit se propose de résoudre5.
Par exemple, les exorcismes racontent l’histoire de la créature
démoniaque vaincue par un saint ou un archange et ils servent à la
conjurer.

Comme ces textes se succèdent de manière continue jusqu’au xx e
siècle, on a la chance de pouvoir connaître, du moins dans les cas les
plus récents, l’histoire du manuscrit et préciser la manière dont il était
utilisé. Les exorcismes �gurent en e!et dans des manuscrits qui sont
nommés les « papiers de Gylou »6, les gialloudochartia. Ces
gialloudochartia pouvaient être écrits par des villageois ou par des
prêtres, copiés de manuscrits plus anciens, et soit être utilisés comme
exorcismes contre le mauvais œil, la magie, les démons ou des
maladies, soit être insérés dans des phylactères que l’on pendait à son
cou7. Les « papiers de Gylou » se trouvaient couramment en la
possession de membres du clergé : plusieurs de nos documents du xix e
et du xx e siècles appartenaient à des prêtres, voire à des hauts
dignitaires de l’Église comme des évêques, ou encore à des monastères
8.

Pourtant l’Église orthodoxe a o�ciellement condamné ces croyances
et les pratiques qui leur sont associées9. Au début du xix e siècle, elle a
défendu aux prêtres la lecture du « papier de Gylou ». Le risque
encouru d’être défroqués en cas de désobéissance n’a pas empêché les
popes de s’opposer à la hiérarchie ecclésiale : car ils croyaient en
l’e�cacité thérapeutique de la lecture du « papier »10. Mais l’Église
orthodoxe grecque a toujours lutté contre ce qu’elle appelle les
« superstitions » populaires et en faveur de la grande tradition. Elle
considère les utilisateurs de ces exorcismes ou des formules rituelles
domestiques apparentées11 comme des sorciers, tandis que pour ces
derniers de telles pratiques sont partie intégrante de la religion
orthodoxe12. La grande ressemblance entre prières « orthodoxes » de



la religion o�cielle et prières « non-orthodoxes » de tradition

« alternative »13 a conduit à des situations confuses : le « papier de
Gylou » a été lu par des prêtres qui, d’un point de vue strictement
orthodoxe, auraient dû être considérés comme des sorciers.

Deux types d' historiolae
L e s historiolae contenues dans les exorcismes sont de deux types :
tantôt la créature malfaisante est vaincue par saint Sisinnios et ses
frères, tantôt elle est chassée par l’archange Michel. Les historiolae du
type de saint Sisinnios sont généralement construites selon un même
stéréotype : d’abord les événements sont approximativement situés
dans le temps et dans l’espace, par exemple « sous le règne de Trajan à
Constantinople »14. Le récit introduit alors Mélitène, une femme dont
les enfants ont tous été tués par Gylou ; Mélitène, à nouveau enceinte,
essaye de se protéger en se réfugiant dans un bâtiment forti�é,
hermétiquement clos. Les saints frères de Mélitène, Sisinnios et un ou
deux autres viennent lui rendre visite ; Gylou pro�te de leur entrée
dans le bâtiment pour y pénétrer, métamorphosée par exemple en
mouche ou en poussière15, et elle tue l’enfant nouveau-né avant de
prendre la fuite. À ce moment commence la poursuite de la créature
par Sisinnios et ses frères, qui �nissent par la capturer et l’obliger à
leur rendre au moins le dernier enfant, ce qu’elle n’accepte de faire
que sous la torture. Ensuite, une seconde séance de torture oblige la
démone à révéler aux saints le secret de sa puissance : ses noms
secrets – souvent au nombre de douze et demi16 – qu’elle énumère, et
qu’il faudra écrire pour l’éloigner de la maison du porteur du
phylactère.

La révélation des noms démoniaques est également le point culminant
des historiolae dans lesquelles Gylou est vaincue par l’archange Michel 
17. Les historiolae du type de saint Sisinnios mettent en scène un
épisode précis de la vie de la créature, le meurtre de l’enfant de
Mélitène et sa défaite consécutive consécutive à l’intervention du
saint. En revanche, dans les historiolae du type de saint Michel, c’est
plutôt la description de la créature et de ses fonctions qui est
développée. L’archange n’y combat pas la créature pour réparer un
méfait précis, mais simplement parce qu’il la rencontre et qu’elle est
un démon. Ces historiolae se déroulent toutes à l’identique18 : elles
commencent par la rencontre — forme typique de manifestation des
démons à l’époque byzantine19 — entre la démone et l’archange
Michel 20 descendant du ciel21. L’e!rayante apparence physique de la



créature est alors soigneusement décrite : elle peut avoir des cheveux
longs jusqu’aux talons, des « yeux de feu », des serpents autour du

corps, de la poix sortant de ses narines22, etc. L’archange l’interroge
alors sur sa provenance et sa destination. Dans sa réponse, Gylou
fournit une description de ses fonctions, de ses capacités de
métamorphose23 et surtout des maux de toutes sortes qu’elle
provoque24, principalement ceux des nouveau-nés et de leurs mères 25.
Dans plusieurs de ces exorcismes elle précise qu’elle a voulu aussi
s’attaquer au Christ au moment de sa naissance, mais que sa tentative
échoua26. En�n, l’archange l’oblige à lui révéler le moyen de se
prémunir d’elle, et la démone énumère alors ses noms et précise,
comme dans les historiolae de saint Sisinnios, qu’il faut les écrire sur un
phylactère pour qu’ils soient efficaces.

Ainsi les humains ignorant les noms de Gylou sont susceptibles de
devenir ses victimes : le pouvoir de la créature réside dans le secret
dont elle entoure ses noms ; une fois le secret divulgué et traité de
manière adéquate, une fois donc les noms récités dans un exorcisme
et/ou écrits sur un phylactère, Gylou est dépossédée de sa puissance.
Ces noms varient d’une version à l’autre, ainsi que leur nombre qui
peut varier de douze et demi à soixante-douze et demi. Cependant, le
« demi » clôt l’énumération des noms dans la majorité des cas27. Ce
« demi » ajouté signi�e qu’on n’en a oublié aucun, que leur
énumération est complète. Si un nom était oublié, Gylou ne serait pas
totalement exorcisée car elle pourrait revenir sous la forme du nom
oublié. La signi�cation de ces noms est souvent obscure, mais certains
peuvent avoir un sens précis : Gylou est par exemple « menteuse » (
pseudomenê) ou « étrangleuse de petits enfants » (  brephopnigousa)28,
ou encore « mouche » ( muia)29, forme sous laquelle il lui arrive de
pénétrer chez Mélitène 30.

Les textes des deux types se terminent donc de manière identique par
une application de l’ historiola à la situation présente : une fois l’enfant
d e Mélitène rendu ou la créature vaincue par l’archange, l’  historiola
fournit aux humains le moyen de se protéger d’elle. L’  historiola
fonctionne comme un précédent explicite de ce que l’exorcisme se
propose d’accomplir dans le présent31. Notons que la majorité des
manuscrits contenant les exorcismes contre Gylou sont pourvus
d’espaces destinés à inscrire les noms des contemporains32.
L’archange ou le saint conjure Gylou de ne pas entrer dans la maison
d’Untel, ce qui atteste une application pratique de ces exorcismes33, et
parfois nous avons des noms de contemporains précis, et nous savons
le nom du destinataire du phylactère et/ou de l’exorcisme.



Ecrire et réciter
Ce qui nous intéresse ici c’est que l’on écrive les noms que l’on
énonce ; c’est que dans l’ historiola on précise que ces noms doivent
être écrits alors qu’ils le sont forcément puisqu’on les lit au malade à
partir d’un manuscrit. Les textes précisent (c’est Gylou qui s’adresse à
ses vainqueurs) : « Saints de Dieu ne me torturez pas trop et je jure…
que là où sera écrit votre nom  et votre gouvernement reconnu, et mes
douze noms et demi, je n’oserai pas approcher de cette maison, mais je
m’en éloignerai de trois milles »34. Ailleurs, elle dit : « Si quelqu’un
peut écrire mes douze noms et demi , je n’entrerai pas dans ( ou eiseleusomai
eis) sa maison, dans la maison du serviteur de Dieu Untel qui a cette
prière, ni dans sa femme Une telle, ni dans leurs enfants. Mais que je
sois éloignée de leur maison de soixante-quinze stades »35. Ou plus
simplement : «  Ceux-là sont mes noms, ceux que je t’ai dits, et je ne
nuirai pas à celui qui les écrira sur un phylactère  »36.

Notons qu’il existe un cas intéressant d’exorcisme « double » en
quelque sorte, où juste après une historiola du type de saint Sisinnios –
dans laquelle Gylou précise de nouveau que « celui qui aura (ses noms
secrets) dans sa maison ou sur un phylactère », sera protégé d’elle, et
dans laquelle suit l’énumération de ses noms –, elle rencontre
l’archange Michel qui lui demande également ses noms, ce à quoi elle
répond que « les saints les ont tous écrits »37.

Dans certains cas, les exorcismes contiennent uniquement
l’énumération des noms de la créature, sans historiola préalable38.
L’élément narratif est alors absent et on se limite à utiliser les « mots
de pouvoir », ceux qui assurent la domination sur la créature, sans
autre contexte ou explication. En revanche les noms y sont
soigneusement énumérés et parfois aussi les contextes d’action
démoniaque dont l’homme doit être protégé39 : « que tu ne pénètres
pas dans le serviteur de Dieu Untel de quelque manière que tu puisses
vouloir le faire, que ce soit pendant la nuit, ou pendant le jour, ou à
l’heure40, ou à midi, ou dans un prêtre, ou dans un moine, ou dans un
homme ou dans une femme, ou dans les ténèbres, ou dans l’obscurité
41, que tu ne pénètres pas dans le serviteur de Dieu Untel, séjour du
baptême. Au nom du Père, et du Fils et du Saint-Esprit, amen. – Car ton
premier nom est Gylou… »42.

Il est même possible, dans de rares cas, de conjurer la créature non pas
au moyen de ses propres noms, mais, après la récitation de l’ historiola,
au moyen de noms de saints et d’anges43, comme on peut écrire sur un
phylactère à la fois les noms démoniaques et les noms saints.

Lorsque ces textes sont contenus dans un phylactère ils ne sont pas lus
mais protègent le porteur par la simple présence des noms inscrits – et



par la présence bien sûr de l’ historiola qui fonctionne comme le
précédent réussi de l’action entreprise dans le présent. Dans un
exorcisme provenant d’un manuscrit du xv e siècle, l’écriture des noms
démoniaques est associée à leur énonciation orale : « Je vous prie, dit
Gylou, saints de Dieu ne me torturez pas (…). Et je n’entrerai pas là où
se trouvera ce phylactère et là où il sera lu (récité) je ne pénétrerai pas
en cet endroit ; (...) Et si quelqu’un peut écrire mes douze noms , je ne
nuirai pas à cette maison, je ne dominerai pas sa maison, je ne tuerai
pas son bétail et je n’aurai pas de pouvoir sur ses membres »44.

Dans cet exemple, il est énoncé clairement qu’il faut écrire et/ou
réciter les noms de la créature. L’exorcisme équivaut au phylactère,
l’oral à l’écrit et inversement. Dans l’exorcisme, l’écriture transforme
les « mots de pouvoir », les noms démoniaques en phylactère, qui peut
su�re à protéger son porteur et sa maison. En outre, l’exorcisme lui-
même une fois écrit pouvant constituer le phylactère, on peut dire
que, par l’écriture, le discours rituel devient un objet matériel45 :
l’écriture �xe et matérialise ce discours dans tous ses détails et lui
permet de transcender l’espace et le temps limités du rituel, rendant
ce discours constamment actuel, constamment puissant, ce qui
correspond exactement à la fonction d’un phylactère.

Pour expliquer ce souci d’énumération des noms démoniaques, il faut
souligner que l’une des préoccupations majeures de l’exorciste est de
connaître (de bâtir ?) la personnalité du démon qu’il combat46 : quel
est son nom, à quelle troupe il appartient, quelle est sa place dans la
hiérarchie des puissances infernales, quelle est sa fonction. Ayant livré
tous ces renseignements, étant repéré en quelque sorte dans le vaste
monde du surnaturel, le démon pourra di�cilement, croit-on, résister
aux injonctions, conjurations et menaces qui lui sont adressées. En
e!et, dans notre cas, l’archange ou le saint demande à Gylou sa
fonction, sa provenance et sa destination et lui fait dire ses noms sous
la menace. Il est essentiel que l’exorciste connaisse d’abord le nom47

du démon : il aura ainsi plus de prise sur lui, et le démon ne pourra pas
prétendre devant Dieu que l’ordre donné ne lui était pas adressé. Dans
nos documents, l’action se concentre sur l’e!ort de faire révéler tous
ses noms à Gylou : les connaître signi�e la contrôler. L’omission d’un
nom signi�e que la créature n’est pas entièrement exorcisée. Le
pouvoir des noms s’étend à celui de divers saints ou d’anges, dont les
noms sont plus forts que les noms démoniaques et permettent, à qui
les écrit, les prononce ou les possède, d’exorciser le démon. Ajoutons
que le substantif onoma, « le nom », signi�e également « personne » en
grec médiéval48.

Exorcismes et amulettes



Dans les exorcismes du type de saint Michel, une tendance analogue à
la complétude — dire et/ou écrire tous les noms démoniaques — se
manifeste également avec la liste que donne Gylou de ses activités
aussi nombreuses que variées : en mentionnant toutes, ou du moins
une majorité de ses possibilités d’action répertoriées, on prétend
éloigner les maux qu’elle peut provoquer, en même temps que ses
attaques contre les enfants. Cette liste est en outre une manière de
signi�er l’importance et le pouvoir de cette créature et, par là, le
pouvoir du saint ou de l’ange qui triomphe d’elle.

En revanche, sur certaines amulettes tardo-antiques ou
protobyzantines49 qui semblent relever de la même croyance à Gylou,
dans ce cas sous son nom d’Abyzou 50, les inscriptions prophylactiques
enjoignent simplement à « la détestée » ou à Abyzou de partir, au nom
de Sisinnios et/ou de Salomon. En e!et, dans le Testament de Salomon ,
un texte des premiers siècles de notre ère51, Salomon vainc un démon
féminin meurtrier d’enfants du nom d’Obyzouth, nom duquel
dériverait celui d’Abyzou 52. Par ailleurs, Abyzou est l’un des noms les
plus courants de Gylou dans les exorcismes des manuscrits byzantins
et post-byzantins, mais également dans celui de la tablette de plomb
d u viii e siècle 53. En�n, il existe des amulettes plus tardives (x e-xii e
siècles), qui nomment également Abyzou et Sisinnios 54.

Sur les amulettes, contrairement à ce qui se passe avec les exorcismes,
on utilise un nom générique (« détestée » ou Abyzou) pour éloigner le
démon. On ne compte pas sur une énumération minutieuse des « mots
de pouvoir » mais plutôt sur le pouvoir de l’amulette elle-même, qui se
dit « sceau de Dieu » ou « sceau de Salomon », se référant au fameux
anneau que Dieu donna à Salomon et qui lui conféra le pouvoir de
soumettre tous les démons55. Leurs formules se réfèrent donc au
pouvoir de Dieu, de Sisinnios et/ou de Salomon et sont souvent
accompagnées d’une représentation de la défaite de la démone
vaincue par le saint ou le roi56. Ces images prophylactiques
remplissent une fonction similaire à celle des historiolae des
exorcismes. L’  historiola opère une transmission de pouvoir du
domaine mythique de la narration au présent humain ; l’amulette
transmet le pouvoir du « mythe » représenté (par exemple, la légende
d’un saint) dans le présent du porteur. Historiolaeet amulettes
illustrent ces épisodes mythiques comme continuellement,
constamment puissants57.

Il est intéressant d’examiner brièvement le vocabulaire des
exorcismes. Les verbes qui y sont employés contre la démone sont
« exorciser, conjurer », horkizô, exorkizô 58, aphorkizô. Le sens premier
du terme exorkizô est « obliger quelqu’un à accomplir une action en lui
faisant prêter serment ». Selon Louis Delatte 59, l’idée d’exiger un
serment des démons provient des pratiques magiques décrites dans les



papyri et des imprécations inscrites sur les tablettes. Et en e!et,
lorsque la démone donne aux saints ses noms et le moyen de les

utiliser, elle jure 60 qu’elle n’entrera pas dans la maison du porteur du
phylactère.

Les mots et les instances efficaces
Une autre notion répandue dans les exorcismes est celle du
bannissement du démon ( horizô, aphorizô : « bannir ») ou de sa
poursuite ( ekdiôkô : « chasser, pourchasser »)61. En outre, s’y
retrouvent certaines expressions utilisées également dans des
formules de rituels domestiques grecs modernes, accomplis contre des
sorcières du nom de Geloudes, pluriel de Gylou 62. Ces expressions
�gurent parfois à la �n des exorcismes où sont énumérés les noms
d’anges et de saints par lesquels Gylou est conjurée. On y invite ces
saints personnages à la « lier », à la « museler/bâillonner » et à la
« sceller au plomb ».

C’est le cas par exemple dans un exorcisme du type de saint Sisinnios
provenant d’un manuscrit de la première moitié du xvii e siècle 63.
Après que la créature a précisé qu’elle n’entrera pas dans la maison de
celui qui pourra écrire ses noms et qu’elle a énuméré ces derniers,
commence une invocation de di!érents saints personnages appelés à
venir à l’aide du destinataire de l’exorcisme :

« Saints Sisinnios et Synidôros, aidez le serviteur de Dieu Untel et sa
femme Une telle et leurs enfants ayant ce phylactère. Et liez, et scellez
par le plomb toute apparition et tout [esprit] aérien et l’impure Gylou,
qu’elle n’ait ni le pouvoir ni la force de se rapprocher de la maison du
serviteur de Dieu Untel, ni de sa femme Une telle, ni de leurs enfants,
ni de nuit, ni de jour, ni à minuit, ni à midi. (…) Sainte Marina (…) lie et
muselle/bâillonne et vaincs tout [esprit] aérien et démoniaque et
l’impure Gylou, loin de la maison du serviteur de Dieu Untel, et de sa
femme Une telle, et de leurs enfants. Saint Georges, saint Théodore de
Tyr et Général, aidez la servante de Dieu Une telle et son époux et ses
enfants. Et vainquez et chassez et liez et scellez par le plomb  tout [esprit]
démoniaque et toute apparition et [tout esprit] aérien et tout esprit
malin, loin de la maison du serviteur de Dieu Untel et de sa femme Une
telle et de leurs enfants…».

Des verbes de ligature sont donc utilisés dans ces exorcismes. Un des
sens du verbe deô est « lier quelqu’un par des moyens magiques »64.
« Museler », « bâillonner » ( phimônô), « faire taire » un esprit est une
habitude courante dans la littérature magique65. Dans l’évangile de



Luc, Jésus menace le démon installé dans un démoniaque en lui disant :

« Tais-toi (sois bâillonné), et sors de lui »66. Pour le verbe « sceller par
le plomb » ( molubdônô) la créature, notons que le plomb est le métal
qui sert à sceller les entrées des demeures de Mélitène dans certaines
historiolae du type de saint Sisinnios, ce qui est un moyen d’empêcher
Gylou d’entrer dans la tour et de tuer l’enfant nouveau-né67. Il peut
également servir à immobiliser les démons que l’on « scelle au plomb »
comme dans l’exemple mentionné ci-dessus ou plus généralement à
agir sur eux, lorsque l’exorcisme est par exemple inscrit sur une
tablette de plomb68.

Un trait caractéristique de ces exorcismes, c’est le nombre des
personnages qui y sont à l’œuvre. Les puissantes actions destinées à
contrer les méfaits de la créature sont entreprises à plusieurs niveaux.
Le but est toujours le même : celui qui entreprend l’action, qui
exorcise donc ou fabrique le phylactère, agit pour protéger une
personne et ses proches contre l’action du démon. Il y a donc un
protecteur, un protégé, le destinataire de l’exorcisme ou du
phylactère, et l’être démoniaque porteur de danger. Le protecteur, qui
agit dans le présent, invoque di!érents saints personnages en
implorant leur aide ; ces personnages agissent d’une part dans l’
historiola, et d’autre part, une fois l’ historiola �nie, dans l’exorcisme
lorsqu’on leur demande leur aide. Une aide qui permet d’agir sur le
démon dans le but de l’éloigner. Le démon subit donc l’action
doublement, voire triplement : il y a l’action qu’entreprend celui qui
fait o�ce d’exorciste ou fabrique le phylactère, bien ancrée dans le
présent, celle des saints Sisinnios ou Michel dans le passé surnaturel
de l’ historiola et, en�n, celle des divers saints et anges invoqués,
toujours dans le cadre de l’exorcisme, par la vertu de la récitation de l’
historiola. Ainsi l’on agit sur le démon de plusieurs manières : par le
discours écrit aussi bien que par le discours oral et en réunissant un
nombre important de puissances protectrices. L’accumulation des
moyens se fait de nouveau sentir à ce niveau : comme on essaye de
n’oublier aucun des noms de Gylou et de mentionner la majorité des
maux qu’elle est susceptible de provoquer, on essaye également
d’accumuler le maximum de moyens pour la contrer.

On peut ainsi fabriquer un phylactère en y insérant un exorcisme,
duquel l' historiola stipule qu’il faut fabriquer un phylactère en écrivant
les noms démoniaques. Dans ces exorcismes qu’on peut également
réciter, deux temps s’enchevêtrent : le temps de l’  historiola de saint
Sisinnios ou de saint Michel qui fonctionne comme le précédent de ce
que l’on veut accomplir en récitant l’exorcisme, et le présent qui peut
être exprimé par la séance d’invocation de noms saints pour
neutraliser la créature ainsi que par l’introduction dans l’ historiola



et/ou dans l’exorcisme des noms de contemporains destinataires de
l’exorcisme ou du phylactère. En outre, il s’agit d’un acte rituel
doublement e�cace qui tire parti à la fois du récit du précédent
comprenant les « mots de pouvoir », de l’ historiola donc qui peut
su�re en certains cas, et de l’invocation directe des saints auxquels il
est instamment demandé – de manière, dirions-nous, directive –
d’intervenir.

L’e�cacité de ces écrits rituels repose sur l’interaction entre le récit et
l’acte rituel, comme entre ce qui est écrit et ce qui est dit. Pour se
protéger on récite ce qui, pour être e�cace, doit être écrit. Il y a une
sorte de continuité entre la réalité du récit et la réalité de l’acte rituel,
comme entre l’écrit et son énonciation orale, une continuité qui
repose peut-être elle aussi sur un souci de complétude ou d’e�cacité ;
écrire et réciter les mots de pouvoir est doublement e�cace pour se
protéger du démon. Aucun des deux ne su�t en soi, puisque dans
l’écrit il est stipulé qu’il faut réciter, et dans le récit oral qu’il faut
écrire. En revanche, la combinaison des deux relève d’un souci
d’e�cacité, de la volonté de ne rien omettre dans le but de combattre
l’action d’un être réellement craint.

Notes

1. Pour un bref passage en revue de ces croyances qui concernent non
seulement la démoniaque Gylou mais également les sorcières
humaines à fonction similaire désignées sous le pluriel de Geloudes,
cf. Patera, 2006/2007. Le nom du personnage variant selon les
manuscrits, nous avons adopté sa graphie la plus courante.
2. Pour leurs publications, cf. Green�eld, 1989.
3. Giannobile, 2004.
4. Sorlin, 1991, p. 425.
5. Frankfurter, 1995.
6. Imellos, 1965, p. 40, n. 4.
7. Cf. par ex. Zervos, 1958, p. 253-254.
8. Cf. par ex. Spyridakis, 1941/1942, p. 61-62 ; Oikonomidis, 1940, p. 65-
70 ; Imellos, 1965, p. 40-41.
9. Voir les exemples cités par Koukoules, 1948-1957, t. I, 1, p. 158, n. 4,
concernant Gylou et les Geloudes (sorcières à fonction similaire), ainsi
que Koukoules, 1940, p. 10.
10. Cf. Oikonomidis, 1940, p. 65 ; 1975/1976, p. 260 ; Stewart, 1991,
p. 223.
11. Pour les rituels domestiques, cf. par ex. Aikaterinidis, 1990.
12. Stewart, 1991, p. 246 ; Green�eld, 1995, p. 150.
1 3 . La di�culté de distinguer entre exorcismes ou prières
« orthodoxes » et non-orthodoxes est soulignée par Stewart, 1991, p.
243, ainsi que parGreen�eld, 1995, p. 149, n. 108.



14. Sathas, 1876, p. 573-575.
1 5 . Sathas, 1876, p. 573-575 (mouche) ; Imellos, 1965, p. 43-45
(poussière).
16. Cf. par ex. : Sathas, 1876, p. 573 et 575 ; Allatius, 1645, p. 126-133 ;
Aikaterinidis, 1990, p. 246-248.
17. Ex. dans Sathas, 1876, p. 576-577 ;Pradel, 1907, p. 275.
18. Cf. Green�eld, 1989, p. 104.
19. Peterson, 1926, p. 109 ; Delatte & Josserand, 1934, p. 212.
20. Le même type d’exorcismes met parfois en scène l’archange Gabriel
ou un saint autre que saint Sisinnios : cf. Delatte, 1927, p. 248-249
(Gabriel) ; Sathas, 1876, p. 577 (saint Arsenios).
21. Ou du mont Sinaï : cf. Pradel, 1907, p. 275.
22. Cf. par ex. : Sathas, 1876, p. 576-577 ; Imellos, 1965, p. 41-43.
23. Elle prend souvent l’aspect d’un serpent ou d’un dragon : cf. par ex.
Sathas, 1876, p. 576 ; Reitzenstein, 1904, p. 299 ; Pradel, 1907, p. 280 ;
Aikaterinidis,1990, p. 246-248. Sur la symbolique byzantine associée au
dragon, cf. Auz é py, 2002.
24. Par ex. elle provoque des naufrages, la mort du bétail ou encore la
haine entre prêtres : cf. Pradel, 1907, p. 275. Elle sépare aussi les
couples, bouche les sources et brûle les aires à battre le grain : cf.
Reitzenstein, 1904, p. 297-298.
25. Elle éveille et fait pleurer les petits, les sort de leur lit, leur troue la
bile, les fouette et les étrangle (cf. par ex. Reitzenstein, 1904, p. 297-
298 ; Delatte, 1927, p. 235 ; Pradel, 1907, p. 275 ; Imellos, 1965, p. 41-43).
Elle provoque les fausses couches, elle gèle ou assèche le lait des mères
et leur in-ige des plaies (cf. par ex. Spyridakis, 1941/42, p. 61-62 ;
Pradel, 1907, p. 275 ; Sathas, 1876, p. 576-577).
2 6 . Sathas, 1876, p. 576-577 ;Reitzenstein, 1904, p. 298-299 ;Pradel,
1907, p. 280 ; Spyridakis, 1941/42, p. 61-62, etc.
27. Pour les listes de ces noms, cf. Green�eld, 1989, p. 126-142, qui
constate (p. 99) que les textes les plus anciens donnent douze noms de
Gylou, tandis que les plus récents en donnent vingt, voire plus.
28. Aikaterinidis, 1990, p. 246-248.
29. Cf. Sathas, 1876, p. 573-575 ; Delatte, 1927, p. 98-99.
30. Sathas, 1876, p. 573-575.
31. Frankfurter, 1995, p. 466.
32. Cf. Green�eld, 1989, p. 100-101.
33. Insérer les noms des contemporains est également une manière de
faire le lien entre le temps dans lequel se déroule l’ historiola et la
situation présente à laquelle s’applique l’exorcisme : cf. Frankfurter,
1995, p. 471.
34. Sathas, 1876, p. 573-575 (ms. du xvi e s.). C’est nous qui soulignons.
35. Allatius, 1645, p. 126-33 (ms. de la première moitié du xvii e s.).
36. Imellos, 1965, p. 41-43 (ms. de 1858).
37. Oikonomidis, 1940, p. 65-70.
38. Cf. Delatte, 1927, p. 98-99 (ms. du début du xviii e s.).
39. Delatte, 1927, p. 130-131 ( ms. du xviii e s.). 



40. Le terme ôra peut signi�er l’« heure », mais également une partie
du jour ou de la nuit (matin, midi, après-midi, nuit), ou une saison de
l’année : cf. Dimitrakos, 1964, s.v.  La même série temporelle se trouve
dans le premier aphorkismos lu avant le baptême : cf. Zervos, 1869,
p. 131.
41. Le terme gnophos désigne le mauvais temps, le temps de brouillard
ou de tempête, et l’obscurité qui en découle.
42. Delatte, 1927, p. 117 (ms. du xviii e s.).
43. Reitzenstein 1904, p. 297-298 (ms. du xv e s.) ; Delatte, 1927, p. 248-
249 (ms. de 1710).
44. Green�eld, 1989, p. 86-88 (ms. du xv e s.).
45. Cf. Bott É ro, Herrenschmidt, Vernant, 1998, p. 36.
46. Delatte, 1957, p. 120.
47. Ibidem, p. 145.
48. Ce sens est conservé dans le substantif moderne nomatoi : « gens,
personnes » : cf. Andriotis, 1951, s.v.
49. Barb, 1972, p. 343-357 ; Seyrig, 1934, p. 5-9.
50. Sur les amulettes, le nom se retrouve sous sa graphie d’Abizou,
graphie que l’on retrouve dans les manuscrits : cf. par ex. Delatte,
1927, p. 98-99.
51. Mac Cown, 1922, XIII, p. 43-45.
52. Cf. Sorlin, 1991, p. 426. Les amulettes répercutent la tradition de
Salomon/Sisinnios contre Obyzouth/ Abyzou/Gylou.
53. Giannobile, 2004, p. 729-730.
5 4 . Cf. par ex. Spier, 1993, p. 30, p. 55, n° 33, pl. 3a. On ne peut
évidemment être certain que le lien Obyzouth/Abyzou/Gylou ait
existé dès les premiers siècles de notre ère, date de rédaction du
Testament. Cependant, il semble naturellement établi par la fonction
commune de meurtrière d’enfants que partagent ces personnages.
Beaucoup plus tard, dans un manuscrit du début du xviii e s. (cf.
Delatte, 1927, p. 235) le lien est clairement établi entre Gylou/Abyzou
et Obyzouth, à travers le nom de forme intermédiaire de Abyzouth,
« celle qui est appelée Gylou chez les hommes », personnage
caractérisé par les mêmes traits que l’Obyzouth du Testament.
55. Ce qu’il fait dans le Testament de Salomon , où grâce au sceau il
soumet à sa volonté les démons – dont Obyzouth – les uns après les
autres.
56. Nous n’avons fait qu’évoquer ici ces amulettes pour lesquelles on
pourra se référer, entre autres, à Barb, 1972 ; Matants é va, 1994.
57. Frankfurter, 1995, p. 464.
58. Selon Kotansky, 1995, p. 250, l’usage du verbe horkizô dans le sens
de « conjurer le démon » ne serait pas attesté avant le i er s. av.n.è. ; il
était surtout utilisé pour contraindre le démon à réaliser une tâche
pour le magicien, souvent dans un contexte de magie érotique. En
revanche, le verbe exorkizô était plutôt utilisé dans un contexte de
guérison, pour contraindre les démons (ou les maladies qu’ils
provoquent) à s’éloigner du patient. Sur l’emploi de ces termes,



notamment en contexte chrétien, cf. Ntantis, 1983, p. 143-151.
59. Delatte, 1957, p. 141-142.
60. Sathas, 1876, p. 573-575 ( omnuô) ; p. 576-577 ( exorkizô sou) ; Imellos,
1965, p. 41-43 ( horkon omnuô). La démone prête également serment
sans utiliser de verbe le signi�ant, mais avec des expressions comme
« par le trône de Dieu (…) je te dis la vérité » (cf. Pradel, 1907, p. 275).
61. Delatte, 1957, p. 144.
6 2 . Ex. chez Aikaterinidis, 1990, p. 244-245 ; Michaïlidou-Nouarou,
1932, p. 159.
63. Allatius, 1645, p. 126-133. Autre ex. chez Oikonomidis, 1956, p. 19-
23.
64. Cf. Dimitrakos, 1964, s.v.
65. Ex. chez Eitrem, 1925, p. 76-77 ; 1966, p. 38.
66. Luc, IV, 35 : phimôthêti kai exelthe ex autou .
67. Ex. chez Green�eld, 1989, p. 86-88 ; Imellos, 1965, p. 43-45 ; Sathas,
1876, p. 573-575.
68. L’exorcisme du viii e s. publié par Giannobile, 2004, est inscrit sur
une tablette de plomb. À propos du plomb et de son utilisation dans les
ligatures, cf. Hopfner, 1921-1924, I, p. 154, § 608-609 ; Gager, 1992, p. 3-
4 ; Carastro, 2006, p. 167-168. Des formules analogues sont utilisées
dans les rituels de guérison domestiques contre les Geloudes. Ex. chez
Aikaterinidis, 1990, p. 244-245, et Michaïlidou-Nouarou, 1932, p. 159,
où l’on lie et bride ces créatures, bien que le plus souvent, on les
« cloue » : cf. par ex. Aikaterinidis, 1964, p. 8.

Bibliographie

Aikaterinidis Georges N., 1964, « Traditions populaires des
départements de Sitia et de Merambellos » (en grec), Κρητική
Πρωτοχρονιά, p. 3-14.
—, 1990, « Gellô dans la tradition populaire de la Crète » (en grec),
Ἐπετηρὶς τοῦ Κέ  ντρου Ἐρεύνης τῆς Ἑλληνικῆς Λαογραφίας, 26/27
(1981/1986), p. 236-257.
Allatius Leo, 1645, De templis Graecorum recentioribus , Cologne.
Andriotis Nicolaos P., 1951, Dictionnaire étymologique de la langue
grecque moderne courante (en grec), Thessalonique.
Auzépy Marie-France, 2002, « Constantin, Théodore et le dragon »,
in K. Nikolaou (éd.), Toleration and Repression in the Middle Ages. In
Memory of Lenos Mavrommatis, Athènes, p. 87-96.
Barb Alphonse A., 1972, « Magica varia », Syria, 49, p. 343-357.
Bott é ro Jean, Herrenschmidt Clarisse, Vernant Jean-Pierre, 1998,
L’Orient ancien et nous. L’écriture, la raison, les dieux , Paris (1ère éd.
1996).
Carastro Marcello, 2006, La cité des mages. Penser la magie en Grèce
ancienne, Grenoble.
Delatte Armand, 1927, Anecdota Atheniensia, I, Textes grecs inédits
relatifs à l’histoire des religions, Liège (Bibliothèque de la Faculté de



Philosophie et Lettres de l’Université de Liège, 36).
Delatte Armand & Josserand Charles, 1934, « Contribution à l’étude
de la démonologie byzantine », Mélanges Bidez, I, Annuaire de l’Institut
de Philologie et d’Histoire Orientales et Slaves de l’Université Libre de
Bruxelles, 2, p. 207-232.
Delatte Louis, 1957, Un oUce byzantin d’exorcisme (Ms. De la Lavra du
Mont Athos, Θ 20), Bruxelles (Académie royale de Belgique. Classe des
Lettres, Mémoires, 52).
Dimitrakos Démétrios B., 1964, Grand dictionnaire de la langue grecque
(en grec), 9 vols, Athènes.
Eitrem Samson, 1925, Papyri Osloenses, I, Magical Papyri, Oslo.
—, 1979, Some Notes on the Demonology in the New Testament  ( Symbolae
Osloenses, suppl. 20), 2e éd., Oslo (1ère éd. 1950).
Frankfurter David, 1995, « Narrating Power : the Theory and
Practice of the Magical Historiola in Ritual Spells », in M. Meyer &
P. Mirecki (éd.), Ancient Magic and Ritual Power , Leyde (Religions in
the Graeco-Roman World, 129), p. 457-476.
Gager John G., 1992, Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient
World, New York.
Giannobile Sergio, 2004, « Un dialogo tra l’arcangelo Michele e il
demone Abyzou in un’iscrizione esorcistica cipriota », Mediterraneo
Antico, 7/2, p. 727-750.
Green�eld Richard, 1989, « Saint Sisinnios, the Archangel Michael
and the Female Demon Gylou : the Typology of the Greek Literary
Stories », Byzantina, 15, p. 83-142.
—, 1995, « A Contribution to the Study of Palaelogan Magic », in H.
Maguire (éd.), Byzantine Magic, Washington, p. 117-153.
Hopfner Theodor, 1921-1924, Offenbarungszauber, 2 t., Leipzig.
Imellos Stéphane D., 1965, « Exorcismes de Gellô de manuscrits
d’Amorgos » (en grec), Έ πετηρ ὶ ς το ῦ Λαογραφικο ῦ Ἀ ρχείου, 17, p.
40-52.
Kotansky Roy D., 1995, « Greek Exorcistic Amulets », in M. Meyer &
P. Mirecki (éd.), Ancient Magic and Ritual Power , Leyde (Religions in
the Graeco-Roman World, 129), p. 243-277.
Koukoules Phédon, 1940, « Contribution au folklore crétois sous la
domination vénitienne » (en grec), Ἐ πετηρ ὶ ς Ἑ ταιρείας Κρητικ ῶ ν
Σπουδ ῶ ν, 3, p. 1-101.
—, 1948-1957, Vie et civilisation des Byzantins (en grec), 6 t. en 9 vol.,
Athènes.
Matants é va Tatiana, 1994, « Les amulettes byzantines contre le
mauvais œil du Cabinet des Médailles », Jahrbuch für Antike und
Christentum, 37, p. 110-121.
Mac Cown Chester Charlton, 1922, The Testament of Salomon
(Untersuchungen zum Neuen Testament, 9), Leipzig.
Ntantis Stylianos P., 1983, Expressions de menace dans les inscriptions
tombales protochrétiennes grecques (en grec), Athènes.
Oikonomidis Démétrios, 1940, « Le papier de (G)yalou » (en grec), in
Mélanges folkloriques d’Apeiranthos , I, Athènes, p. 65-70.



—, 1956, « Exorcismes et recettes médicinales d’un manuscrit
épirote » (en grec), Ἐπετηρὶς τοῦ Λαογραφικοῦ Ἀρχείου , 8, 1953/1954,
p. 14-40.
—, 1975/1976, « Gellô dans les folklores grec et roumain » (en grec),
Laographia, 30, p. 246-278.
Patera Maria, 2006/2007, « Gylou, démon et sorcière du monde
byzantin au monde néogrec », Revue des Études Byzantines , 64/65,
p. 311-327.
Peterson Erik, 1926, Eis Theos. Epigraphische, formgeschichtliche und
religionsgeschichtliche Untersuchungen, Göttingen (Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, 41).
Pradel Fritz, 1907, Griechische und süditalienische Gebete.
Beschwörungen und Rezepte des Mittelalters, Giessen
(Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, III, 3).
Reitzenstein Richard, 1904, Poimandres. Studien zur griechisch-
ägyptischen und frühchristlichen Literatur, Leipzig.
Sathas Constantin N. (éd.), 1876, Bibliotheca Graeca Medii Aevi , t. V,
Venise–Paris.
Seyrig Henri, 1934, « Invidiae Medici », Berytus, I, p. 1-11.
Sorlin Irène, 1991, « Striges et Géloudes, histoire d’une croyance et
d’une tradition », Travaux et mémoires du Centre de recherche d’histoire
et de civilisation de Byzance, 11, p. 411-436.
Spier Je!rey, 1993, « Medieval Byzantine Magical Amulets and
Their Tradition », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes , 56,
p. 25-62.
Spyridakis Georges K., 1941/1942, « Exorcismes et dé�xions
magiques de manuscrits crétois » (en grec), ’Επετηρίς τοῦ
Λαογραφικοῦ ’ Αρχείου 3/4, p. 60-76.
Stewart Charles, 1991, Demons and the Devil. Moral Imagination in
Modern Greek Culture, Princeton.
Zervos Spyridon (éd.), 1869, Euchologion to Mega, 3e éd., Venise.
Zervos Jean, 1958, « De l’île de Kalymnos. Traditions – Contes
historiques – Superstitions – Stoicheia – Lieux hantés – Coutumes –
Mauvais esprits » (en grec), Δωδεκανησιακὸν Ἀρχεῖον, 3, p. 239-265.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
(nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré-exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Les papiers de Gylou
	Deux types d'historiolae
	Ecrire et réciter
	Exorcismes et amulettes
	Les mots et les instances efficaces
	Bibliographie
	Nos partenaires


