L’Europe savante et ses

espaces au xviii € siecle

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 964-988

Anne Goldgar

Espace privé et discours public : Thomas Hearne

Lantiquaire anglais Thomas Hearne mena une vie pour le moins
circonscrite, quand bien méme elle ne le fut pas autant qu’il aurait pu
'espérer. Né en 1678, Hearne était le fils d’'un pauvre fonctionnaire de
paroisse qui dirigeait aussi une petite école de village afin de subvenir
aux besoins de ses sept enfants. Hearne aurait tres probablement fini
ouvrier, comme ses fréres et sceurs, s'il n’avait été envoyé a I'école a
quatorze ans par un propriétaire foncier voisin. A dix-sept ans, il entra

a St. Edmund Hall, 'Université d’Oxford. Une fois la-bas, cependant, il

ne devait plus jamais en sortir. Il y mourut en 1735 1.

Hearne se définit un jour comme une « personne élevée, pour ainsi

dire, dans un cloitre? ». Oxford était tout pour lui. Aigri, prompt 2
dénigrer ceux qui avaient des principes religieux ou politiques
différents des siens, Hearne concentrait une bonne part de ses

émotions sur les personnalités et événements de I'Université. Oxford

était toute petite au début duxviii ¢ siecle, avec des effectifs
estudiantins en déclin, en partie du fait que I'Université souffrait de la

réputation d’étre plutdt de droite’. Les journaux de Hearne attestent
sa fascination pour d’autres colléges, les machinations (de son point de
vue) de leurs doyens, de leurs étudiants et méme de leurs
domestiques. Cela tenait en partie a ses intéréts antiquaires (de
défenseur des traditions). Hearne ne jurait que par les statuts de
'Université, et son aigreur venait pour une large part de la fagon
« scandaleuse » dont les affaires universitaires étaient gérées de son
temps. 1l s'offusquait du systéme moderne des postes électifs, des
soirées de jeline qui n’étaient pas respectées le vendredi a St. Edmund
Hall, de I'heure tardive des débats universitaires le mercredi des
Cendres (« du fait que d’aucuns restent au lit plus longtemps qu'ils ne

devraient »), et ainsi de suite. Pour lui, tout ce qui était ancien était


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=247

bon : « Quand les vieilles coutumes louables changent, c’est le signe
que le savoir s’amenuise », disait-il (parce que la coutume s’était
perdue, a son college, de changer les heures des repas et de servir des

beignets le mardi gras®).

Figure 1. Portrait de Thomas Hearne, gravure de George

Vertue d’apres Peter Tillemans, 1723.

Hearne se découvrit de bonne heure une passion des études
antiquaires et déclina I'offre d’'un poste de missionnaire au Maryland
afin de rester aOxford. Il se consacra essentiellement a Ihistoire
antique et médiévale de la Grande-Bretagne. 1l restait si longtemps a la
Bodléienne, la bibliotheque de I'Université, plongé dans ses recherches
pour la publication de manuscrits - aussi longtemps qu’elle restait
ouverte, affirmait-il - qu’il fut embauché comme aide-bibliothécaire. 1l
se chargea personnellement du catalogage des livres, des manuscrits
et des pieces de monnaie. La bibliothéque en question n’était pas une

institution florissante. A la fin du xvif® et au début du xviii® siecle, elle
ne consacrait guére d’argent aux livres : en 1692 et 1693, elle n’acheta
qu'un livre par an ; en 1730, elle ne disposa que de sept livres sterling a
dépenser a cette fin dans 'année. La bibliothéque était aussi de moins
en moins fréquentée ; dans les années 1740, apres la mort de Hearne,

les lecteurs demandaient moins de livres en un an qu’autour de 1700
5

en un mois>.
Cette situation et le fait que Hearne efit accés a la Bodléienne a toute
heure lui donnaient tout le loisir de travailler a ses propres éditions.
En revanche, ses diatribes, orales et écrites, contre ses collegues
faisaient de lui un personnage controversé ; qui plus est, sa position
politique était chancelante : il était un « non-jureur ». Il refusa de
préter serment d’allégeance a la nouvelle monarchie apres la Glorieuse
Révolution de 1688, alors que de nombreux postes n’étaient
accessibles qu’aux assermentés. Hearne cumulait son travail en
bibliotheque avec d’autres postes, dont la direction des presses et les

visites de I'Ecole d’anatomie, mais il réussit, parfois en baissant la voix

au bon moment, 2 éviter de préter pleinement serment®. Sa conduite
et ses convictions le mirent cependant en conflit avec I'administration
de I'Université, qui lui signifia qu’il ne pouvait cumuler deux postes et
le contraignit finalement a démissionner de toutes ses fonctions pour
ne conserver que son travail a la bibliothéque. Reste que, méme la, il
n’était pas le bienvenu. On changea les verrous de la Bodléienne ; il ne
lui fut plus possible de travailler aprés la fermeture, sauf a accepter



qu'un collégue honni restat tout le temps assis a c6té de lui. Entre
'expérience éminemment symbolique de se voir fermer la porte de ce
qu'il tenait pour son espace naturel et la crainte d’étre finalement
contraint a préter le serment d’abjuration, il cessa purement et
simplement de se rendre a la bibliotheque le 23 janvier 1716. Il ne
devait plus jamais y remettre les pieds.

Pour Thomas Hearne, I'espace revétait une grande importance. Des
liens d’affection profonde l'unissaient a I'Université ; quant a la
bibliotheque, il y était attaché comme a son bien. Quand des évéques
non jureurs refuserent de préter serment a la nouvelle monarchie, ils
perdirent leurs postes ;Hearne, leur disciple, aspirait a ce genre de
martyre glorieux. Alors méme qu’il ne fut pas congédié de la
Bodléienne, il prétendit avoir été contraint par la loi de rester chez lui.
Jusqu’a la fin de sa vie, il tint le compte des émoluments qu'il aurait dii
recevoir tout en observant que, jusque-13, il n’avait pas « eu
d’honoraires ». Toute sa vision du monde devait étre liée a son
exclusion d’un espace physique - de I'espace méme qui rendait
possibles ses recherches.

Hearne se confina dés lors a ce qu'il appela un jour « sa petite cellule

7 », son appartement de St. Edmund Hall, ot il entassait son immense

bibliotheque personnelle. Dix-neuf années durant, il vécut du mécénat
de ses amis et des savants de sa connaissance ainsi que de I'argent tiré
de ses publications. Il comptait sur des amis savants, parfois éloignés,
pour lui fournir livres et manuscrits en vue de son travail. John Bowles

devait s’en plaindre :

Vous avez une facon treés civile de mettre dans I'embarras
vos amis, qui ne sont pas disposés a vous prendre en
charge, et bien que vous ayez la méme liberté a la
Bodléienne que d’autres, vous avez pourtant choisi, en

conséquence, de vous interdire ces lieux [...].

1l rejeta des occasions comme le poste de bibliothécaire de la Royal
Society, a Londres, ou il ne devait jamais se rendre de toute sa vie. 1l
persista a effectuer sa ronde quotidienne - diners au collége, visites a
la taverne, au café et dans un club, Antiquity Hall - et des excursions
antiquaires hebdomadaires dans la campagne des environs d’Oxford.
Mais 12 encore, il se montra de moins en moins assidu. Hearne était bel

et bien un moine dans sa cellule.

Hearne se situe a I'extrémité d’un spectre d’interactions entre espace

et savoir auxviii® siécle. Ou certains historiens voient I'espace du
savoir s'élargir au cours de cette période, le sien se fit plus limité. Le
tableau que nous avons brossé jusquiici indique pourtant que sa
solitude n’était pas complete. Outre ses discussions avec des amis au
college ou a la taverne, outre les visites qu'il recevait de savants,

Hearne entretenait une correspondance suivie avec d’autres



antiquaires de Londres, de Cambridge, de Leeds et de bien d’autres
régions du pays. Il publia aussi prés de soixante ouvrages, de
nombreux manuscrits latins illustrant Ihistoire de la Grande-
Bretagne, qui lui valurent une correspondance plus nourrie encore.
Ainsi, méme reclus dans sa « cellule » Thomas Hearne était-il trés

présent sur la scéne publique.

La République des lettres

Par ses contacts hors des limites de son appartement de St. Edmund

€ siécle, d'une communauté

Hall, Hearne fit partie, au xviii
intellectuelle élargie connue, depuis plus de cent ans, sous le nom de
République des lettres. En tant qu’Anglais, isolé a bien des égards des
courants intellectuels du continent, en tant qu’universitaire, en tant
quhomme profondément ancré localement, avec des centres d’intérét
locaux et une correspondance non moins locale, mais aussi, en
I'occurrence, en tant quhomme fortement attaché aux convictions
politiques et religieuses qui affectaient ses recherches, il n’était guere
un membre idéal de cette République, d’autant qu’il avait une
propension certaine a jouer les empécheurs de tourner en rond. En
revanche, il n’aurait pas nié son appartenance au monde savant, méme

si sa définition n’était pas aussi large que celle qu'on en donnait

généralement au xviii® siecle.

La République des lettres était un espace virtuel, une nation pour les

savants de tous pays’. Elle avait ses lois, rarement couchées par écrit
et certainement jamais ratifiées, mais souvent invoquées quand un
savant franchissait une ligne invisible ou une autre. Tout le monde
savait ce qu’étaient ces reégles ; et qui ne le savait pas ne tardait pas a se
les voir rappeler en cas de transgression. Les savants étaient liés les
uns aux autres par des liens d’obligation mutuelle : loin d’étre
exclusivement personnels, ces liens mettaient en relief I'importance
de la communauté tout entiere. Les hommes de renom n’étaient pas
seulement ceux qui publiaient des ouvrages brillants, mais aussi ceux
qui comprenaient leur devoir envers le monde du savoir et se
souciaient d’apporter une assistance aux savants qui avaient besoin
d’aide. La publication faisait partie de cette générosité parce qu'on y
voyait un « honneur rendu a la République des lettres ». Celle-ci était
aussi censée s'élever au-dessus des allégeances politiques et
religieuses. En 1709, Etienne-Frangois Geoffroy écrivit ainsi a sir Hans
Sloane, dont le pays était en conflit avec le sien, que « le tumulte de la
guerre et le bruit des armes interrompent ordinairement le repos &
I'étude des muses », mais que « les scavants ne se sont presque point
apergus de ces temps facheux si ce n’est par la difficulté du commerce

avec les habiles gens des pays etrangers'® ». Les querelles du monde

faisaient-elles irruption dans la République des lettres qu'on jugeait la



chose dangereuse : il était impératif que les controverses savantes

fussent toutes menées avec civilité et modération.

Cet idéal était naturellement difficile a atteindre. La notion de
République des lettres postulait une division des allégeances - locales
et cosmopolites, professionnelles et personnelles - qu'il était presque
impossible de respecter. Toute la vie de Thomas Hearne met en
évidence la tension entre les exigences du monde et celles de la
République des lettres. Cette tension devait marquer I'expérience de

toute cette République auxviii® siécle, en particulier du fait des
changements survenus au cours de la période. Alors que le sentiment
national se faisait plus conscient et que les institutions de I'Etat étaient
plus élaborées, les auteurs encourageaient plutét un ensemble de
valeurs centrées davantage sur la scéne internationale. Les valeurs de
la premiere République des lettres promurent 'internationalisme en
raison de ses effets par nature bénéfiques sur sa communauté : avec
I’affirmation des Lumiéres au fil du siécle, le cosmopolitisme devint un
mot d’ordre pour les auteurs qui recherchaient le bien de 'humanité
dans son ensemble. L’'Encyclopédie renvoyait sommairement le lecteur

qui recherchait le mot « Cosmopolite » au mot « Philosophe'! ». Cela
ne devait pas empécher pour autant les membres de la République des
lettres, méme au temps des Lumieres, de sentir I'attrait de leur nation
et de leur propre ancrage local, faisant ainsi écho au genre de

gallocentrisme qui avait conduit I’abbé Bouhours* a déclarer, a la fin

du xvi® siecle, que les Allemands ne pouvaient étre de beaux esprits'?,

Nouveaux espaces : académies et journalisme

Les espaces de pratique et de discussion du savoir changeaient aussi.

De fait, une bonne partie de la société savante du xviii® siécle se situait
hors des confins institutionnels de 'Université. Des laboratoires aux
musées, des monastéres aux cours de la noblesse, des demeures
privées aux cafés, la diversité des lieux est immense et en partie

variable d’un pays a un autre : en territoire allemand, par exemple, les

universités jouerent un réle crucial et intensifié dans les Lumiéres'>.

Mais les historiens de la société littéraire au xviii® siecle, plus peut-
étre que de toute autre période, s'intéressent a la facon dont de
nouveaux espaces de discussion se développérent. Parmi ceux-ci
figurent les fondations officielles telles que les académies nationales, a
commencer par ’Académie royale des sciences de Paris en 1666. De
méme, estimant une académie nécessaire a sa position en Europe,
Pierre le Grand en fonda une en 1724, il est vrai sans membres russes,
tandis qu'un des premiers actes deFrédéric Ii de Prusse fut de
reconstituer ’Académie de Berlin sous une forme qui encouragerait la

science aussi bien que la culture allemande!®. Les objectifs

scientifiques et savants des académiciens entraient souvent en conflit



avec les améliorations pratiques qu’envisageaient leurs souverains.
Mais ainsi que Pierre-Louis Moreau de Maupertuis, président de
I’Académie prussienne, le fit valoir a propos de I'activité académique

en relation au développement de I’Etat-nation :

[I']Jutilité des académies ne se renferme pas dans les limites
de chaque nation. Une académie posseéde de ces hommes

destinés a éclairer le monde entier ; toutes les nations

doivent avoir part 2 leurs découvertes [...]*>.

Maupertuis terminait sa phrase par ces mots : « Il faut les leur
communiquer dans la langue la plus universelle. » Pour lui, cette
langue était le francais. Que cela piit s’affirmer dans un discours public
a Berlin en dit long sur les géographies changeantes de la République
des lettres. La communauté était certainement plus septentrionale
qu'autre chose ; on ne prétait guere attention a l'activité savante
considérable qui se déroulait en Italie, et c’est a peine si la Scandinavie
paraissait exister pour le monde des savants européens. La France se
considérait comme le centre du savoir, et le refuge huguenot,
apres 1685, contribua largement a imposer le francais comme langue
des échanges savants internationaux. Lessor concomitant du
sentiment national, de I'idée d’'un monde des lettres cultivé sans étre
savant, et linstitutionnalisation de la correspondance dans les
journaux littéraires aiderent aussi a asseoir la domination du latin. Les
huguenots étaient des journalistes par excellence ; et, alors méme que
les Allemands s’accrochaient a leur idéal d’une Respublica latine, le
lancement de publications comme les Nouvelles de la République des
lettres de Pierre Bayle, en 1684, suivies de nombreuses imitations, fit de
la République des lettres un espace largement frangais. « Tout le
monde veut sgavoir parler francais », écrivit Bayle, et quand Jacques
Basnage™ publia, en 1719, son histoire officielle des Pays-Bas, il écrivit
en francais : « La Latine est devenué I'apanage d’'un petit nombre de
Savans. » Il était naturellement hors de question d'utiliser le

hollandais'®.

L'essor du frangais et la domination croissante du journalisme aidérent
a créer un espace de discussion au sein de la République des lettres. De
tels espaces se développaient déja localement ; et, si les historiens du

xviii® siécle s’intéressent tant a I'espace, c’est, entre autres raisons, que
les espaces physiques - les lieux de vraies discussions orales -
pouvaient se transformer en espace rhétorique : la « sphere publique »

ol se formaient et s’exprimaient les opinions politiques’’. Tout
comme ces conversations semi-privées pouvaient alimenter une
culture politique publique foisonnante, la correspondance entre
savants transformait une discussion privée en affaires publiques. La
plupart des journaux littéraires étaient rédigés par un petit groupe,
voire par une seule personne, mais tous s’appuyaient sur un réseau de

correspondants. Les savants convenaient souvent formellement de



s’adresser les uns aux autres des nouvelles littéraires, et les revues

étaient, a bien des égards, une version officialisée de cette

correspondance plus privée.

Le caractére personnalisé des journaux se traduisait, 1a encore, par

une grave tension entre espaces locaux et espaces cosmopolites.

Local et cosmopolite : Frangois Bruys

Arrétons-nous sur le cas de Frangois Bruys. En 1729, il n’avait que
vingt et un ans et évoluait aux marges de la communauté littéraire de
La Haye. Né a Macon de parents convertis de force au catholicisme,
Bruys, au cours de sa vie bréve (il mourut a trente ans), ne cessa
d’hésiter entre les confessions catholique et protestante. Apres des
études a Geneve, il essaya de gagner sa vie dans les bas-fonds du
monde des lettres en Hollande : d’abord comme copiste pour le
journaliste et géographe Bruzen de La Martiniére*, puis, sur
recommandation du journaliste et historien Jean Rousset de Missy*,
comme assistant de Jean-Baptiste Le Fevre, qui dirigeait une petite

école pour garcons'®. 1l se mit alors a rencontrer des libraires, comme

Pieter De Hondt*, chez qui il achetait des livres pour ses éléves, avant

de commencer 2 travailler comme correcteur d’imprimerie®®. Les
librairies étaient en tout état de cause des lieux ou lecteurs et auteurs
se rencontraient souvent. Quand on demanda a Bruys le nom de ses

tout premiers amis aLa Haye, il en donna cing, dont ceux de deux
libraires : Hendrik Scheurleer* et Christiaen Van Lom*?°,

Bruys avait de plus hautes ambitions, nourries par ce type de
compagnie. Il traduisait Tacite en francais, mais, du fait de ses
accointances avec le monde des journalistes, il vit une facon plus
rapide de se faire un nom en publiant un journal littéraire : la Critique
désintéressée des journaux, qui vit le jour (et disparut) en 1729. « Il ne
manque point aLa Haye de ces plumes vénales », devait observer le

pasteur huguenot Armand de La Chapelle ?!. Les fortunes de Bruys et
de son journal, si lu fiit-il, se révélérent limitées dans le petit monde
des cafés, des librairies et des églises de La Haye. Parmi les autres amis
dont Bruys donna le nom lors de sa comparution devant la Haute Cour,
on trouve celui de Jacques Saurin*, le prédicateur huguenot le plus
renommé de son temps. Loin du monde de Grub Street dans lequel
évoluait Bruys, Saurin était déja bien connu a travers la République
des lettres aussi bien que dans I'« Internationale protestante » formée
en partie par le refuge huguenot. 1l avait publié divers volumes de
sermons, un catéchisme et deux volumes de discours sur la Bible
agrémentés de magnifiques gravures. Saurin, qui avait vécu a Genéve,

Londres etLa Haye, entretint une correspondance avec d’autres

personnalités littéraires et religieuses de 1'époque’?. Ces deux



personnalités si différentes se connurent a I'occasion d’un incident qui
met bien en lumiere les étranges relations que cultivaient les

communautés locales et internationales.

En 1728, Saurin fut la cible d’'une attaque anonyme dans une revue
littéraire, la Bibliothéque raisonnée des ouvrages des savans de I'Europe .
Alors que le second volume de ses discours avait fait 'objet d’une
premiere recension bienveillante, une deuxiéme reprocha vertement a
Saurin de blasphémer en laissant entendre que Dieu pouvait parfois
approuver les pieux mensonges. En vérité, comme Saurin le
soupconnait, l'attaque anonyme venait de l'un de ses collegues,
Armand de La Chapelle, qui avait des raisons personnelles d’en vouloir
a Saurin, a commencer par sa popularité et sa paye relativement
élevée. Uaccusation débouchant sur une action formelle contre Saurin
au synode, diverses autres publications prirent fait et cause pour lui,
dont les Lettres sérieuses et badines et la Critique désintéressée de Bruys. Ce
dernier intervint alors méme que la querelle avait commencé a se
calmer, et le soupcon qu'il y avait été encouragé par Saurin en
personne - ce dernier le nia énergiquement - explique la scene
dramatique de 1730 qui vit Saurin sur son lit de mort, quelques

instants avant son déces, entouré de ses collegues accusateurs.

La mort de Saurin n’arrangea guere les affaires de Francois Bruys.
Lenquéte de la Haute Cour I'avait déja effrayé au point de le pousser a
se réfugier a Londres. La, ses contacts avec la communauté littéraire
huguenote lui valurent protection, argent, conversation et conseils.
Ecoutant ces conseils, il regagna La Haye au bout de trois semaines.
Mais I'enquéte se poursuivit et, en juillet 1731, Bruys fut condamné a
payer une amende et banni de la province de Hollande. Pour lui, les

séductions de la gloire littéraire eurent des fruits amers.

Cette querelle avait un caractere local trés prononcé. Saurin fut
attaqué aussi bien que défendu par des hommes qui le connaissaient,
qu'il voyait chez lui, a I'église et dans les librairies de La Haye. Bruys, a
son tour, se trouva entrainé dans des querelles impliquant sa paroisse,
des journalistes qu'il cdtoyait dans les cafés du coin, des libraires dont
il cherchait la protection et dont les boutiques servaient de lieu de
rencontre a tout le monde des lettres. La Chapelle se plaignit de Jan
Van Duren, l'éditeur de Bruys, ainsi que des libraires Gosse et
Neaulme, qui publiaient le Journal Litéraire [sic] :

la boutique de van dure a eté de tout temps le rendez vous
favori de Messrs Falaizeau, Sacrelaire, & autres Intimes de
feu Mr. Saurin, de sorte que Cette boutique est Comme le
Bureau d’adresse de tout le Parti aussi bien que celle de
Gosse, & Neaulme, & dela vient la belle union qui regne entre

I'esprit dujJournal Litéraire & celui des Lettres Sérieuses &

badines en tout ce qui concerne M. Saurin 23,



Toute 'affaire était manifestement au centre des conversations a La
Haye. Ami de nombreux libraires et journalistes, Prosper Marchand*

recueillit assidliment les vers de mirliton manuscrits accusant La

Chapelle et ses collégues d’avoir, au fond, assassiné Saurin .

Mais, la République des lettres et I'imprimé aidant, ce conflit treés
circonscrit ne pouvait le rester. Bruys lui-méme avait des
correspondants  aLondres ; d’autres personnages concernés, et
notamment Saurin, La Chapelle, La Martiniere et tous les libraires
avaient un large cercle de contacts internationaux. Depuis Londres
jusqu’a Berlin, on discutait de la bataille littéraire qui se déroulait a La
Haye ; aLausanne, on disait tout haut des vers manuscrits sur les
quatre ministres de I'Eglise francaise ; et, 4 travers 'Europe entiére, on
lisait toutes les revues impliquées dans I'affaire et on en discutait. Les
affaires locales prenaient un tour international en raison de I'espace
élargi de la République des lettres et de I'espace rhétorique du
journalisme : dans les cafés et les clubs littéraires de Berlin ou de
Londres, ces discussions trouvaient des échos locaux. Dans ce monde,

il n’était pas si facile de distinguer le local du cosmopolite?”,

Autres espaces nouveaux : cafés, conversation et

sphere publique

Parmi ceux qui ont pu parler de Saurin et de Bruys, d’aucuns étaient

eux-mémes écrivains ; d’autres, seulement lecteurs. Mais tous,

probablement, parlaient. A la fin du xvif® et au xviii® siécle s’ouvrirent
de nouveaux espaces ou de telles discussions pouvaient prendre place.
Le plus célebre d’entre eux était le café. Dans les centres urbains de
I’'Europe entiére, on vit se multiplier les établissements qui servaient
du café, donnaient accés aux journaux et offraient aux hommes
intéressés par la littérature et les affaires du jour un lieu ol se
retrouver pour discuter a bAtons rompus. Méme en territoire
allemand, ou le café était moins populaire qu’en Angleterre ou en
France, se développa une culture du café de plus en plus importante
pour le discours des Lumiéres. Hambourg, qui n’avait que six cafés
en 1700, en possédait quinze en 1780, et Berlin douze. Au cours des
trois semaines de son séjour a Londres, Bruys fréquenta sans doute le
Rainbow et Slaughter’s, deux rendez-vous favoris de ses contacts
londoniens ; dans un café de Rotterdam, il entendit deux inconnus

discuter de sa revue littéraire et spéculer quant a son identité et ses

intentions2°,

Les cafés étaient ouverts a quiconque avait de I'argent et du temps a y
consacrer (ce qui limitait leur accés aux bourgeois). Mais certains

lieux de rendez-vous étaient plus sélects. Des sociétés littéraires ou



des groupes de lecture restreints se formaient et se réunissaient tant
pour le plaisir que pour discuter littérature. En Allemagne, par

exemple, ou existaient de longue date des groupes littéraires

informels, le xvii€ siécle vit naitre des clubs consacrés a la langue et a
la littérature allemandes. Les territoires allemands, qui ne comptaient
que cing sociétés de lecture avant 1760, en avaient prés de deux cents

3 la fin du siécle?’. Les réfugiés huguenots et autres personnalités
internationales étaient une fois encore au premier rang de ces petites
sociétés littéraires. David Durand, pasteur d’'une église francaise de
Londres et auteur d’une Vie de Vanini, rapporta, en 1715, qu'il était :

Membre d’une Société Littéraire, qui s’assemble tous les
Lundi chez M. Bonet, & dans laquelle nous avons un Evéque,
un Envoyé du Czar, un Secretaire du Prince de Gales, un
Resident de Prusse, un Ancien Conseiller au Parlement de
Paris, un Conseiller du Roi de Danemark, Un Chapelain de S.
James, deux Ministres de La Savoye [autre église
huguenote], & quatre de mon Eglise, tous, éxcepté moi, des
plus dignes du Réfuge. Toutes ces personnes ont oui dans
nos conférences la lecture que je leur ai faite de [ma] ... Vie

de Vanini, & m’ont si fortement encouragé a la publier, que

jai efi la foiblesse de succomber a leurs éloges?®.

Qu'une société prom{it une publication n’avait rien d’inhabituel.
Diverses revues littéraires étaient liées a des sociétés littéraires. Les
Chevaliers de la Jubilation, qui étaient aussi les auteurs du Journal
Litéraire, se retrouvaient le vendredi pour converser, plaisanter et
discuter de causeries écrites pour I'occasion ; a Berlin, la Bibliothéque
germanique trouvait son origine dans un groupe semblable, la Société
amusante, qui se réunissait le lundi au domicile d'un historien de
I'Eglise, Jacques Lenfant 2°, Nous retrouvons une fois encore le cercle
dessiné par le monde littéraire au sens large et les intéréts de ceux qui
lisaient ou écrivaient des ceuvres littéraires. Les groupes de lecture et
les sociétés littéraires ne se limitaient pas non plus a ceux qui avaient
de grandes prétentions intellectuelles. De méme que les cafés, les
sociétés de lecture, parfois associées au phénomene de plus en plus
répandu des bibliothéques a souscription, avaient parfois un
recrutement mélangé. Ce brassage social, tout au moins dans la
bourgeoisie et la noblesse, restait un idéal promu par les loges

magonniques, nouvelles au début du xviii® siecle, ot 'excitation des

rituels secrets se mélait a I'idéologie des Lumieres®’. Ces groupes
liaient des intéréts sociaux locaux a un cadre idéologique cosmopolite.

Aux Pays-Bas, en terre allemande et en Grande-Bretagne, les sociétés
littéraires partageaient un espace intellectuel et social avec les sociétés
de réforme morale. Leurs versions des Lumieres insistaient toujours
plus sur la mise en ceuvre concrete de plans servant le bien public.

Aux Pays-Bas, par exemple, des sociétés littéraires telles que Kunst



Wordt door Arbeid Gekregen (« I'Art s’obtient par le travail »), fondée
a Leyde en1766, et I'Amsteldamsch Dichten Letteroefenend
Genootschap (la Société poétique et littéraire amstellodamoise), créée
en 1783, furent rejointes par des groupes ceuvrant pour le progrés
social, notamment en 1784 la Maatschappij tot Nut van ‘t Algemeen
(Société pour le bien de tous). D’orientation plus populaire que

certaines sociétés littéraires, celle-ci se consacrait a la réforme de

Iéducation et a la propagation de préceptes moraux et utilitaristes>’.
Les objectifs largement pratiques de ces groupes les liaient
naturellement aux aspects locaux du gouvernement, de I'économie et
de la société, mais leur idéologie aussi bien que leur forme avaient une

résonance internationale.

Paris et le monde : d’Alembert

La tension local / cosmopolite, en partie du fait des prétentions des
philosophes, a récemment préoccupé les historiens des Lumieres. I
Encyclopédie évoque sur un ton admiratif un philosophe antique a qui
'on demandait d’ou il venait et qui répondit :

Je suis cosmopolite ; c’est-a-dire citoyen de lunivers. Je préfere,

disoit un autre, ma famille a moi, ma patrie a ma famille, & le

genre humain & ma patrie >2.
Mais les Lumieres furent-elles vraiment un phénomeéne paneuropéen ?
Ceux qui se penchent sur la République des lettres a cette époque se
cantonnent souvent a la seule France et d’aucuns se sont demandé si
'on ne risquait pas de brouiller la notion de Lumieres, au point de la
vider de tout sens, en étendant a I'Europe entiere I'idéologie ou les
pratiques sociales associées a la forme parisienne des Lumiéres. Les
thémes utilitaristes et le réle des Lumiéres allemandes protestantes
dans I'Etat et I'Université paraissent assurément fort loin de ce qui se
passait dans les espaces sociaux de Paris au cours des années 1750,
alors méme qu’on observe une orientation idéologique commune. Le

débat continue. Toutefois, méme si nous examinons Paris a cette

époque, nous observons a la fois une spécificité sociale locale et une

vision internationale>>,

Pour ses contributions scientifiques comme pour son Discours
préliminaire a " Encyclopédie, Jean le Rond d’Alembert se trouva
confronté aux contradictions d'une identité locale et cosmopolite dans
sa quéte d’une vie de philosophe. Son discours se présentait comme un
plan ambitieux visant a éclairer le monde par une réorganisation
complete du savoir humain et de sa distribution. Pour d’Alembert, le
philosophe était un étre sociable qui, dans 'intérét du bien public,
avait besoin de s'impliquer dans le monde qui I'entourait, y compris
dans le monde non savant ; 'opposition était tranchée avec le relatif



isolement de Thomas Hearne. Né en 1717 d’'une mére aristocrate, qui
I'abandonna a sa naissance, d’Alembert fut élevé par 'épouse d’'un
artisan vitrier, tandis que son pere naturel prenait en charge les frais
de son éducation. En 1739, il se lanca pour de bon dans I'étude des
mathématiques ; en 1741, il avait été nommé membre junior de
I’Académie royale des sciences. Il publia des travaux de mécanique,
des études sur le vent et les fluides, qui lui valurent d’étre promu au
sein de I'establishment académique ; avec I'aide d’une « salonniére »,

la marquise du Deffand, il fut élu, en 1754, a I’Académie francaise.

Figure 2. Anicet Charles Gabriel Lemonnier, Lecture de la
tragédie de L'Orphelin de la Chine de Voltaire, dans le salon
de Madame Geoffrin, 1755, huile sur toile, 129 x 196 cm,
chateau de Malmaison et Bois-Préau.

D’Alembert préférait travailler chez lui le matin, dans la solitude, et se
rendre en société dans I'aprés-midi et la soirée. C’est vers 1746 qu’il se
mit a fréquenter I'archétype méme de I'espace social parisien des
Lumieres : les salons. Ceux-ci avaient été des institutions sociales

importantes au xvii® siécle pour les aristocrates, surtout les femmes,
qui s’estimaient plus raffinés que les membres de la cour royale. Ils
encourageaient une atmospheére de civilité au contact de dames qui

dirigeaient subtilement la conversation. Au xviii® siecle, la plupart des
salons restaient tenus par des femmes ; au milieu du siécle, ils étaient
devenus des lieux de rendez-vous réguliers pour une petite coterie
d’écrivains et de causeurs comme pour ceux qui voulaient les

rencontrer>?, Ainsi que d’Alembert 'explique dans I’ Encyclopédie :

notre philosophe ne se croit pas en exil dans ce monde ; il ne
croit point étre en pays ennemi ; il veut jouir en sage
économe des biens que la nature lui offre ; il veut trouver

du plaisir avec les autres : & pour en trouver, il en faut
faire [...]%°.

Des salonnieres telles que Mme Geoffrin, Mme du Deffand et Mlle de
Lespinasse, ainsi que le baron d’Holbach, réunissaient, rapporta plus
tard Amélie Suard, des penseurs et des auteurs comme d’Alembert,
Buffon, Diderot, Marmontel et le mari de Suard, mais aussi des nobles,
des ambassadeurs et d’éminents étrangers tels que le philosophe David

Hume, le romancier Lawrence Sterne ou l'acteur David Garrick 3¢, 11
appartenait a la salonniere de concocter le mélange qui obligerait ses
hétes a donner le meilleur d’eux-mémes et de les canaliser vers la
meilleure conversation possible : Marmontel affirmait que Julie de



Lespinasse jouait de ses hbtes en musicienne consommée. Aux soupers
comme dans les aprés-midi de ses salonniéres favorites, d’Alembert
dénicha des mécenes et fit la connaissance de philosophes susceptibles

d’écrire des articles pour 1" Encyclopédie. Et dans ces salons, bien

entendu, il trouva aussi un public réceptif 2 son esprit et a ses idées®’.

En 1765, Diderot évoqua avec admiration le sentiment de libération
qu'il éprouva dans le salon du baron d’Holbach :

Cest la qu'on parle histoire, politique, finance, belles-
lettres, philosophie, c’est la qu'on estime assez pour se

contredire ; c’est 1a qu’on trouve le vrai cosmopolite>?,

Le vrai cosmopolite était la, mais c’était une institution assurément
tres parisienne, tres localisée dans son recrutement, et les projets qui
virent le jour dans ces salons, comme I’ Encyclopédie, étaient avant tout
centrés sur Paris. Sur les 140 auteurs de I Encyclopédie, 56 uniquement
habitaient hors de Paris, et encore la plupart d’entre eux vivaient-ils a

Versailles *°, La vision seule aurait-elle été cosmopolite, pas la réalité ?

Les philosophes francais entretenaient un large réseau de
correspondants et leurs travaux étaient connus dans I’Europe entiere
- d’ou les invitations de monarques avides d’idées nouvelles et des
styles de discours qui se manifestaient dans les cercles parisiens.
Catherine la Grande courtisa Diderot ;Frédéric Ii de Prusse, grand
admirateur de Voltaire, le fit venir un temps a sa cour et fit entrer
Maupertuis, d’Argens et d’Argenson a ’Académie de Berlin. Les deux
monarques recherchérent également les services ded’Alembert.
Catherine aurait voulu en faire le précepteur de son fils, tandis que
Frédéric elit aimé le voir présider ’Académie. D’Alembert ne fut pas le
moins du monde tenté par l'offre de Catherine, mais considéra avec
soin celle de Frédéric. Un séjour de trois mois a sa cour, en 1763, lui fit
forte impression, et il reconnut en Frédéric la figure et le compagnon

idéaux des Lumiéres. Il écrivit a Julie de Lespinasse :

Je puis vous assurer qu'indépendamment de mon respect et
de mon attachement pour lui, sa personne, sa maniére de
vivre, son application a ses affaires, son affabilité, sa gayeté,
les lumieres qu’il a sur tout le rendent vraiment digne de la
curiosité des sages et méme de ceux qui, comme moi, ne le
sont gueres [ sic].

Mais c’était tristement insuffisant. Les Lumiéres, en Prusse, laissaient a
désirer ; tout au moins, le style ne lui convenait-il pas

« Malheureusement, il est presque la seule personne de son royaume
avec qui on puisse converser [...]. » D’Alembert en était tout autant
attristé que le roi. Ils n’en continuérent pas moins de correspondre,
échangeant notamment des lettres détaillées sur 'administration de

I'’Académie des sciences. Quant a s’installer enPrusse, expliqua



d’Alembert a Mlle de Lespinasse : « Il est vrai que sans ses bontés [...],

je ne resterois pas un quart d’heure ici“’. »
Le manque d’attrait de la cour de Potsdam ou de Berlin, qui restait une

petite ville sans grande institution, notamment sans université, n’était

pas la seule raison de la décision de d’Alembert *!. Dans son esprit, les
philosophes ne devaient pas se mettre sous la coupe d’'un monarque.
Un observateur confia en 1754 :

Je suis faché de voir courir apres les grands un philosophe
qui a si justement censuré le commerce des savants avec
eux ; je suis fiché de voir le plus illustre des gens de lettres
de notre siécle, assis, a Potsdam, a c6té du marquis d’Argens

et de ses pareils*?,

D’Alembert protesta, en 1752, qu'une « vie retirée et assez obscure »
faisait parfaitement son affaire ; ajoutez a cela son « amour extréme

pour I'indépendance », et la vie a la cour de Prusse ne pouvait pas lui
convenir®®, La destinée de Frédéric, confia-t-il 2 Julie de Lespinasse

en 1763, était d’étre roi, « et la mienne d’étre libre** ». Mais il y avait
aussi le sentiment, courant jusque parmi les réfugiés huguenots, que
Paris était le centre du mouvement. Le cosmopolitisme ne devait pas
effacer chez d’Alembert le sentiment de loyauté envers Paris, la France
ou, en vérité, le petit cercle de ses intimes. En 1752, d’Alembert fit part

a d’Argens de sa résolution de ne point renoncer a sa patrie ni a son
45 ».

« attachement pour ses amis
Dans cette attitude et dans ses conceptions, y a-t-il contradiction ? Je
ne le pense pas. Tout comme Diderot pouvait trouver dans le salon du
baron d’Holbach le site du « vrai cosmopolite », le cosmopolitisme des
Lumiéres était autant intérieur qu’extérieur. Méme chez soi au milieu
de ses amis, méme seul, en menant la vie « obscure » que revendiquait
d’Alembert, il était possible d’avoir des idées larges. Et comme dans la
précédente République des lettres, il était possible de le faire hors d’'un
cadre traditionnel. Méme pour ceux qui n’avaient pas leurs entrées
dans les salons ou dans les académies, la publication et la vulgarisation
avaient élargi la communauté du discours pour les lecteurs aussi bien
que pour les auteurs. La culture de café, les discussions au Palais-
Royal, a Paris, ou sur les marchés d’Amsterdam, les conversations dans
une société de lecture ou une organisation patriotique étaient autant
de manifestations qui donnerent un nouvel espace, réel et
métaphorique, au public savant, a ceux qui lisaient et débattaient. Ce
phénomene profita de la hausse du niveau de vie et des progres de
I'alphabétisation, permettant a plus de personnes de fréquenter les
cafés, d’acheter des journaux, d’entendre parler des tout derniers



livres. En définitive, assure-t-on, cet espace physique a rendu possible
la formation d’'une opinion publique indépendante qui a aidé a
promouvoir le changement révolutionnaire en 1789. Cela signifiait
certainement, comme l'idéologie de la République des lettres I'avait
précisé au début du siecle, qu'on pouvait étre tout a la fois local et

cosmopolite.

En 1772, Frédéric le Grand devait y aller de sa mise en garde : la
sociabilité et ses espaces n’étaient pas toujours de bonnes choses. Lui-
méme et d’Alembert avaient acquis le sentiment que la société
littéraire francaise n’était plus ce qu'elle avait été. A Paris, écrivait
Frédéric, combien de temps reste-t-il a un « homme du grand monde »
pour étudier, a fortiori pour penser ?

La matinée, des visites, un déjeuner, ensuite le spectacle,
de-la au jeu, au souper, encore jusqu'a deux heures du
matin, puis bonnes aventures, ensuite on se couche ; on se

leve a onze heures ; ainsi tous les moments sont pris, et I'on

est fort occupé sans rien faire*°.

Quelles que fussent leurs convergences, il y aurait toujours une sorte
de conflit entre les espaces de sociabilité et les espaces d’étude. De la
méme facon, observa d’Alembert, il y avait toujours des conflits entre
les idéaux cosmopolites, d’'un cdté, les exigences et points de vue
locaux, d’'un autre. Lopposition des anti-Lumiéres, a Paris, lui donna, a
ce sujet, ample matiére a réflexion. Mais Frédéric se montra plus avisé

en 1772, et ses propos valent pour la République des lettres tout au

long du xviii® siecle :

Souvenez-vous que l'univers n’est pas concentré dans Paris,

et que si 'on ne connait pas dans votre patrie le prix que

vous valez, 'on vous rend plus de justice ailleurs®’.

Notes

1.Le Journal et la correspondance de Thomas Hearne, dont le
manuscrit est déposé a la Bodleian Library, ont été partiellement
imprimés in Hearne, 1885-1921. Pour des portraits modernes, voir
notamment Douglas, 1975 ; Levine, 1977 ; Harmsen, 2000.

2. Thomas Hearne a Katherine Willis, 17 mai 1716, in Hearne, 1885-
1921, V, p. 222-223.

3. Green, 1986, p. 310.

4. Hearne, 1885-1921, XI, p. 242 ; VIII, p. 355 ; IX, p. 125, Thomas Hearne
aJ. West, 30 avril 1726 ; VIII, p. 240 ; VIIL, p. 327 ; X, p. 326 ; XI, p. 103 ;
IV, p. 161, Thomas Hearne a sir Philip Sydenham, 20 avril 1713 ; VIII,
p. 50.



5. Philip, 1986, p. 726, 731, 734, 735.
6. Hearne, 1885-1921, V, p. 45-46.
7.Bodleian Library, ms. Rawl. Lettre 34.33, Thomas Hearne a Thomas

Rawlinson, 1" juillet 1718, cité in Harmsen, 2000, p. 137.

8. Hearne, 1885-1921, VIII, p. 83-84, John Bridges a Thomas Hearne,
6 juin 1723.

9. Pour un tableau général de la République des lettres, voir Goldgar,
1995 ; Bots et Waquet, 1997 ; et pour la période des Lumieres,
notamment en France, Goodman, 1994. Sur lespace physique
qu’occupait la République des lettres, voir Waquet, 1994, p. 182-187.
10.British Library, Sloane ms. 4041, fol. 315v, Etienne-Frangois
Geoffroy a Hans Sloane, Paris, 18 avril 1709.

11.Diderot et al, 1754,1V, p. 297. Sur le cosmopolitisme, voir
Schlereth, 1977.

12. Bouhours, 1691, p. 242-244,

13. Blanning, 1974, p. 12-14.

14.Sur I’Académie de Paris, voir Hahn, 1971 ; sur la Russie, voir
Vucinich, 1963 ; sur la Prusse, Terrall, 1990 et 2002.

15. Maupertuis, in Formey, 1761, I, p. 50.

16. Grafton, 1985, p. 37, 42 ; Nouvelles de la République des lettres (2° éd.)
I, p. 618-619 ; Basnage, 1719, I, lettre dédicatoire.

17. Ce courant important s’inspire essentiellement de Habermas, 1962.
18. La Haye, Nationaal Archief, 3.03.01.01, inv. 5422, dossier 15, fol. 53v.
19. La Haye, Nationaal Archief, 3.03.01.01, inv. 5422, dossier 15, fol. 137.
20.la Haye, Nationaal Archief, 3.03.01.01, inv. 5422, dossier 15,
fol. 210v.

21. La Haye, Nationaal Archief, 3.03.01.01, inv. 5422, dossier 15, fol. 18v.
Sur « Grub Street » dans d’autres pays, voir Rogers, 1972 ; Darnton,
1982 et 1995 ; Eisenstein, 1992.

22.Sur Saurin, voir Gaberel et Des Hours-Farel, 1864, ainsi que
Berthault, 1875.

23.La Haye, Nationaal Archief, 3.03.01.01, inv. 5422, dossier 15, fol. 18v.
[Corthographe et [litalique dans les citations sont reproduits
conformément aux textes originaux.]

24.Voir la collection de ces documents in Universiteitsbibliotheek,
Université de Leyde, Marchand 50.

25.Pour un exemple de correspondance traitant de laffaire, cf.
Bibliotheque publique et universitaire, Lausanne, Arch. De Crousaz
XII/ 158-159, ol Paul-Emile de Mauclerc (se trouvant a Stettin
[Szczecin en Pologne]) en parle a Jean-Pierre de Crousaz (résidant a

Lausanne), dans une lettre du 1°* aoit 1730.

26.Bodeker, 1990, p. 573-574, 577, 579. Sur les cafés a Londres, voir
Ellis, 1956 ; Ellis, 2004 ; Cowan, 2004. Bruys relate la conversation dans
le café de Rotterdam, in British Library, Add. ms. 4281, fol. 336-338,
Frangois Bruys a Pierre Des Maizeaux, 13 mars 1731.

27. Stiitzel-Priisener, 1981, p. 71 et 74 ; Van Diilmen, 1992, p. 11 et 74.
28. British Library, Add. ms. 61,648, ff. 79-80, David Durand a Lord
Sunderland, 25 septembre 1715.



29.Lles archives des Chevaliers de la Jubilation se trouvent a
Universiteitsbibliotheek, Université de Leyde, Marchand 1. Sur ce
groupe, voir Jacob, 1981, p. 182-185 ; Berkvens-Stevelinck, 1983 ; Jacob,
1984 ; Goldgar, 1995, p. 79. Et, sur la Société amusante, ibid., p. 74 ;
Formey, 1757, 1i, p. 53, note (a) ; Bibliothéque germanique, XVIII (1738),
p. 68-81 ; Sgard, 1976, p. 30-32, 43-44. Voir aussi les lettres, in Berlin,
Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz, NachlaR Formey, J. et A. de
Campagne et Jean Des Champs a J.-P.-H. Formey, 1731.

30. Sur la magonnerie, voir Jacob, 1991.

31. Sur les sociétés littéraires aux Pays-Bas, voir Van Den Berg, 1992 ;
sur les organisations morales et culturelles, Mijnhardt, 1987 ; pour un
tableau général des Lumiéres hollandaises, Mijnhardt, 1992. Sur ces
sociétés en Allemagne, voir Van Diilmen, 1992.

32.Diderot et al., 1754, 1V, p. 297.

33. Sur le caractere foncierement francais de la République des lettres,
voir, par exemple, Goodman, 1986 et 1994, Darnton, 1997, soutient
avec force que les Lumieres étaient confinées a un petit groupe
politique a Paris. Ces vues reprennent, jusqu'a un certain point, les
analyses de Gay, 1967-1970. Les collaborateurs de Porter et Teich, 1981,
insistent sur les grandes différences de style et d’institutions d’un pays
a un autre sans sacrifier pour autant totalement 'idée de Lumieres.
Des auteurs comme Venturi, 1972, et Robertson, 1997, voient dans les
Lumiéres un mouvement intellectuel paneuropéen, mais avec des

manifestations tempérées par les circonstances locales.
34, Sur les salons au xvii € siécle, voir Goldsmith, 1988, et Lougee, 1956.

Sur le xviii € siécle, Goodman, 1994 ; Kors, 1976 ; Kale, 2004.

35.In Diderot et al., 1754, XII, p. 510.

36. Suard, 1820, p. 43.

37.Marmontel cité in Goodman, 1994, p. 100. Sur I'expérience des
salons de d’Alembert, voir, par exemple, Grimsley, 1963 ; Kafker, 1988,
p. 28.

38. Diderot cité in Kafker, 1996, p. 33.

39. Kafker, 1996, p. 22-25.

40.D’Alembert a Lespinasse, Potsdam, 1°" juillet [1763], repris in
D’Alembert, 1887, p. 275-276 ; D’Alembert a Lespinasse, Potsdam,
25 juillet 1763, repris in D’Alembert, 1887, p. 290.

41. Aarsleft, 1989, p. 194.

42.Scheffer a Du Deffand, Stockholm, 17 septembre 1754, in Du
Deffand, 1865, I, p. 223-224.

43.D’Alembert a d’Argens, Paris, 16 septembre 1752, in Du Deffand,
1865, 1, p. 147.

44 .D'Alembert a Lespinasse, Charlottebourg, 18 juillet 1763, in
D’Alembert, 1887, p. 287.

45.D’Alembert a d’Argens, Paris, 20 novembre 1752, in Du Deffand,
1865, 1, p. 152.

46, Frédéric 11 a d’Alembert, 4 décembre 1772, in Frédéric Ii, 1790, XVI,
p. 269-270.

47, Frédéric Ii a d’Alembert, 4 décembre 1772, in Frédéric II, 1790, XVI,



p. 271,

Bibliographie

Notices biographiques

® Jacques Basnage (1653-1722), prétre huguenot important formé a
Saumur, Genéve et Sedan, affecté a Rouen en 1676. Peu de temps
avant la révocation de I'édit de Nantes (1685), il partit pour
Rotterdam oy, en 1691, il devint le pasteur de I'Eglise wallonne
avant de s’en aller a La Haye en 1709. Il fut impliqué dans des
activités diplomatiques par le Grand pensionnaire de Hollande
Anthonie Heinsius. 11 rédigea, entre autres, La Communion sainte
(1688), une Histoire de I'Eglise chrétienne (1699) et une Histoire des juifs
(1706).

® Dominique Bouhours (1628-1702), célebre jésuite francais et
homme de lettres, enseigna les humanités au college de Clermont
puis la rhétorique a Tours. 1l fut le précepteur des princes de
Longueville et du fils de Colbert. Une partie de sa renommée lui
vient de violentes querelles littéraires avec d’autres personnalités
comme Gilles Ménage. De son ceuvre importante on citera Doutes
sur la langue francoise (1674), Maniére de bien penser dans les ouvrages
d’esprit (1687), et une traduction en francais de la Vulgate (1697-
1703).

® Antoine-Augustin Bruzen De La Martiniere (1662-1746), neveu du
théologien frangais Richard Simon, fut un géographe et un historien
prolifique. 1l occupa la fonction de secrétaire francais a la cour du
duc de Mecklenburgh, puis il partit pour La Haye, ou il devint le
conseiller du duc de Parme, secrétaire du roi des Deux Siciles et
premier géographe du roi d’Espagne. Ses nombreux travaux
comprennent un Dictionnaire géographique, historique et critique (1726-
1730) en 10 volumes.

® Pieter De Hondt (1696-1764), libraire a La Haye, fut trés connu pour
la qualité de ses productions, qui souvent comprenaient des
gravures cofiteuses, comme le traité de numismatique de Gerard
Van Loon ou la célébre Histoire générale des voyages (1747-1763) en
plusieurs volumes. 1l collabora a des éditions avec d’autres libraires
et était porté a la spéculation, ce qui lui valu des déboires quand le
marché hollandais du livre s’effondra en 1744.

® Prosper Marchand (1678-1756) fit ses débuts comme libraire a Paris,
mais, apres s’étre converti au protestantisme, en 1711, il partit pour
les Provinces-Unies. Il ouvrit une librairie a Amsterdam, mais
rapidement se tourna vers le travail de préparateur et de correcteur
pour les libraires et se mit aussi a écrire. Contribuant au Journal
litéraire, il publia, en 1714, une série de lettres de Pierre Bayle et
une édition de son dictionnaire en 1720. Son ouvrage le plus

important est 1" Histoire de lorigine et des premiers progrés de



U'imprimerie (1740).

® Jean Rousset De Missy (1686-1762), écrivain et journaliste fécond.
Orphelin protestant, il combattit dans l'armée francaise aux
Provinces-Unies et, en 1709, ouvrit une école a La Haye. Il rédigea
de nombreux journaux littéraires et des histoires telles que
Mémoires sur la vie de Pierre le Grand (1725) et une série importante de
traités de paix et de négociation (1725-1752). Orangiste, il fut
nommé conseiller extraordinaire et historiographe du stathouder
hollandais, en 1747, mais des troubles politiques le pousserent a se
rendre a Bruxelles, ou il mourut.

® Jacques Saurin (1677-1730), issu d'une famille de pasteurs
huguenots, fut nommsé, en 1701, pasteur a Londres et, en 1705,
devint prétre extraordinaire pour la noblesse a La Haye. Excellent
orateur, ses sermons publiés étaient fréquemment réimprimés et
traduits jusqu’au xix € siecle. Sa mort, a la fin de 1730, fut précipitée
par des accusations de blasphémes que portérent contre lui,
en 1729, ses collegues. Il publia, outre des sermons et des
catéchismes, des Discours sur les événemens les plus mémorables du
Vieux et du Nouveau Testament, en 2 volumes (1720, 1728).

® Hendrik Bastiaansz Scheurleer (1686-1769), libraire a La Haye,
traduisit en francais en particulier des livres anglais. Il publia, entre
autres, Le Mercure historique et politique de Jean Rousset de Missy.
En 1716, il édita I Histoire des juifs de Jacques Basnage.

® Christiaen Van Lom (1676-1750), libraire catholique a La Haye,
publia de nombreux ouvrages importants, comme les travaux de
numismatique de Gerard Van Loon, Hedendaagsche Penningkunde
(1732). En 1733, il fit faillite et partit pour les Provinces-Unies du
Sud, ol il demeura jusqu'a sa mort. Les curateurs de sa faillite
furent d’autres libraires impliqués comme lui dans I'affaire Saurin,
parmi eux Jan Van Duren et Pieter De Hondkt.

Sources

® D’Alembert, 1887 : D’Alembert, GEuvres et correspondances inédites de
d’Alembert, éd. Ch. Henry, Genéve-Paris.

® Basnage, 1719 et 1726 : Jacques Basnage, Annales des Provinces-Unies,
depuis les négociations pour la paix de Munster, La Haye.

® Bibliothéque germanique, ou Histoire littéraire de I’Allemagne et des pays
du Nord. Amsterdam, 1720-1741.

® Bibliothéque raisonnée des ouvrages des savans de I'Europe , Amsterdam,
1728-1753.

® Bouhours, 1691 : [Dominique Bouhours] , Entretiens d’Ariste et
d’Eugéne, Paris.

® Diderot et al., 1754 : Denis Diderot et al., Encyclopédie, ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers, Paris.

® Diderot et al., 1765 : D. Diderot et al., Encyclopédie, ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers, Neuchatel.

® Du Deffand, 1865 : Marie Du Deffand, Correspondance compléte de la



marquise Du Deffand, éd. M. de Lescure, 2 vol., Paris.

Formey, 1757 : Johann-Heinrich-Samuel Formey, Eloges des
académiciens de Berlin et de divers autres savans, 2 vol., Berlin.

Formey, 1761 : J.-H.-S. Formey (éd.), Choix de mémoires et abrégé de
I'histoire de ’Académie de Berlin, 4 vol., Berlin.

Frédéric i, 1790 : Frédéric II, Guvres complétes de Frédéric I1, roi de
Prusse, 17 vol., Berlin,

Hearne, 1885-1921 : Thomas Hearne, Remarks and Collections of
Thomas Hearne, 11 vol., Oxford.

Nouvelles de la République des lettres, Amsterdam, 1684-1689, 1699-
1710, 1716-1718.

Suard, 1820 : [Amélie Suard], Essais de mémoires sur M. Suard , Paris.

Autres références

Aarsleff, 1989 : Hans Aarsleff, « The Berlin Academy under
Frederick the Great », History of the Human Sciences, 2, juin 1989,
p. 193-206.

Berkvens-Stevelinck, 1983 : Christiane Berkvens-Stevelinck, « Les
Chevaliers de la Jubilation : magonnerie ou libertinage ? »,
Quaerendo, X111, 1, hiver, p. 50-73, et 2, printemps, p. 124-148.
Berthault, 1875 : E.-A. Berthault, J. Saurin et la prédication protestante
jusqu’a la fin du régne de Louis XIV, Paris.

Blanning, 1974 : Timothy C. W. Blanning, R eform and Revolution in
Mainz, 1743-1803, Cambridge.

Bodeker, 1990 : Hans Erich Bodeker, « Le café allemand au xviii

€ siécle : une forme de sociabilité éclairée », Revue d’histoire moderne
et contemporaine, 37, oct.-déc., p. 571-588.

Bots et Waquet, 1997 : Hans Bots et Francoise Waquet, La République
des lettres, Paris.

Brockliss, 2002 : Laurence W. B. Brockliss, Calvet’s Web : Enlightenment
and the Republic of Letters in Eighteenth-Century France, Oxford.

Cowan, 2004 : Brian Cowan, « Mr. Spectator and the Coffeehouse
Public Sphere », Eighteenth-Century Studies, XXXVIII, 3, p. 345-366.
Darnton, 1982 : Robert Darnton, The Literary Underground of the Old
Regime, Cambridge (Mass.) ; Bohéme littéraire et Révolution : le monde

des livres au Xviii © siécle, Paris, 1983.

Darnton, 1995 : R. Darnton, The Forbidden Best-Sellers of Pre-
Revolutionary France, New York-Londres.

Darnton, 1997 : R. Darnton, « George Washington’s False Teeth »,
New York Review of Books, 27 mars.

Douglas, 1975 : David Charles Douglas, English Scholars 1660-1730,

Westport ; 1" éd. Londres, 1939.

Eisenstein, 1992 : Elizabeth Lewisohn Eisenstein, Grub Street Abroad :
Aspects of the French Cosmopolitan Press from the Age of Louis XIV to the
French Revolution, New York-Oxford.

Ellis, A. 1956 : Aytoun Ellis, The Penny Universities. A History of the
Coffee-Houses, Londres.



Ellis, M. 2004 : Markman Ellis, The Coffee-House. A Cultural History,
Londres.

Gaberel et Des Hours-Farel, 1864 : Jean Gaberel et E. Des Hours-
Farel, Jacques Saurin : sa vie et sa correspondance , Genéve-Paris.

Gay, 1967-1970 : Peter Gay, The Enlightenment. An Interpretation, 2
vol., New York-Londres.

Goldgar, 1995 : Anne Goldgar, Impolite Learning. Conduct and
Community in the Republic of Letters, 1680-1750, Londres.

Goldsmith, 1988 : Elizabeth C. Goldsmith, « Exclusive Conversations » :
The Art of Interaction in Seventeenth-Century France, Philadelphie.
Goodman, 1986 : Dena Goodman, « Pigalle’s Voltaire nu : The
Republic of Letters Represents Itself to the World », Representations,
XVI, p. 86-109.

Goodman, 1994 : D. Goodman, The Republic of Letters : A Cultural
History of the French Enlightenment, Ithaca.

Grafton, 1985 : Anthony Grafton, « The World of the Polyhistors :
Humanism and Encyclopedism », Central European History, XVIII, 1,
mars, p. 31-47.

Green, 1986 : Vivian H. H. Green, « The University and Social Life »,
in L. Sutherland et L. Mitchell (éd.), The History of the University of
Oxford, V. The Eighteenth Century, Oxford, p. 309-358.

Grimsley, 1963 : Ronald Grimsley, Jean d’Alembert (1717-1783), Oxford.
Habermas, 1962 : Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit :
Untersuchungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft,
Neuwied ; LEspace public : archéologie de la publicité comme dimension
constitutive de la société bourgeoise, trad. de I'allemand par M. B. de
Launay, Paris, 1978 ; rééd. 1997.

Hahn, 1971 : Roger Hahn, The Anatomy of a Scientific Institution. The
Paris Academy of Sciences (1666-1803), Berkeley.

Harmsen, 2000 : Th. Harmsen, Antiquarianism in the Augustan Age :
Thomas Hearne 1678-1735, Oxford.

Jacob, 1981 : Margaret C. Jacob, The Radical Enlightenment. Pantheists,
Freemasons and Republicans, Londres-Boston-Sydney.

Jacob, 1984 : M. C. Jacob, « The Knights of Jubilation - Masonic and
Libertine - A Reply », Quaerendo, Xiv, 1, hiver, p. 63-75.

Jacob, 1991 : M. C. Jacob, Living the Enlightenment. Freemasonry and
Politics in Eighteenth-Century Europe, New York.

Kafker, 1988 : Frank Arthur Kafker, The Encyclopedists as Individuals :
A Biographical Dictionary of the Authors of the « Encyclopédie », Oxford.
Kafker, 1996 : Fr. A. Kafker, The Encyclopedists as a Group : A Collective
Biography of the Authors of the « Encyclopédie », Oxford.

Kale, 2004 : Steven D. Kale, French Salons : High Society and Political
Sociability from the Old Regime to the Revolution of 1848, Baltimore.
Kors, 1976 : Alan Charles Kors, D’Holbach’s Coterie : An Enlightenment
in Paris, Princeton.

Levine, 1977 : Joseph M. Levine, Dr. Woodward’s Shield : History,
Science and Satire in Augustan England, Berkeley-Londres.

Lougee, 1956 : Carolyn Lougee, Le Paradis des femmes : Women, Salons



and Social Stratification in Seventeenth-Century France, Princeton.
Mijnhardt, 1987 : Wijnandus W. Mijnhardst, Tot heil van 't Menschdom :
Culturele Genootschappen in Nederland 1750-1815, Amsterdam.
Mijnhardt, 1992 : W. W. M ijnhardt, « The Dutch Enlightenment :
Humanism, Nationalism and Decline », in M. Jacob et W. Mijnhardt
(éd.), The Dutch Republic in the Eighteenth-Century : Decline,
Enlightenment and Revolution, Ithaca, p. 197-223.

Philip, 1986 : Ian Philip, « Libraries and the University Press », in
L. Sutherland et L. Mitchell (éd.), The History of the University of
Oxford, V. The Eighteenth Century, Oxford, p. 725-755.

Porter et Teich, 1981 : Roy Porter et Mikuld$ Teich (éd.), The
Enlightenment in National Context, Cambridge, New York, Melbourne
et Cambridge.

Robertson, 1997 : John Robertson, « The Enlightenment above
National Context : Political Economy in Eighteenth-Century
Scotland and Naples », Historical Journal, 40, 3, p. 667-697.

Rogers, 1972 : Pat Rogers, Grub Street : Studies in a Subculture,
Londres.

Schlereth, 1977 : Thomas Schlereth, The Cosmopolitan Ideal in
Enlightenment Thought : Its Form and Function in the Ideas of Franklin,
Hume and Voltaire, 1694-1790, Notre Dame.

Sgard, 1976 : Jean Sgard et al. (éd.), Dictionnaire des journalistes (1600-
1789), Grenoble.

Stiitzel-Priisener, 1981 : Marlies Stiitzel-Priisener, « Die deutschen
Lesegesellschaften im Zeitalter der Aufklirung », in 0. Dann (éd.),
Lesegesellschaften und biirgerliche Emanzipation : Ein europdischer
Vergleich, Munich, p. 71-86.

Terrall, 1990 : Mary Terrall, « The Culture of Science in Frederick
the Great’s Berlin », History of Science, XXVIII, p. 330-364.

Terrall, 2002 : M. Terrall, The Man who Flattened the Earth : Maupertuis
and the Sciences in the Enlightenment, Chicago.

Van Den Berg, 1992 : W. Van Den Berg, « Literary Sociability in the
Netherlands, 1750-1840 », in M. Jacob et W. Mijnhardt (éd.), The
Dutch Republic in the Eighteenth Century : Decline, Enlightenment and
Revolution, Ithaca, p. 253-269.

Van Diilmen, 1992 : Richard Van Diilmen, The Society of the
Enlightenment : The Rise of the Middle Class and Enlightenment Culture in
Germany, trad. anglaise par A. Williams, Cambridge.

Venturi, 1972 : Franco Venturi, Italy and the Enlightenment. Studies in
a Cosmopolitan Century, Londres.

Vucinich, 1963 : Alexander Vucinich, Science in Russian Culture : A
History to 1860, Stanford.

Wagquet, 1994 : Frangoise Waquet, « LEspace de la République des
lettres », in H. Bots et Fr. Waquet (éd.), Commercium Litterarium :
Forms of Communication in the Republic of Letters 1600-1750,
Amsterdam, p. 175-189.

Wuthnow, 1989 : Robert Wuthnow, Communities of Discourse : Ideology

and Social Structure in the Reformation, the Enlightenment and European



Socialism, Cambridge (Mass.)-Londres.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDESSS

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie

CIEMNCES des savoirs, des techniques

SOCIALES et des croyances
Phle D ent Mumdrigus méthodes et outils
Mahon de la Recherche #n & o1 Harraing

pour "gdition structurée

/

CRES UNIVIRSITE 08 CAlN

[/

DNU enssib’

s t ras b our g doole nationale supérieure

whird A ignces de nlarmaticn
et des biblothégues

ANivA
W[ J B,

fondation
maison des
sciences

de 'homme

c=Pr-L
(AR

Contre Alexandre-Koyré

Histoing dhisy scherisi 1 chest technicpes
LISE E50 LSS RES-MBBN

® CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

® DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Espace privé et discours public : Thomas Hearne
	La République des lettres
	Nouveaux espaces : académies et journalisme
	Local et cosmopolite : François Bruys
	Autres espaces nouveaux : cafés, conversation et sphère publique
	Paris et le monde : d’Alembert
	Bibliographie
	Nos partenaires


