Les académies
confucéennes en Chine au

temps des Song ( x ©-xiii

€ siécle)

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 279-301

Hoyt Cleveland Tillman

Revenant sur la fondation des académies, Lii Zugian (1137-1181)

soulignait, au xii® siécle, que la reconnaissance et le soutien de I'Etat
distinguaient les académies des Song (960-1279) des institutions

antérieures :

Quand, au début de la dynastie, le peuple s’affranchit des
malheurs des guerres des Cinq Dynasties, les hommes
d’étude étaient encore peu nombreux. Avec le retour
progressif a la paix, la culture fleurit chaque jour davantage,
les anciens Confucéens (ru) se servirent des montagnes et
des déserts pour y enseigner, et les grands maitres se
comptaient par dizaines. Songyang, Yuelu, Suiyang et la
Grotte [du Cerf blanc] furent [des lieux] particuliérement
célebres, que I'on désignait dans 'empire comme les Quatre
académies. Les premiers empereurs de la dynastie, qui
vénéraient la doctrine confucéenne, leur distribuérent des

livres officiels, leur allouerent rangs et traitements, et leur

octroyérent des plaques horizontales [portant leur nom]".

Ces réflexions figurent dans le texte que Lii Zugian composa en 1180
pour célébrer la restauration de I'académie de la Grotte du Cerf blanc

(Bailudong shuyuan). Aprés un premier essor auxi® siécle, les
académies avaient décliné en raison de I'expansion a travers le pays
des écoles publiques officielles, jusqu’a ce que, a la fin du xif® siecle, des
lettrés, issus pour la plupart de la communauté confucéenne de
I'étude de la Voie (Daoxue), cherchent 2 les faire revivre?. Ces lettrés
fonctionnaires étaient trés attachés aux principes moraux et aux
valeurs sociopolitiques qui avaient cours dans leur milieu telles que le
travail sur soi, dans le respect des rites, en s’engageant a développer


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=189

des relations idéales dans une famille élargie et dans la communauté
locale, en ceuvrant avec allégeance pour étendre le pouvoir des Song et
la culture confucéenne a I'ensemble du monde chinois. Et ils I'étaient
d’autant plus que, a leurs yeux, le savoir et la morale étaient négligés
dans les écoles publiques tout entiéres vouées a la préparation des

étudiants aux examens officiels et au métier de fonctionnaire’. Et, si
leur fondation et leur restauration reposaient largement sur le soutien
du gouvernement, les académies et les lettrés fonctionnaires qui y
professaient entretenaient avec I'Etat une relation faite a la fois de
coopération et d’opposition. Lacadémie de Yuelu, qui comptait elle
aussi au nombre des « Quatre académies » les plus fameuses de
’'Empire, n’avait pas en matiére d’éducation confucéenne ’ancienneté
de la Grotte du Cerf blanc, mais elle fut la premiere a recevoir
I'appellation d’académie, en 976, un an avant que la Grotte ne fiit
reconnue officiellement. Sa restauration deux siecles plus tard,
en 1165, par Zhang Shi (1133-1180), servit de précédent a l'illustre Zhu
Xi (1130-1200) quand, entre 1179 et 1180, il entreprit de restaurer le
Cerf blanc. Quoique I'académie de la Grotte ne flt pas aussi novatrice
dans ses institutions que I'ont prétendu certains commentateurs, sous

I'égide de Zhu Xi, elle dépassa en renommeée Yuelu et devint largement

le modéle des académies des Song du Sud (1127-1279)%. Une
présentation générale de ces deux établissements est 2 méme de nous
éclairer sur ces lieux de savoir que furent les académies du temps des

Song et sur leur legs historique.

L’académie de la Grotte du Cerf blanc

Magnifiquement située de part et d’autre d’'un ruisseau et entourée
par la forét, 'académie de la Grotte du Cerf blanc fut construite sur
I'emplacement d'un temple bouddhiste, au pied des pics des Cing
Vieillards du mont Lu, dans la province du Jiangxi, a environ huit
kilomeétres de la cité de Nankang. Lhistoire et le nom de la Grotte en

tant que lieu consacré a I’étude remontent a la fin du viii® siécle, quand
un lettré s’y retira et lui donna le nom de I'animal qui partageait sa

retraite®. Ce n’est qu’en 977 que 'académie recut I'inscription officielle
portant son nom ainsi que des lots de livres pour sa bibliotheque.

Lexpansion des écoles publiques entre le xi® et le début du xii® siecle
conduisit a son abandon ; et lorsque, en 1179, Zhu Xi voulut la faire
revivre en tant que symbole du savoir confucéen, il dut louer les
services d'un blicheron pour en retrouver les ruines dans la forét.
Quand il arriva dans son poste de préfet deNankang, Zhu Xi
commenga par donner, une fois par semaine, des conférences a I’école
publique de la ville. Mais il fut dégu par la résistance qu’il rencontrait
pour détourner l'attention de son public de la préparation aux
examens officiels et pour 'amener a la culture personnelle des vertus

qu'il professait selon les classiques confucéens. Moins d’'un mois plus



tard, il demandait au gouvernement central de l'aider a restaurer
I'académie de la Grotte du Cerf blanc pour qu'une montagne ou
régnaient sans partage les temples bouddhistes et taoistes possédat un
lieu d’enseignement confucéen. Zhu Xi mit tant de détermination a
faire avancer son projet qu'il le fit aboutir en moins d’'un an. A Lii
Zugian qui I'avait aidé a obtenir I'aval et les aides du gouvernement, il
demanda de donner un récit officiel de la restauration, dont il fit
graver une version abrégée sur une stéle de pierre érigée dans
I'académie. Lii y déclarait que le but de I'entreprise était de répondre a
trois défis : la concurrence des bouddhistes et des taoistes,
I'amélioration du systéme éducatif et le développement du

confucianisme de I'étude de la Voie®. C’est cette académie qui, une fois
restaurée, devint un modele bient6t fameux. Bien qu’elle ait prospéré
et influencé le développement des académies de I'Asie orientale
pendant des siecles, si 'on excepte les cent cinquante-sept stéles et les
cinquante-sept calligraphies gravées sur des falaises qui furent écrites
au fil du temps par divers intellectuels, elle n’est plus aujourd’hui
qu'un musée centré sur la figure de Zhu Xi (comprenant le temple
historique ou il est honoré) - le tout situé dans un paysage
montagneux inscrit au patrimoine mondial.

Lacadémie de la Grotte du Cerf blanc est célebre pour la conférence
que Lu Jiuyuan (1139-1193), le plus renommé des orateurs de son

temps, y donna, en 1181, a l'invitation de Zhu Xi. « Chomme de bien

comprend le juste, ’'homme de peu comprend le profit”. » Expliquant

ce passage des Analectes de Confucius, il fit ce commentaire :

Ce que les hommes comprennent tient a leur pratique, et ce
qu'ils pratiquent tient a leurs aspirations. Si vous aspirez au
juste, votre pratique s’attachera au juste, et votre pratique
s’étant attachée au juste, vous comprendrez le juste. Si vous
aspirez au profit, votre pratique s’attachera au profit, et
votre pratique s’étant attachée au profit, vous comprendrez
le profit. C’est pourquoi il faut bien savoir distinguer les
aspirations de ’homme d’étude.

Tout en reconnaissant l'utilité du systéme des examens officiels, il
invitait les étudiants a ne pas le considérer comme la voie normale
pour devenir un homme de bien (junzi). Laisser sa volonté suivre cette
voie erronée serait trahir les sages et empécherait son esprit de se
consacrer aux affaires du pays et aux secours a apporter au peuple. 11
proposa ce défi a ses éléves :

Jespere sincérement que vous saurez réfléchir en
profondeur sur vous-mémes, que vous ne vous laisserez pas
devenir des hommes de peu, et qu’emplis de cette crainte
vous éprouverez une vive indignation pour la pratique du
profit et du désir. [J’espére que] vos aspirations

s’attacheront seulement au juste et que vous vous exercerez



en ce sens jour apreés jour - étudiant de maniere
approfondie, interrogeant de maniére précise, méditant
soigneusement, distinguant clairement, et le mettant
sérieusement en pratique. Si vous agissez de la sorte,
lorsque vous pénétrerez dans la salle d’examen, vos essais
refléteront le savoir des jours ordinaires comme le fond de
votre cceur, et vous ne serez pas en opposition avec les
sages. Si vous agissez de la sorte, lorsque vous tiendrez un
emploi public, vous remplirez vos devoirs, vous vous
dévouerez aux affaires, votre coeur ira au pays et au peuple,
et vous ne ferez pas de calculs personnels. Une telle

réussite n’est-elle pas digne d’'un homme de bien® ?

On dit que Zhu Xi fut si touché par les propos de Lu Jiuyuan qu'il
s'éventa malgré la fraicheur du temps et s’exclama, a lissue de la
conférence, que jamais ni lui ni ses étudiants n’en oublieraient la
lecon. 11 persuada I'orateur de coucher par écrit ses propos, qu’il fit

graver sur une pierre dans 'académie.

La Grotte du Cerf blanc doit surtout sa gloire aux « Reégles pour
I'étude » que Zhu Xi y fit afficher. Elles exhortaient les étudiants a
suivre les vertus confucéennes dans leurs relations avec leurs parents
et leurs amis. Rappelant quelles étaient les cinq relations humaines
fondamentales, elles proclamaient encore que « la seule chose qu’ils
avaient a apprendre » était de mettre en ceuvre la vertu appropriée a
chaque cas. Fort de laffirmation que le respect de ces vertus
constituait le fondement et le but de I’étude, Zhu Xi reconnaissait cing
facons d’y parvenir selon un enchainement qu’il considérait comme

essentiel (et qu'il reprenait de L’ Invariable Milieu [Zhongyong]) :

Ftudiez-le de maniére approfondie, interrogez-le de
maniére précise, méditez-le soigneusement, distinguez-le

clairement et mettez-le sérieusement en pratique.

Zhu Xi citait encore d’autres passages des classiques comme autant de
maximes soulignant ce qui était I'essentiel dans la culture de soi, la
conduite des affaires et les rapports avec les autres. Il affirmait en

commentant ces principes :

Les sages et les saints de I’Antiquité n’avaient pas d’autre
but en apprenant aux hommes a s’adonner a I'étude que de
les aider a saisir par la discussion le principe moral, afin
qu’ils cultivent leur personne et qu’ensuite ils 'appliquent

aux autres hommes.

Zhu Xi regrettait que, contre I'avis des sages, les étudiants de son
temps donnent la priorité a la mémorisation des textes et a la
recherche d’un emploi public. Les écoles avaient dii instituer, au fil des

siecles, des reglements pour les contraindre a ne pas s’attacher a des



choses aussi secondaires, qui allaient a I'encontre de leur culture
morale : les éleéves deZhu Xi pouvaient échapper a de telles
contraintes en cultivant les principes confucéens énoncés dans ses
Régles. Quand celles-ci furent affichées au linteau surmontant la porte

d’entrée, il invita ses étudiants « a les discuter entre eux, a les suivre,
9

et a s’engager a les faire observer” ».

Auxiii® siécle, le gouvernement des Song érigea en modeéle pour les
académies les « Régles pour ’étude » de Zhu Xi, qui s'était lui-méme
inspiré des reglements et des recommandations proposés par Li
Zugian. Outre l'invitation faite aux étudiants de cultiver les vertus
confucéennes dans leurs relations personnelles, Lii s’était occupé de
détails touchant a leur comportement et au déroulement des études,
et il semble queZhu Xi ait suivi son exemple en organisant des
travaux de groupe pour s’assurer que les étudiants se corrigeaient de

leurs fautes'®. Bien que les Régles soient une compilation de passages
des classiques exposant des principes généraux, Zhu Xi avait slirement
dans la pratique le souci des détails concernant la conduite des
étudiants et leur discipline d’étude.

Un ensemble de régles datant du xiii® siecle refletent les attentes de
Zhu Xi en matiere de comportement : en usage dans I'académie de la
Voie éclairée (Mingdao shuyuan) de Nankin, elles s’appuyaient sur les
régles de la Grotte du Cerf blanc. Outre les cérémonies pratiquées a
I'école chaque quinzaine, 'ensemble donnait aussi les grandes lignes a

suivre dans les études et la vie a 'académie :

® Tous les dix jours, le directeur viendra dans la salle et
rassemblera les étudiants titulaires qui recevront des fiches de
cours ; les conférences se dérouleront selon le réglement, trente-
huit d’entre elles portant sur les classiques et seize autres sur les
histoires ; toutes seront consignées sur un registre.

® Chaque mois se tiendront trois examens consistant en questions
sur les classiques dans la premiere décade, en questions sur les
histoires dans la deuxieme, et en une préparation aux examens
officiels dans la troisiéme. Ceux qui s’y illustreront par la forme
et par le fond seront inscrits sur le registre de perfectionnement
moral du dortoir.

® Un registre sera créé pour noter les progres moraux des
étudiants ; il sera tenu par le surveillant qui, au terme de trois
examens, rétrogradera les uns et élévera les autres.

e Qu'ils sortent ou qu’ils entrent, les étudiants titulaires devront
porter une robe longue.

® |l y aura un registre pour les demandes d’absence ; ceux qui
sortiront sans s’étre fait inscrire seront punis.

® Les lettrés admis a 'académie ne seront pas autorisés a aller au-
dehors briguer des faveurs en offrant des présents [aux

fonctionnaires locaux] ; les contrevenants seront jugés et punis



11

De telles regles donnent une idée de la rigueur du programme dans les
études académiques et les exercices moraux, aussi bien que dans les

régles vestimentaires et les exigences du comportement.

L’académie de Yuelu

Contrairement a la plupart des autres académies des Song, I'académie
de Yuelu a Changsha, dans la province du Hunan, se rapprochait d’'une
école publique. Fondée, en 976, par le préfet de Tan basé a Changsha,
en coopération avec I'élite locale, elle connut un temps de déclin avant
d’étre restaurée, en 996, par un nouveau préfet, qui adressa une
requéte au Collége impérial afin d’obtenir I'aide de I'’Etat pour elle et
ses soixante étudiants. L’empereur Zhenzong, qui portait grand intérét
aux académies et contribua a instaurer un climat favorable a leur
développement et a leur rayonnement, fit venir, en 1012, a la capitale,
le directeur de 'académie de Yuelu, Zhou Shi, pour qu'il professe au
College impérial. Mais Zhou Shi soupirait tant apres son académie de
Changsha que I'empereur le laissa s’en retourner en I'an 1015. Non
seulement il lui octroya des lots de livres de la Bibliotheque impériale,
mais il lui offrit une inscription ol sa main avait calligraphié les quatre

caracteres du nom de l'académie, dont il faisait 1'éloge en déclarant

qu’elle était pour le Hunan un foyer ol s’assemblaient les talents'?,

Forte d’'un tel soutien, 'académie vit sa renommée s’étendre et elle
devint le centre, au Hunan, d’une école du confucianisme de I’étude de
la Voie. Bien que cette école ait atteint son zénith au temps ot Zhang
Shi y enseignait, elle tendit a incorporer des idées de Zhu Xi lorsque,
devenu préfet de Tan, il aida a la restauration de I'académie, puis
lorsqu'il revint y donner des conférences en 1194. Cette évolution fut
facilitée par la visite de trois mois que Zhu Xi avait rendue a Zhang Shi,
en 1167, et par I'enseignement que les deux amis avaient dispensé
ensemble dans la salle de conférences de I'académie. Et si Yuelu se
laissa porter par les courants intellectuels en vogue au temps des
Ming (1368-1644), puis des Qing (1644-1911), son administrateur
d’aujourd’hui, Zhu Hanmin, est un descendant de Zhu Xi en méme
temps que 1'un des meilleurs spécialistes chinois de son ancétre. Elle
n'en continue pas moins de révérer I'héritage de Zhang Shi et la
tradition du savoir propre au Hunan.

La surveillance des académies par le gouvernement et I'aide qu'il leur
apportait augmenterent au fil des siécles selon un processus que les
historiens ont qualifié d’étatisation (officialization)- processus qui
atteignit logiquement son point extréme quand, dans la premiére
moitié du xx° siécle, toutes les académies recurent I'ordre de devenir

des écoles modernes proposant un cursus moderne. Bien que



I'académie de Yuelu efit, par trois fois, changé de dénomination en
vingt-trois ans, son nom et ses statuts se fixérent, en 1926, quand elle
fut intégrée dans I'Université du Hunan, qui était devenue un
établissement d’enseignement général axé sur les techniques de

I'ingénieur et les sciences naturelles.

En raison du prestige et de I'importance culturelle de la région du
Hunan, l'académie de Yuelu fut préservée et restaurée au fil des
siecles ; elle est sans doute aujourd’hui I'académie historique la mieux
conservée de Chine. Ses batiments du temps des Song furent détruits
lors de la conquéte de Changsha par les armées mongoles des Yuan,
en 1275, quand les huit ou neuf dixiémes des maitres et des étudiants
de l'académie périrent en la défendant. Bien que le portail de pierre et
ses deux lions sculptés remontent a ladynastie des Ming,

I'architecture actuelle date, pour I'essentiel, des xviii® et xix® siécle, et
une restauration en a commencé au début des années 1980. Les divers
travaux entrepris au long de ses mille ans d’histoire ont su préserver
beaucoup de son caractere et de 'agencement hérités des Song ; et, si
'on omet les installations modernes comme les éclairages électriques,
I'environnement matériel de 'académie tel qu’on le voit aujourd’hui
est, dans I’ensemble, en accord avec les textes aussi bien qu’avec les
vestiges et les reconstructions des autres académies de Chine. Aussi sa
description peut-elle nous aider a imaginer ce qu’étaient la vie et
I’étude dans un établissement d’éducation confucéenne d’autrefois en

Asie orientale.

Lacadémie est située sur une pente au pied du mont Yuelu, le long de
la rive ouest de la riviere Xiang, presque en face des faubourgs de
Changsha. Comme pour les autres académies, la beauté du cadre et la
tranquillité nécessaire a 1'étude tinrent une place importante dans le
choix du site. La montagne offre une vue imprenable sur la riviere et
la ville. Elle servit jadis aux taoistes de lieu de retraite et d’isolement,
et des bouddhistes commenceérent d'y construire des temples dés

I'an 268. Au viii® siécle, des adeptes de Confucius lisaient les classiques
dans des cabinets de travail installés a flanc de coteau, si bien que
I'endroit devint peu a peu 'emplacement d'une premiére académie

confucéenne.



Figure 1. Le portail en pierre de la dynastie des Ming, qui
conduit au temple de Confucius rattaché a 'académie de
Yuelu ; les deux caracteres « Sheng yu », au-dessus du
portail intérieur, rappellent aux pelerins qu’ils ont

pénétré dans le sanctuaire du Sage.

La partie de l'ancienne académie que l'on rencontre d’abord en
montant depuis 1'Université du Hunan comprend I'Etang pour
abreuver les chevaux (Yinma chi) et le pavillon Fengyu. La légende
raconte qu'en 1167 'étang fut asséché par les montures de plus de
mille personnes venues écouter Zhu Xi et Zhang Shi professer et
débattre ensemble. Lacadémie proprement dite est ceinte par un haut
mur blanc, coiffé de briques noires, tandis que des murs intérieurs et
des batiments la divisent en autant de cours et d’espaces fermés. Les
académies étaient disposées selon le style traditionnel avec cours,
propre aux habitations des grandes familles, et de maniere assez
semblable a I'enclos d’'un temple ou d'un batiment officiel. Lentrée se
faisait par la porte principale conduisant a la premiére des cours
entourée de batiments sur quatre cdtés. Au lieu d’étre centrées sur la
salle duBouddha, les académies 1'étaient sur la salle accueillant les

cérémonies et les conférences confucéennes.



Depuis la dynastie des Qing, un portail extérieur conduit dans une
grande cour dominée par une scéne de théitre aux toits de tuiles
arqués dans le style propre a la région du Hunan. Les temples
bouddhistes et taoistes offraient souvent de semblables facilités
permettant de donner des représentations en '’honneur des divinités
et de drainer des foules de fidéles avec, de la méme maniére, une scéne
tournée vers la salle principale, qui apparait ainsi de dos lorsqu'on
franchit le portail extérieur. Sur les murs intérieurs, de part et d’autre
de la scene, sont peints deux grands caracteres dorés, de trois metres
de haut chacun : le caractére de la bonne fortune (fu) tracé par un
directeur de 'académie de I'époque, et celui de la longévité (shou) di a
un visiteur taoiste. Ces caractéres qui se répondent, tout comme les
hexagrammes des plafonds, traduisent a la fois I'influence réciproque
des cultures confucéenne et taoiste et la demande grandissante qu’il y
avait, a la fin de I'Empire, pour des divertissements populaires.
D’autres peintures ornant le plafond représentent divers thémes tirés
de piéces qui furent jouées ici. Le nom méme de la scéne, Hexi (I’Aube
glorieuse), n’en évoque pas moins 'héritage de Zhang Shi et de Zhu Xi.
Lors de leur fameuse rencontre de 1167, les deux hommes
contemplerent ensemble un lever de soleil depuis le sommet du mont
Yuelu qui domine I'académie ; apres quoi une terrasse couverte fut
construite, que l'inscription lapidaire composée par Zhu Xi désigne
comme la scéne de I’Aube glorieuse. Bien que 1'on puisse se demander
si Zhu Xi et Zhang Shi auraient approuvé les spectacles frivoles qui s’y
donnaient, détournant I'attention des étudiants de 1’étude de leurs
textes, le nom de la scéne n’en resta pas moins attaché a leur souvenir.
Apreés avoir admiré les plus ornés des toits arqués de la scene, le
visiteur, d’'un simple demi-tour, se trouve en face de la porte

principale de 'académie proprement dite.

Figure 2. L’axe principal de 'académie de Yuelu depuis la



cour de la salle de conférences, tel qu’il apparait, a travers
la seconde porte, quand on se retourne vers la premiere
porte, avec dans le lointain la scéne de I’Aube glorieuse.
L'inscription fait allusion au fameux bois de fréne du
bassin des riviéres Xiao et Xiang utilisé dans la
construction de I'académie, et donc implicitement aux

hommes de talent de la région.

En montant les marches de I'entrée principale, son regard va a la piece
de bois posée en avant a I'horizontale avec, sous ses yeux, les quatre
caractéres d’'or « Académie de Yuelu » (Yuelu shuyuan), selon la
calligraphie de I'empereur Zhenzong des Song. Une paire de sentences
apposées sur les montants de la porte proclament que ce lieu est un
« Foyer unique de talents au pays de Chu » et qu'ils y sont « Plus
abondants ici qu’ailleurs ». Tirées duCommentaire de Zuo et des
Analectes de Confucius, elles entendent signifier, sans s’embarrasser du
contexte, que, depuis I’Antiquité classique, les talents ont fleuri dans la
région. La porte principale franchie, on pénétre dans une cour plus
vaste que divise en deux une deuxieme porte, avec une partie avant
servant a accueillir et a raccompagner les hdtes et une partie
principale faisant face a la salle de conférences.

Les quatre caracteres de la plaque suspendue au-dessus de cette porte
proclament : « Salle de conférences de la montagne célebre ». Le seuil
une fois franchi, on peut voir I'axe principal de I'académie avec, en
arriére-plan au loin, la scéne de I’Aube glorieuse. Au temps des Song,
la salle des rites et 'autel de Confucius se trouvaient ici ; puis, en 1507,
un ensemble de batiments destinés a servir de temple dévolu au culte
de Confucius fut construit dans une cour adjacente au nord. Uendroit

devint alors la deuxiéme entrée comprenant plusieurs piéces. La

modification apportée au xvi® siecle donna plus d'importance a la salle
de conférences principale qui domine cette cour et se situe au milieu
de I'axe de I'académie.

La salle, spacieuse et ouverte a I'est, est encombrée de calligraphies
exhortant les éléves a étudier et a cultiver les vertus confucéennes.
Deux inscriptions horizontales, placées en évidence sur le haut des
solives centrales, furent offertes par les deux plus puissants
souverains des Qing au cours de leurs tournées dans les provinces
méridionales. Lune, due a Kangxi (1622-1722), encourage les étudiants
par ces mots : « Létude nourrit les dons naturels » ; l'autre, due a
Qianlong (1736-1795), qualifie I'académie de héraut de « La Voie
orthodoxe confucéenne dans le Sud ». Linscription de Qianlong est
d’origine, celle de Kangxi est une copie. Parmi les inscriptions figurant
le long des murs nord et sud, on trouve huit grands caractéres gravés
sur des pierres noires, d’environ deux metres de haut chacune,
enchissées a méme le mur, et dont les quatre premiers sont réputés
avoir été calligraphiés parZhu Xi lors de sa visite en1167. Ils



proposent en deux sentences un résumé des principes guidant
I'académie : « loyauté, piété filiale, pureté et honnéteté » ; « ordre et
sérieux ». Sur une tribune dominant la salle trénent deux chaises vides
pour les maitres, en une évocation symbolique de Zhu Xi et de Zhang
Shi. De la tribune, les deux hommes pouvaient s’adresser a I'assemblée
des étudiants, assis derriere des pupitres ou de petites tables leur
permettant de prendre des notes avec leur pinceau a encre. La partie
avant de la salle de conférences, orientée vers 'est, ne comporte pas
de mur, ce qui permettait d’accueillir les flots de la foule qui venait
assister aux conférences spéciales. Selon une tradition conservée a
'académie, plus de mille personnes vinrent écouter les conférences de
Zhu Xi. Mais, plutdt que de donner de grandes conférences, Zhu Xi et
la plupart des maitres préféraient enseigner en répondant de temps a
autre aux questions de petits groupes d’étudiants. Et plus qu'a des
conférences, les disciples occupaient le plus clair de leur temps, jour
apres jour, a lire et mémoriser des textes, et a les discuter entre eux.
Méme dans les académies, les débats publics, tels qu'ils se pratiquaient
couramment dans la Gréce ancienne, étaient rares en Chine : les
étudiants en Asie orientale se contentaient généralement d’écouter
leur maitre ; et, quand les maitres « débattaient » avec I'un ou avec
l'autre, ils le faisaient habituellement par le moyen d’'un échange de
lettres. Dans les mois qui précédérent la visite de Zhu Xi et sa premiére
conférence, Zhang Shi écrivit un texte de présentation historique de
'académie, reproduit aujourd’hui sur le grand écran qui sert d’arriere-

plan a la tribune.

Ecrite pour célébrer la restauration de 1165, la présentation de Zhang
Shi proclame que les objectifs de la philosophie guidant I'académie
vont au-dela de la préparation aux examens officiels : 'éducation vise
a cultiver les talents de lindividu par le moyen des vertus

confucéennes :

Comment serait-ce de faire vivre et bavarder ensemble les
étudiants en escomptant simplement succeés aux examens
et carrieres lucratives ? Comment serait-ce de leur
apprendre la seule maitrise du verbe et de I'écrit ? 1l s’agit
de former des talents afin de transmettre la Voie et de
secourir le peuple. [...] En quoi consiste [le savoir] transmis
[par Confucius] ? En la vertu d’humanité, qui est celle du
ceeur de 'homme, celle qui guide la nature humaine,
détermine la destinée de 'homme, dirige l'empire et

gouverne la myriade des étres'>.

Zhang ne recommandait pas simplement de distinguer clairement
entre intégrité et intérét égoiste, il voulait que le savoir servit au
gouvernement du monde et ne se perdit pas en spéculations
philosophiques. Parmi les autres inscriptions lapidaires notables
figurant sur les murs, on trouve les reglements de 'académie tels qu'il

\ 7

furent arrétés sous les Qing, avec leurs exhortations a étudier avec



diligence et a cultiver les vertus confucéennes.

Sur les c6tés nord et sud de la cour de la salle de conférences se
trouvent les deux longs batiments qui servaient de dortoirs aux
étudiants et au personnel enseignant. Le directeur d'une académie
disposait d’'une chambre et d’'un cabinet de travail, habituellement
situés dans une cour séparée ; a Yuelu, il résidait méme dans une
construction distincte, le cabinet des Cent Printemps, qui se trouvait
dans un jardin au sud, derriere le mur de l'enceinte de la salle de

conférences et des dortoirs. On dit que, a la fin duxii® siecle,
I'académie comptait un millier d’étudiants et vivait des sept cents

acres de terre qui lui étaient rattachées'®. En plus de leur salaire
mensuel, les enseignants et le personnel recevaient une rémunération
journaliére. Nous savons par la liste des dépenses d'une autre
académie des Song, I'académie de la Voie éclairée, que les étudiants
touchaient eux aussi salaires et indemnités pour leur éclairage et leur
nourriture, et qu'en hiver des mesures de charbon étaient fournies

aux dortoirs'®, Les serviteurs ou les employés, tels que le portier et les
cuisiniers, résidaient dans des chambres a proximité de I’entrée
principale ou de la cuisine. Le réfectoire et la cuisine occupaient
généralement une piece sur le c6té de 'une des cours. Les étudiants
mangeaient souvent ensemble, et un étudiant marié devait
abandonner sa femme et sa famille a son entrée a I'académie. La vie en
dortoir et les repas en commun visaient a accroitre le sens de
'apprentissage en groupe dans une camaraderie partagée. Créer des
liens de camaraderie entre compagnons ayant des valeurs et des
obligations communes fut 'un des plus grands succes de ces lieux de

savoir dirigés par les confucéens de I’étude de la Voie.

Derriére la salle de conférences, un pont donne acces a une cour, que
domine le batiment de la bibliotheque. Ce pont surplombe un vaste
bassin qui ne contribuait pas seulement a la beauté des lieux, mais
servait aussi a protéger la bibliothéque en cas d’incendie dans les
dortoirs ou dans la salle de conférences. Il était habituel que des
bassins se trouvent pres des bibliothéques, leurs réserves d’eau étant
toujours prétes a lutter contre le feu qui menagait en permanence des
batiments aux structures de bois. Dans les années qui suivirent la
construction de la bibliotheque, I'empereur Zhenzong des Song offrit
des livres, dont en particulier la série des classiques confucéens ;
plusieurs siécles apres, l'empereur Kangxi des Qing donna un
ensemble des classiques et des histoires dynastiques appartenant a la
collection impériale. Bien que, sous ladynastie des Ming, la
bibliothéque portit un nom la rattachant aux classiques confucéens,
elle fut pendant la plus grande partie de son histoire marquée par le
souvenir de ces dons augustes et était connue sous l'appellation de
Pavillon des livres impériaux (Yushu lou). Au xviii® siécle, elle abritait
vingt mille ouvrages, nombre énorme pour la bibliotheque d'un
établissement académique. Une telle richesse de textes contribua a



enrichir la vie intellectuelle des lieux et éleva le niveau de 1'étude au
Hunan. La bibliothéque n’était pas seulement un dépét de livres, elle
servait aussi de lieu d’instruction supplémentaire. Le long des murs de

la cour, des couloirs couverts offraient leur ombre aux lecteurs.

Figure 3. Bibliotheque de 'académie Yuelu, appelée le

« Pavillon des livres impériaux ».

Quand le visiteur tourne le dos a la bibliothéque, son attention est
attirée par une série de batiments situés a gauche et au nord de la
cour ; plusieurs de ces huit structures sont des autels ou les étudiants
vénéraient des philosophes associés au savoir orthodoxe ainsi que les
plus grands maitres de l'académie. Bien que ces constructions ne
remontent qu’aux Yuan et aux Ming, il faut se souvenir que les rituels
de vénération de la plupart de ces hommes faisaient partie de la
routine quotidienne aussi bien que des cérémonies spéciales qui
ponctuaient la vie des académies des Song comme celle de Yuelu. En
effet, la vénération des sages et des saints qui relevaient de leur école
fut I'une des raisons principales qui poussérent les confucéens de
I'étude de la Voie a dépenser tant d’énergie a créer et développer les
académies. Ainsi, selon le témoignage de I'un des éléves que Zhu Xi
accueillit au cabinet du Bosquet de bambous (Zhulin jingshe) qu'il fit
construire en1194 dans la province duFujian, les étudiants
participaient-ils a des rites quotidiens dans la Salle des images
(yingtang) ainsi que devant la tablette et la statue de Confucius :

Chaque matin, le Maitre se levait tot, tandis que les
étudiants de l'académie enfilaient leur robe, puis se
rendaient devant la Salle des images ou ils sonnaient la
cloche et attendaient qu'il parit. La porte une fois ouverte,
le Maitre pénétrait dans la salle et conduisait les étudiants,



rangés en ordre, a faire révérence et briiler de I’encens, puis
il se retirait aprés de nouvelles révérences. Lun d’eux se
rendait a I'autel du Dieu du sol pour briler de I'encens et
faire révérence. Apres quoi, accompagnant le Maitre dans le
pavillon, nous faisions révérence devant la statue de

I'’Ancien Sage avant de nous asseoir dans la salle de
6

conférences de 'académie’®.
Lemploi de I'expression « Salle des images » suggere que l'on y
vénérait des portraits de saints prédécesseurs avant de gagner un
autel particulier dédié a l'ancien sage et premier des maitres,
Confucius.

Lendroit de I'académie de Yuelu dévolu a la vénération des saints
abritait aussi des autels distincts dédiés a Zhou Dunyi (1017-1073), aux
fréres Cheng Hao (1032-1086) et Cheng Yi (1033-1107), aZhu Xi et
Zhang Shi, ainsi qu'aux six maitres fondateurs de 'académie. Sous les
Song, les confucéens de I'étude de la Voie construisirent de nombreux
autels pour honorer Zhou Dunyi et les fréres Cheng comme les
fondateurs de leur école, auxquels ils adjoignaient parfois quelques
autres grandes figures du confucianisme des Song du Nord et des Song
du Sud. Particulierement remarquable est 'autel spécialement dédié a
Zhu Xi et a Zhang Shi, a la fois comme professeurs de 'académie de
Yuelu et comme chefs de la tradition orthodoxe au Hunan. Un petit
temple attenant a la salle de conférences fut érigé a leur intention au
moins des 1314, un an aprés que la dynastie mongole des Yuan (1260-
1368) eut rétabli le systéme des examens et suivi le précédent des Song
du Sud en imposant les commentaires de Zhu Xi comme base du
programme. Bien qu'au départ les deux maitres aient partagé 'autel
avec quelques autres grandes figures de I'académie, Zhu Xi et Zhang
Shi se virent conférer un autel spécial pour eux deux en 1494, tandis
qu’une construction séparée était élevée pour les six autres maitres
ayant joué un role de premier plan dans la fondation et le
développement de l'académie. Des autels dédiés azhu Xi

commenceérent d’apparaitre au xiii® siecle dans diverses académies et
écoles, qu’elles lui aient été associées ou qu’elles aient accueilli de ses
disciples.

Lors de la rencontre de Zhu Xi et de Zhang Shi, la plupart de leurs
discussions se tinrent au cabinet des Cent Printemps, la résidence du
directeur de l'académie. La tradition veut qu'ils aient siégé dans la
véranda dominant le bassin et que, tout en écoutant s’y déverser 'eau
venue des sources de la montagne, ils aient discuté de sujets comme la
vertu d’humanité et L'Invariable Milieu. Uon dit méme qu’il arriva une
fois que les deux philosophes fussent si habités par leur sujet qu’ils
discutérent sans interruption de ce classique pendant trois jours et
trois nuits. Quelques-uns des commentaires de Zhu Xi sur cet ouvrage,
dont il fit 'un des quatre classiques fondamentaux connus sous le nom

de « quatre livres », furent gravés avec sa calligraphie sur une pierre,



aujourd’hui conservée, non loin de la, dans la Galerie des steles. Elle
fait partie, avec une autre pierre reproduisant sa calligraphie, des
treize steles les plus précieuses de Yuelu ; vingt-sept autres ont été
récemment gravées pour conserver des textes historiques sur
I'académie. La plus précieuse par sa valeur documentaire se trouve
dans un petit pavillon spécial situé dans la partie sud du jardin. 1l s’agit
de la « stele du Temple du mont Yuelu », qui fut gravée en I'an 730 par
un lettré, calligraphe et graveur de sceaux, Li Yong. Le jardin continue
doffrir aux étudiants d’aujourd’hui un bel endroit pour étudier ou

tenir conversation entre esprits pleins de curiosité.

La visite de Zhu Xi et son empreinte sur la tradition confucéenne sont
également célébrées aux alentours de I'académie. Outre le point de
vue couvert que Zhu Xi et Zhang Shi firent construire au sommet de la
montagne de Yuelu et d’ou ils contemplérent ensemble le lever du
soleil, citons le refuge estival qui servit de résidence a Zhu Xi pendant
sa visite et qu'un fonctionnaire du gouvernement central servant a
Changsha avait édifié, trois ans plus tét, au-dessus de la partie boisée
de la montagne. Zhu et Zhang composerent ensemble un poéme
intitulé Chaumiére de montagne. La maison fut détruite au cours des
guerres de la fin des Song ; mais, en 1840, le directeur de 'académie fit
construire au méme endroit une nouvelle résidence qu’il nomma « la
Chaumiére de montagne » en souvenir de Zhu Xi. Un autre site
célébrant  indirectement Zhu Xi est le pavillon Zibei qu'un
fonctionnaire en poste a Changsha édifia en 1688, deux cents métres a
I'est de 'académiie, a I'intention des pelerins désireux de se reposer. Le
pavillon tirait son nom d’une réminiscence de L'Invariable Milieu, qui se

rappelait ainsi au souvenir des pélerins :

La Voie de 'homme de bien est semblable a un voyage au
loin : on part du point le plus proche ; elle est semblable a
I'ascension d’une hauteur : « On part du point le plus bas »

(zibei) V.

Le statut spécial accordé a Zhu Xi se manifestait aussi dans le temple
de Confucius. Sous lesSong, un petit temple occupait 'emplacement ot
se trouve aujourd’hui la deuxieme porte d’entrée ; en I'an 1507, sous
les Ming, un ensemble distinct fut construit, dont les salles servirent
de temple de Confucius. Bien que chaque académie possédat un autel
dédié a Confucius et qu’au temps des Song la plupart des écoles fussent
disposées autour d'un temple de Confucius, ce qui leur valut
I'appellation d’« écoles du temple », 'académie de Yuelu avait la
particularité de posséder un temple de Confucius adjacent formant un
ensemble architectural complet. A I'entrée principale, prés d’'un angle

de I'ensemble, se trouve un portail de pierre datant du xvi® siécle. Des
inscriptions sur la pierre font I'éloge de Confucius : « Sa vertu est a la
mesure du ciel et de la terre » ; « Sa Voie s'étend de '’Antiquité
jusqu'au présent ». On y trouve aussi une paire de lions en pierre

montant la garde ; un mur formant écran se dressait 1a jadis, qui



empéchait tout acces direct a la salle consacrée. Le batiment principal
abrite des images de Confucius et de ses disciples, les « dix sages
philosophes », tandis que les tablettes des esprits des principaux
hérauts de sa doctrine au long des siecles sont disposées dans les
couloirs latéraux de la cour principale.

Auxiii€ siecle, le gouvernement des Song accorda a Zhu Xi et Zhang
Shi une place dans les couloirs latéraux du temple de Confucius ; puis,
tandis que celui de I'académie de Yuelu était construit sous les Ming,
la mémoire de Zhu Xi commengait son ascension ; et, en 1712, sa

tablette était placée dans la salle principale, dite du Grand

Accomplissement, a la suite des « dix sages philosophes'® ». Ainsi,
quand ils rendaient hommage a Confucius, les étudiants pouvaient-ils
voir la prééminence de Zhu Xi dans les rites officiels comme dans la
tradition de leur académie. Et si Zhu Xi fut a I'origine I’héte de Zhang
Shi, il finit par acquérir un statut égal et méme supérieur au sien a la
fois dans la tradition de I'académie de Yuelu et dans laffirmation
d’une orthodoxie d’Etat fondée sur ses enseignements.

Lévolution d’ensemble des autels des académies comme du temple de
Confucius est a I'image de la place prise par I'orthodoxie de Zhu Xi
dans le programme des examens officiels. Ces développements
traduisent aussi I'étatisation grandissante des académies au fur et a
mesure que le gouvernement central se préoccupait de les surveiller et
que celles-ci devenaient de plus en plus dépendantes du soutien et des
aides de I'Etat. De la méme facon, et bien que la recherche moderne ait
montré la diversité des influences autres que celle de Zhu Xi dans

I'expansion et le développement des académies sous les Song, sa

marque en a dominé le mouvement dans la plupart des cas'®. Certes, 2
la fin de I'époque des Ming, les deux académies de la Grotte du Cerf
blanc et de Yuelu ont subi I'influence du courant intellectuel de Wang
Yangming puis, sous les Qing, celle de la critique textuelle dite « de
'école des Han », mais les traditions et le programme des académies,
comme l'orthodoxie officielle, n’en demeurérent pas moins enracinés

dans I'enseignement de Zhu Xi.

Notes

1. Lii Donglai wenji (éd. 1937), p. 138-139 ; Walton, 1999, p. 25-26. Outre
I'histoire des académies par Linda Walton, voir Deng Hongbo (Deng,
2004).

2 .Sous les Song, le Daoxue rassemblait une communauté
sociopolitique beaucoup plus large que ne le faisaient la philosophie
ou l'orthodoxie des fréres Cheng et de Zhu Xi ; toutes deux font partie
de cet ensemble que certains désignent du terme vague de

« néoconfucianisme ». Voir Tillman, 1992a.



3. Sur les différences avec les écoles publiques, voir Lee, 2000 ; Davis,
1995. Sur la culture des examens, voir Chaffee, 1985a ;Lee, 1985 ;
Elman, 2000.

4. Walton, 1999, p. 32-35. Voir aussi Chaffee, 1985b.

5. Sauf mention expresse, tout ce qui touche a I'académie de la Grotte
se fonde, en premier lieu, sur les textes et les photographies de
I'ouvrage de Zhu Hanmin (Zhu, 2002), avec une introduction en
anglais par Thomas Lee, et, en second lieu, sur I'article de Wing-tsit
Chan (Chan, 1989).

6. Tillman, 1992b, p-109-111 et 114.

7. Lunyu, 4-16.

8. Lu Jiuyuanji, éd. 1980, p. 275-276.

9. Zhuziji, p. 3893-3895 ; De Bary, 1999, vol. 1, p. 742-744.

10. Tillman, 1992a, p. 112-114.

11. Jiankang zhi, 29 / 5b-6a ; Walton, 1999, p. 2-3.

12. Sauf mention expresse, ma présentation de 'académie de Yuelu est
fondée sur I'ouvrage de Zhu Hanmin (Zhu, 2002) et sur le CD-ROM
« Qiannian xuefu » édité par I'Institut culturel de I'académie de Yuelu
de I'Université du Hunan, ainsi que sur mes recherches effectuées sur
place en décembre 2004 grace au soutien de ’American Academy of
Learned Societies. Ma compréhension des choses doit aussi a la
générosité de Zhu Hanmin et de ses collegues.

13. Nanxuan ji, 10 / 1b ; Walton, 1999, p. 33-34.

14. Walton, 1999, p. 36.

15. Jiankang zhi, 29 / 5a-5b ; Walton, 1999, p. 217.

16. Zhuzi yulei, p. 2674.

17. Zhongyong [L'Invariable Milieu], 15.

18. Huang, 1994 ; Wilson, 2002, p. 83, 85.

19. Pour la diversité, voir Walton, 1999, spécialement p. 56-70 ; pour
une vue plus centrée sur Zhu Xi, voir Zhu, 2002, et Lee, 2000.

Bibliographie

Sources

® Jiankang zhi :Zhou Yinghe, Jingding Jiankang zhi [Monographie de
Jiankang compilée par ordre impérial], in Song Yuan difangzhi congshu
[Collection de monographies locales des Song et des Yuan], Taibei, 1980.

® Ly Jiuyuan ji :Lu Jiuyuan, Lu Jiuyuan ji [Recueil de Lu Jiuyuan] , Pékin,
1980.

® Lii Donglai wenji : Ll Zugian, Lii Donglai wenji [Recueil en prose de Lii
Donglai], édition du Congshu jicheng [Collections réunies], Shanghai,
1937.

® Lunyu, 4-16.

® Nanxuan ji : Zhang Shi, Nanxuan ji [Recueil de Nanxuan], édition du
Siku quanshu [Bibliothéque impériale des quatre trésors], Taibei, 1986.

® Zhongyong [L'Invariable Milieu], 15



® Zhuzi yulei : Zhu Xi, Zhuzi yulei [Propos classés de maitre Zhu], Pékin,
1986.
® Zhuziji : Zhu Xi, Zhuzi ji [Recueil de maitre Zhu], Chengdu, 1996.

Autres références

® Chaffee, 1985a : John W. Chaffee, The Thorny Gates of Learning in Sung
China : A Social History of Examinations, Cambridge.

® Chaffee, 1985b : J. W. Chaffee, « Chu Hsi and the Revival of the
White Deer Grotto Academy, 1179-1181 A.D. », T'oung pao, 71, p. 40-
62.

® Chan, 1989 : Wing-tsit Chan, « Chu Hsi and Academies », in W. Th.
De Bary, J. W. Chaffee (éd.), Neo-Confucian Education : The Formative
Stage, Berkeley, p. 389-413.

® Davis, 1995 : Richard Davis, « Custodians of Education and
Endowment at the State Schools of Southern Sung », Journal of Sung-
Yuan Studies, 25, p. 95-119.

® De Bary, 1999 : W. Theodore De Bary (éd.), Sources of Chinese
Tradition, New York.

® Deng, 2004 : Deng Hongbo, Zhongguo shuyuan shi [Les académies de
Chine], Shanghai.

® Elman, 2000 : Benjamin A. Elman, A Cultural History of the Civil Service
Examinations in Late Imperial China, Berkeley.

® Huang, 1994 : Huang Jinxing, You ru shengyu [Les meilleurs entreront
au royaume des Sages], Taibei.

® lee, 1985 : Thomas H. C. Lee, Government Education and Examination in
Sung China, Hongkong,.

® lee, 2000 : Th. H. C.Lee, Education in Traditional China : a History,
Leyde.

® Tillman, 1992a : Hoyt Cleveland Tillman, Confucian Discourse and Chu
Hsi’s Ascendancy, Honolulu.

® Tillman, 1992b : H. Cl. Tillman, « A New Direction in Confucian
Scholarship : Approaches to Examining Differences between Neo-
Confucianism and Tao-hsueh (Daoxue) », Philosophy East and West,
42,3, p. 455-474.

® Walton, 1999 : Linda Walton, Academies and Society in Southern Sung
China, Honolulu.

e Wilson, 2002 : Thomas A. Wilson (éd.), On Sacred Grounds : Culture,
Society, Politics, and the Formation of the Cult of Confucius, Cambridge
(Mass.).

® Zhu, 2002 : Zhu Hanmin (éd.), Zhongguo shuyuan [Les académies de
Chine], Shanghai.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les



domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances

ave meéthodes et outils
CALR pour 'édition structurée

F ] [ i
Mahon de Ly Recherche en Soense B
CRES UNIVIRSITE B§

[/

DNU enssib’

s t P 0 5 b D U P g toole nationals supérieurs

whird A ignces de nlarmaticn
et des biblothégues

ANivMA
WS J B,

fondation
maison des
sciences

de I'homme

c=Pr-L

(AR
Centre Alexandre-Koyré

Histoing dhisy scherisi 1 chest technicpes
LISE E50 LSS RES-MBBN

e CONCEPTION :

EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	L’académie de la Grotte du Cerf blanc
	L’académie de Yuelu
	Bibliographie
	Nos partenaires


