
Les académiesLes académies
confucéennes en Chine auconfucéennes en Chine au

temps des Song ( temps des Song ( xx  ee--xiiixiii
ee siècle) siècle)

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 279-301p. 279-301

Revenant sur la fondation des académies, Lü Zuqian (1137-1181)
soulignait, au xii e siècle, que la reconnaissance et le soutien de l’État
distinguaient les académies des Song (960-1279) des institutions
antérieures :

Quand, au début de la dynastie, le peuple s’a.ranchit des
malheurs des guerres des Cinq Dynasties, les hommes
d’étude étaient encore peu nombreux. Avec le retour
progressif à la paix, la culture fleurit chaque jour davantage,
les anciens Confucéens (ru) se servirent des montagnes et
des déserts pour y enseigner, et les grands maîtres se
comptaient par dizaines. Songyang, Yuelu, Suiyang et la
Grotte [du Cerf blanc] furent [des lieux] particulièrement
célèbres, que l’on désignait dans l’empire comme les Quatre
académies. Les premiers empereurs de la dynastie, qui
vénéraient la doctrine confucéenne, leur distribuèrent des
livres o<ciels, leur allouèrent rangs et traitements, et leur
octroyèrent des plaques horizontales [portant leur nom]1.

Ces ré=exions >gurent dans le texte que Lü Zuqian composa en 1180
pour célébrer la restauration de l’académie de la Grotte du Cerf blanc
(Bailudong shuyuan). Après un premier essor au xi e siècle, les
académies avaient décliné en raison de l’expansion à travers le pays
des écoles publiques officielles, jusqu’à ce que, à la fin du xii e siècle, des
lettrés, issus pour la plupart de la communauté confucéenne de
l’étude de la Voie (Daoxue), cherchent à les faire revivre2. Ces lettrés
fonctionnaires étaient très attachés aux principes moraux et aux
valeurs sociopolitiques qui avaient cours dans leur milieu telles que le
travail sur soi, dans le respect des rites, en s’engageant à développer

Hoyt Cleveland Tillman

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=189


des relations idéales dans une famille élargie et dans la communauté
locale, en œuvrant avec allégeance pour étendre le pouvoir des Song et
la culture confucéenne à l’ensemble du monde chinois. Et ils l’étaient
d’autant plus que, à leurs yeux, le savoir et la morale étaient négligés
dans les écoles publiques tout entières vouées à la préparation des
étudiants aux examens o<ciels et au métier de fonctionnaire3. Et, si
leur fondation et leur restauration reposaient largement sur le soutien
du gouvernement, les académies et les lettrés fonctionnaires qui y
professaient entretenaient avec l’État une relation faite à la fois de
coopération et d’opposition. L’académie de Yuelu, qui comptait elle
aussi au nombre des « Quatre académies » les plus fameuses de
l’Empire, n’avait pas en matière d’éducation confucéenne l’ancienneté
de la Grotte du Cerf blanc, mais elle fut la première à recevoir
l’appellation d’académie, en 976, un an avant que la Grotte ne fût
reconnue o<ciellement. Sa restauration deux siècles plus tard,
en 1165, par Zhang Shi (1133-1180), servit de précédent à l’illustre Zhu
Xi (1130-1200) quand, entre 1179 et 1180, il entreprit de restaurer le
Cerf blanc. Quoique l’académie de la Grotte ne fût pas aussi novatrice
dans ses institutions que l’ont prétendu certains commentateurs, sous
l’égide de Zhu Xi, elle dépassa en renommée Yuelu et devint largement
le modèle des académies des Song du Sud (1127-1279)4. Une
présentation générale de ces deux établissements est à même de nous
éclairer sur ces lieux de savoir que furent les académies du temps des
Song et sur leur legs historique.

L’académie de la Grotte du Cerf blanc
Magni>quement située de part et d’autre d’un ruisseau et entourée
par la forêt, l’académie de la Grotte du Cerf blanc fut construite sur
l’emplacement d’un temple bouddhiste, au pied des pics des Cinq
Vieillards du mont Lu, dans la province du Jiangxi, à environ huit
kilomètres de la cité de Nankang. L’histoire et le nom de la Grotte en
tant que lieu consacré à l’étude remontent à la fin du viii e siècle, quand
un lettré s’y retira et lui donna le nom de l’animal qui partageait sa
retraite5. Ce n’est qu’en 977 que l’académie reçut l’inscription o<cielle
portant son nom ainsi que des lots de livres pour sa bibliothèque.
L’expansion des écoles publiques entre le xi e et le début du xii e siècle
conduisit à son abandon ; et lorsque, en 1179, Zhu Xi voulut la faire
revivre en tant que symbole du savoir confucéen, il dut louer les
services d’un bûcheron pour en retrouver les ruines dans la forêt.
Quand il arriva dans son poste de préfet de Nankang, Zhu Xi
commença par donner, une fois par semaine, des conférences à l’école
publique de la ville. Mais il fut déçu par la résistance qu’il rencontrait
pour détourner l’attention de son public de la préparation aux
examens o<ciels et pour l’amener à la culture personnelle des vertus
qu’il professait selon les classiques confucéens. Moins d’un mois plus



tard, il demandait au gouvernement central de l’aider à restaurer
l’académie de la Grotte du Cerf blanc pour qu’une montagne où
régnaient sans partage les temples bouddhistes et taoïstes possédât un
lieu d’enseignement confucéen. Zhu Xi mit tant de détermination à
faire avancer son projet qu’il le >t aboutir en moins d’un an. À Lü
Zuqian qui l’avait aidé à obtenir l’aval et les aides du gouvernement, il
demanda de donner un récit o<ciel de la restauration, dont il >t
graver une version abrégée sur une stèle de pierre érigée dans
l’académie. Lü y déclarait que le but de l’entreprise était de répondre à
trois dé>s : la concurrence des bouddhistes et des taoïstes,
l’amélioration du système éducatif et le développement du
confucianisme de l’étude de la Voie6. C’est cette académie qui, une fois
restaurée, devint un modèle bientôt fameux. Bien qu’elle ait prospéré
et in=uencé le développement des académies de l’Asie orientale
pendant des siècles, si l’on excepte les cent cinquante-sept stèles et les
cinquante-sept calligraphies gravées sur des falaises qui furent écrites
au >l du temps par divers intellectuels, elle n’est plus aujourd’hui
qu’un musée centré sur la >gure de Zhu Xi (comprenant le temple
historique où il est honoré) – le tout situé dans un paysage
montagneux inscrit au patrimoine mondial.

L’académie de la Grotte du Cerf blanc est célèbre pour la conférence
q u e Lu Jiuyuan (1139-1193), le plus renommé des orateurs de son
temps, y donna, en 1181, à l’invitation de Zhu Xi. « L’homme de bien
comprend le juste, l’homme de peu comprend le pro>t7. » Expliquant
ce passage des Analectes de Confucius, il fit ce commentaire :

Ce que les hommes comprennent tient à leur pratique, et ce
qu’ils pratiquent tient à leurs aspirations. Si vous aspirez au
juste, votre pratique s’attachera au juste, et votre pratique
s’étant attachée au juste, vous comprendrez le juste. Si vous
aspirez au pro>t, votre pratique s’attachera au pro>t, et
votre pratique s’étant attachée au pro>t, vous comprendrez
le pro>t. C’est pourquoi il faut bien savoir distinguer les
aspirations de l’homme d’étude.

Tout en reconnaissant l’utilité du système des examens o<ciels, il
invitait les étudiants à ne pas le considérer comme la voie normale
pour devenir un homme de bien (junzi). Laisser sa volonté suivre cette
voie erronée serait trahir les sages et empêcherait son esprit de se
consacrer aux a.aires du pays et aux secours à apporter au peuple. Il
proposa ce défi à ses élèves :

J’espère sincèrement que vous saurez ré=échir en
profondeur sur vous-mêmes, que vous ne vous laisserez pas
devenir des hommes de peu, et qu’emplis de cette crainte
vous éprouverez une vive indignation pour la pratique du
pro>t et du désir. [J’espère que] vos aspirations
s’attacheront seulement au juste et que vous vous exercerez



en ce sens jour après jour – étudiant de manière
approfondie, interrogeant de manière précise, méditant
soigneusement, distinguant clairement, et le mettant
sérieusement en pratique. Si vous agissez de la sorte,
lorsque vous pénétrerez dans la salle d’examen, vos essais
re=éteront le savoir des jours ordinaires comme le fond de
votre cœur, et vous ne serez pas en opposition avec les
sages. Si vous agissez de la sorte, lorsque vous tiendrez un
emploi public, vous remplirez vos devoirs, vous vous
dévouerez aux a.aires, votre cœur ira au pays et au peuple,
et vous ne ferez pas de calculs personnels. Une telle
réussite n’est-elle pas digne d’un homme de bien8 ?

On dit que Zhu Xi fut si touché par les propos de Lu Jiuyuan qu’il
s’éventa malgré la fraîcheur du temps et s’exclama, à l’issue de la
conférence, que jamais ni lui ni ses étudiants n’en oublieraient la
leçon. Il persuada l’orateur de coucher par écrit ses propos, qu’il >t
graver sur une pierre dans l’académie.

La Grotte du Cerf blanc doit surtout sa gloire aux « Règles pour
l’étude » que Zhu Xi y >t a<cher. Elles exhortaient les étudiants à
suivre les vertus confucéennes dans leurs relations avec leurs parents
et leurs amis. Rappelant quelles étaient les cinq relations humaines
fondamentales, elles proclamaient encore que « la seule chose qu’ils
avaient à apprendre » était de mettre en œuvre la vertu appropriée à
chaque cas. Fort de l’a<rmation que le respect de ces vertus
constituait le fondement et le but de l’étude, Zhu Xi reconnaissait cinq
façons d’y parvenir selon un enchaînement qu’il considérait comme
essentiel (et qu’il reprenait de L’ Invariable Milieu [Zhongyong]) :

Étudiez-le de manière approfondie, interrogez-le de
manière précise, méditez-le soigneusement, distinguez-le
clairement et mettez-le sérieusement en pratique.

Zhu Xi citait encore d’autres passages des classiques comme autant de
maximes soulignant ce qui était l’essentiel dans la culture de soi, la
conduite des a.aires et les rapports avec les autres. Il a<rmait en
commentant ces principes :

Les sages et les saints de l’Antiquité n’avaient pas d’autre
but en apprenant aux hommes à s’adonner à l’étude que de
les aider à saisir par la discussion le principe moral, a>n
qu’ils cultivent leur personne et qu’ensuite ils l’appliquent
aux autres hommes.

Zhu Xi regrettait que, contre l’avis des sages, les étudiants de son
temps donnent la priorité à la mémorisation des textes et à la
recherche d’un emploi public. Les écoles avaient dû instituer, au >l des
siècles, des règlements pour les contraindre à ne pas s’attacher à des



choses aussi secondaires, qui allaient à l’encontre de leur culture
morale : les élèves de Zhu Xi pouvaient échapper à de telles
contraintes en cultivant les principes confucéens énoncés dans ses
Règles. Quand celles-ci furent a<chées au linteau surmontant la porte
d’entrée, il invita ses étudiants « à les discuter entre eux, à les suivre,
et à s’engager à les faire observer9 ».

A u xiii e siècle, le gouvernement des Song érigea en modèle pour les
académies les « Règles pour l’étude » de Zhu Xi, qui s’était lui-même
inspiré des règlements et des recommandations proposés par Lü
Zuqian. Outre l’invitation faite aux étudiants de cultiver les vertus
confucéennes dans leurs relations personnelles, Lü s’était occupé de
détails touchant à leur comportement et au déroulement des études,
et il semble que Zhu Xi ait suivi son exemple en organisant des
travaux de groupe pour s’assurer que les étudiants se corrigeaient de
leurs fautes10. Bien que les Règles soient une compilation de passages
des classiques exposant des principes généraux, Zhu Xi avait sûrement
dans la pratique le souci des détails concernant la conduite des
étudiants et leur discipline d’étude.

Un ensemble de règles datant du xiii e siècle re=ètent les attentes de
Zhu Xi en matière de comportement : en usage dans l’académie de la
Voie éclairée (Mingdao shuyuan) de Nankin, elles s’appuyaient sur les
règles de la Grotte du Cerf blanc. Outre les cérémonies pratiquées à
l’école chaque quinzaine, l’ensemble donnait aussi les grandes lignes à
suivre dans les études et la vie à l’académie :

Tous les dix jours, le directeur viendra dans la salle et
rassemblera les étudiants titulaires qui recevront des >ches de
cours ; les conférences se dérouleront selon le règlement, trente-
huit d’entre elles portant sur les classiques et seize autres sur les
histoires ; toutes seront consignées sur un registre.
Chaque mois se tiendront trois examens consistant en questions
sur les classiques dans la première décade, en questions sur les
histoires dans la deuxième, et en une préparation aux examens
o<ciels dans la troisième. Ceux qui s’y illustreront par la forme
et par le fond seront inscrits sur le registre de perfectionnement
moral du dortoir.
Un registre sera créé pour noter les progrès moraux des
étudiants ; il sera tenu par le surveillant qui, au terme de trois
examens, rétrogradera les uns et élèvera les autres.
Qu’ils sortent ou qu’ils entrent, les étudiants titulaires devront
porter une robe longue.
Il y aura un registre pour les demandes d’absence ; ceux qui
sortiront sans s’être fait inscrire seront punis.
Les lettrés admis à l’académie ne seront pas autorisés à aller au-
dehors briguer des faveurs en o.rant des présents [aux
fonctionnaires locaux] ; les contrevenants seront jugés et punis



11.

De telles règles donnent une idée de la rigueur du programme dans les
études académiques et les exercices moraux, aussi bien que dans les
règles vestimentaires et les exigences du comportement.

L’académie de Yuelu
Contrairement à la plupart des autres académies des Song, l’académie
de Yuelu à Changsha, dans la province du Hunan, se rapprochait d’une
école publique. Fondée, en 976, par le préfet de Tan basé à Changsha,
en coopération avec l’élite locale, elle connut un temps de déclin avant
d’être restaurée, en 996, par un nouveau préfet, qui adressa une
requête au Collège impérial a>n d’obtenir l’aide de l’État pour elle et
ses soixante étudiants. L’empereur Zhenzong, qui portait grand intérêt
aux académies et contribua à instaurer un climat favorable à leur
développement et à leur rayonnement, >t venir, en 1012, à la capitale,
le directeur de l’académie de Yuelu, Zhou Shi, pour qu’il professe au
Collège impérial. Mais Zhou Shi soupirait tant après son académie de
Changsha que l’empereur le laissa s’en retourner en l’an 1015. Non
seulement il lui octroya des lots de livres de la Bibliothèque impériale,
mais il lui offrit une inscription où sa main avait calligraphié les quatre
caractères du nom de l’académie, dont il faisait l’éloge en déclarant
qu’elle était pour le Hunan un foyer où s’assemblaient les talents12.

Forte d’un tel soutien, l’académie vit sa renommée s’étendre et elle
devint le centre, au Hunan, d’une école du confucianisme de l’étude de
la Voie. Bien que cette école ait atteint son zénith au temps où Zhang
Shi y enseignait, elle tendit à incorporer des idées de Zhu Xi lorsque,
devenu préfet de Tan, il aida à la restauration de l’académie, puis
lorsqu’il revint y donner des conférences en 1194. Cette évolution fut
facilitée par la visite de trois mois que Zhu Xi avait rendue à Zhang Shi,
e n 1167, et par l’enseignement que les deux amis avaient dispensé
ensemble dans la salle de conférences de l’académie. Et si Yuelu se
laissa porter par les courants intellectuels en vogue au temps des
Ming (1368-1644), puis des Qing (1644-1911), son administrateur
d’aujourd’hui, Zhu Hanmin, est un descendant de Zhu Xi en même
temps que l’un des meilleurs spécialistes chinois de son ancêtre. Elle
n’en continue pas moins de révérer l’héritage de Zhang Shi et la
tradition du savoir propre au Hunan.

La surveillance des académies par le gouvernement et l’aide qu’il leur
apportait augmentèrent au >l des siècles selon un processus que les
historiens ont quali>é d’étatisation (officialization)– processus qui
atteignit logiquement son point extrême quand, dans la première
moitié du xx e siècle, toutes les académies reçurent l’ordre de devenir
des écoles modernes proposant un cursus moderne. Bien que



l’académie de Yuelu eût, par trois fois, changé de dénomination en
vingt-trois ans, son nom et ses statuts se >xèrent, en 1926, quand elle
fut intégrée dans l’Université du Hunan, qui était devenue un
établissement d’enseignement général axé sur les techniques de
l’ingénieur et les sciences naturelles.

En raison du prestige et de l’importance culturelle de la région du
Hunan, l’académie de Yuelu fut préservée et restaurée au >l des
siècles ; elle est sans doute aujourd’hui l’académie historique la mieux
conservée de Chine. Ses bâtiments du temps des Song furent détruits
lors de la conquête de Changsha par les armées mongoles des Yuan,
en 1275, quand les huit ou neuf dixièmes des maîtres et des étudiants
de l’académie périrent en la défendant. Bien que le portail de pierre et
ses deux lions sculptés remontent à la dynastie des Ming,
l’architecture actuelle date, pour l’essentiel, des xviii e et xix e siècle, et
une restauration en a commencé au début des années 1980. Les divers
travaux entrepris au long de ses mille ans d’histoire ont su préserver
beaucoup de son caractère et de l’agencement hérités des Song ; et, si
l’on omet les installations modernes comme les éclairages électriques,
l’environnement matériel de l’académie tel qu’on le voit aujourd’hui
est, dans l’ensemble, en accord avec les textes aussi bien qu’avec les
vestiges et les reconstructions des autres académies de Chine. Aussi sa
description peut-elle nous aider à imaginer ce qu’étaient la vie et
l’étude dans un établissement d’éducation confucéenne d’autrefois en
Asie orientale.

L’académie est située sur une pente au pied du mont Yuelu, le long de
la rive ouest de la rivière Xiang, presque en face des faubourgs de
Changsha. Comme pour les autres académies, la beauté du cadre et la
tranquillité nécessaire à l’étude tinrent une place importante dans le
choix du site. La montagne o.re une vue imprenable sur la rivière et
la ville. Elle servit jadis aux taoïstes de lieu de retraite et d’isolement,
et des bouddhistes commencèrent d’y construire des temples dès
l’an 268. Au viii e siècle, des adeptes de Confucius lisaient les classiques
dans des cabinets de travail installés à =anc de coteau, si bien que
l’endroit devint peu à peu l’emplacement d’une première académie
confucéenne.



La partie de l’ancienne académie que l’on rencontre d’abord en
montant depuis l’Université du Hunan comprend l’Étang pour
abreuver les chevaux (Yinma chi) et le pavillon Fengyu. La légende
raconte qu’en 1167 l’étang fut asséché par les montures de plus de
mille personnes venues écouter Zhu Xi et Zhang Shi professer et
débattre ensemble. L’académie proprement dite est ceinte par un haut
mur blanc, coi.é de briques noires, tandis que des murs intérieurs et
des bâtiments la divisent en autant de cours et d’espaces fermés. Les
académies étaient disposées selon le style traditionnel avec cours,
propre aux habitations des grandes familles, et de manière assez
semblable à l’enclos d’un temple ou d’un bâtiment o<ciel. L’entrée se
faisait par la porte principale conduisant à la première des cours
entourée de bâtiments sur quatre côtés. Au lieu d’être centrées sur la
salle du Bouddha, les académies l’étaient sur la salle accueillant les
cérémonies et les conférences confucéennes.

Figure 1. Le portail en pierre de la dynastie des Ming, qui
conduit au temple de Confucius rattaché à l’académie de
Yuelu ; les deux caractères « Sheng yu », au-dessus du
portail intérieur, rappellent aux pèlerins qu’ils ont
pénétré dans le sanctuaire du Sage.



Depuis la dynastie des Qing, un portail extérieur conduit dans une
grande cour dominée par une scène de théâtre aux toits de tuiles
arqués dans le style propre à la région du Hunan. Les temples
bouddhistes et taoïstes o.raient souvent de semblables facilités
permettant de donner des représentations en l’honneur des divinités
et de drainer des foules de fidèles avec, de la même manière, une scène
tournée vers la salle principale, qui apparaît ainsi de dos lorsqu’on
franchit le portail extérieur. Sur les murs intérieurs, de part et d’autre
de la scène, sont peints deux grands caractères dorés, de trois mètres
de haut chacun : le caractère de la bonne fortune (fu) tracé par un
directeur de l’académie de l’époque, et celui de la longévité (shou) dû à
un visiteur taoïste. Ces caractères qui se répondent, tout comme les
hexagrammes des plafonds, traduisent à la fois l’in=uence réciproque
des cultures confucéenne et taoïste et la demande grandissante qu’il y
avait, à la >n de l’Empire, pour des divertissements populaires.
D’autres peintures ornant le plafond représentent divers thèmes tirés
de pièces qui furent jouées ici. Le nom même de la scène, Hexi (l’Aube
glorieuse), n’en évoque pas moins l’héritage de Zhang Shi et de Zhu Xi.
Lors de leur fameuse rencontre de 1167, les deux hommes
contemplèrent ensemble un lever de soleil depuis le sommet du mont
Yuelu qui domine l’académie ; après quoi une terrasse couverte fut
construite, que l’inscription lapidaire composée par Zhu Xi désigne
comme la scène de l’Aube glorieuse. Bien que l’on puisse se demander
si Zhu Xi et Zhang Shi auraient approuvé les spectacles frivoles qui s’y
donnaient, détournant l’attention des étudiants de l’étude de leurs
textes, le nom de la scène n’en resta pas moins attaché à leur souvenir.
Après avoir admiré les plus ornés des toits arqués de la scène, le
visiteur, d’un simple demi-tour, se trouve en face de la porte
principale de l’académie proprement dite.

Figure 2. L’axe principal de l’académie de Yuelu depuis la



En montant les marches de l’entrée principale, son regard va à la pièce
de bois posée en avant à l’horizontale avec, sous ses yeux, les quatre
caractères d’or « Académie de Yuelu » (Yuelu shuyuan), selon la
calligraphie de l’empereur Zhenzong des Song. Une paire de sentences
apposées sur les montants de la porte proclament que ce lieu est un
« Foyer unique de talents au pays de Chu » et qu’ils y sont « Plus
abondants ici qu’ailleurs ». Tirées du Commentaire de Zuo et des
Analectes de Confucius, elles entendent signi>er, sans s’embarrasser du
contexte, que, depuis l’Antiquité classique, les talents ont fleuri dans la
région. La porte principale franchie, on pénètre dans une cour plus
vaste que divise en deux une deuxième porte, avec une partie avant
servant à accueillir et à raccompagner les hôtes et une partie
principale faisant face à la salle de conférences.

Les quatre caractères de la plaque suspendue au-dessus de cette porte
proclament : « Salle de conférences de la montagne célèbre ». Le seuil
une fois franchi, on peut voir l’axe principal de l’académie avec, en
arrière-plan au loin, la scène de l’Aube glorieuse. Au temps des Song,
la salle des rites et l’autel de Confucius se trouvaient ici ; puis, en 1507,
un ensemble de bâtiments destinés à servir de temple dévolu au culte
de Confucius fut construit dans une cour adjacente au nord. L’endroit
devint alors la deuxième entrée comprenant plusieurs pièces. La
modi>cation apportée au xvi e siècle donna plus d’importance à la salle
de conférences principale qui domine cette cour et se situe au milieu
de l’axe de l’académie.

La salle, spacieuse et ouverte à l’est, est encombrée de calligraphies
exhortant les élèves à étudier et à cultiver les vertus confucéennes.
Deux inscriptions horizontales, placées en évidence sur le haut des
solives centrales, furent o.ertes par les deux plus puissants
souverains des Qing au cours de leurs tournées dans les provinces
méridionales. L’une, due à Kangxi (1622-1722), encourage les étudiants
par ces mots : « L’étude nourrit les dons naturels » ; l’autre, due à
Qianlong (1736-1795), quali>e l’académie de héraut de « La Voie
orthodoxe confucéenne dans le Sud ». L’inscription de Qianlong est
d’origine, celle de Kangxi est une copie. Parmi les inscriptions >gurant
le long des murs nord et sud, on trouve huit grands caractères gravés
sur des pierres noires, d’environ deux mètres de haut chacune,
enchâssées à même le mur, et dont les quatre premiers sont réputés
avoir été calligraphiés par Zhu Xi lors de sa visite en 1167. Ils

cour de la salle de conférences, tel qu’il apparaît, à travers
la seconde porte, quand on se retourne vers la première
porte, avec dans le lointain la scène de l’Aube glorieuse.
L’inscription fait allusion au fameux bois de frêne du
bassin des rivières Xiao et Xiang utilisé dans la
construction de l’académie, et donc implicitement aux
hommes de talent de la région.



proposent en deux sentences un résumé des principes guidant
l’académie : « loyauté, piété >liale, pureté et honnêteté » ; « ordre et
sérieux ». Sur une tribune dominant la salle trônent deux chaises vides
pour les maîtres, en une évocation symbolique de Zhu Xi et de Zhang
Shi. De la tribune, les deux hommes pouvaient s’adresser à l’assemblée
des étudiants, assis derrière des pupitres ou de petites tables leur
permettant de prendre des notes avec leur pinceau à encre. La partie
avant de la salle de conférences, orientée vers l’est, ne comporte pas
de mur, ce qui permettait d’accueillir les =ots de la foule qui venait
assister aux conférences spéciales. Selon une tradition conservée à
l’académie, plus de mille personnes vinrent écouter les conférences de
Zhu Xi. Mais, plutôt que de donner de grandes conférences, Zhu Xi et
la plupart des maîtres préféraient enseigner en répondant de temps à
autre aux questions de petits groupes d’étudiants. Et plus qu’à des
conférences, les disciples occupaient le plus clair de leur temps, jour
après jour, à lire et mémoriser des textes, et à les discuter entre eux.
Même dans les académies, les débats publics, tels qu’ils se pratiquaient
couramment dans la Grèce ancienne, étaient rares en Chine ; les
étudiants en Asie orientale se contentaient généralement d’écouter
leur maître ; et, quand les maîtres « débattaient » avec l’un ou avec
l’autre, ils le faisaient habituellement par le moyen d’un échange de
lettres. Dans les mois qui précédèrent la visite de Zhu Xi et sa première
conférence, Zhang Shi écrivit un texte de présentation historique de
l’académie, reproduit aujourd’hui sur le grand écran qui sert d’arrière-
plan à la tribune.

Écrite pour célébrer la restauration de 1165, la présentation de Zhang
Shi proclame que les objectifs de la philosophie guidant l’académie
vont au-delà de la préparation aux examens o<ciels : l’éducation vise
à cultiver les talents de l’individu par le moyen des vertus
confucéennes :

Comment serait-ce de faire vivre et bavarder ensemble les
étudiants en escomptant simplement succès aux examens
et carrières lucratives ? Comment serait-ce de leur
apprendre la seule maîtrise du verbe et de l’écrit ? Il s’agit
de former des talents a>n de transmettre la Voie et de
secourir le peuple. […] En quoi consiste [le savoir] transmis
[par Confucius] ? En la vertu d’humanité, qui est celle du
cœur de l’homme, celle qui guide la nature humaine,
détermine la destinée de l’homme, dirige l’empire et
gouverne la myriade des êtres13.

Zhang ne recommandait pas simplement de distinguer clairement
entre intégrité et intérêt égoïste, il voulait que le savoir servît au
gouvernement du monde et ne se perdît pas en spéculations
philosophiques. Parmi les autres inscriptions lapidaires notables
>gurant sur les murs, on trouve les règlements de l’académie tels qu’il
furent arrêtés sous les Qing, avec leurs exhortations à étudier avec



diligence et à cultiver les vertus confucéennes.

Sur les côtés nord et sud de la cour de la salle de conférences se
trouvent les deux longs bâtiments qui servaient de dortoirs aux
étudiants et au personnel enseignant. Le directeur d’une académie
disposait d’une chambre et d’un cabinet de travail, habituellement
situés dans une cour séparée ; à Yuelu, il résidait même dans une
construction distincte, le cabinet des Cent Printemps, qui se trouvait
dans un jardin au sud, derrière le mur de l’enceinte de la salle de
conférences et des dortoirs. On dit que, à la >n du xii e siècle,
l’académie comptait un millier d’étudiants et vivait des sept cents
acres de terre qui lui étaient rattachées14. En plus de leur salaire
mensuel, les enseignants et le personnel recevaient une rémunération
journalière. Nous savons par la liste des dépenses d’une autre
académie des Song, l’académie de la Voie éclairée, que les étudiants
touchaient eux aussi salaires et indemnités pour leur éclairage et leur
nourriture, et qu’en hiver des mesures de charbon étaient fournies
aux dortoirs15. Les serviteurs ou les employés, tels que le portier et les
cuisiniers, résidaient dans des chambres à proximité de l’entrée
principale ou de la cuisine. Le réfectoire et la cuisine occupaient
généralement une pièce sur le côté de l’une des cours. Les étudiants
mangeaient souvent ensemble, et un étudiant marié devait
abandonner sa femme et sa famille à son entrée à l’académie. La vie en
dortoir et les repas en commun visaient à accroître le sens de
l’apprentissage en groupe dans une camaraderie partagée. Créer des
liens de camaraderie entre compagnons ayant des valeurs et des
obligations communes fut l’un des plus grands succès de ces lieux de
savoir dirigés par les confucéens de l’étude de la Voie.

Derrière la salle de conférences, un pont donne accès à une cour, que
domine le bâtiment de la bibliothèque. Ce pont surplombe un vaste
bassin qui ne contribuait pas seulement à la beauté des lieux, mais
servait aussi à protéger la bibliothèque en cas d’incendie dans les
dortoirs ou dans la salle de conférences. Il était habituel que des
bassins se trouvent près des bibliothèques, leurs réserves d’eau étant
toujours prêtes à lutter contre le feu qui menaçait en permanence des
bâtiments aux structures de bois. Dans les années qui suivirent la
construction de la bibliothèque, l’empereur Zhenzong des Song o.rit
des livres, dont en particulier la série des classiques confucéens ;
plusieurs siècles après, l’empereur Kangxi des Qing donna un
ensemble des classiques et des histoires dynastiques appartenant à la
collection impériale. Bien que, sous la dynastie des Ming, la
bibliothèque portât un nom la rattachant aux classiques confucéens,
elle fut pendant la plus grande partie de son histoire marquée par le
souvenir de ces dons augustes et était connue sous l’appellation de
Pavillon des livres impériaux (Yushu lou). Au xviii e siècle, elle abritait
vingt mille ouvrages, nombre énorme pour la bibliothèque d’un
établissement académique. Une telle richesse de textes contribua à



enrichir la vie intellectuelle des lieux et éleva le niveau de l’étude au
Hunan. La bibliothèque n’était pas seulement un dépôt de livres, elle
servait aussi de lieu d’instruction supplémentaire. Le long des murs de
la cour, des couloirs couverts offraient leur ombre aux lecteurs.

Quand le visiteur tourne le dos à la bibliothèque, son attention est
attirée par une série de bâtiments situés à gauche et au nord de la
cour ; plusieurs de ces huit structures sont des autels où les étudiants
vénéraient des philosophes associés au savoir orthodoxe ainsi que les
plus grands maîtres de l’académie. Bien que ces constructions ne
remontent qu’aux Yuan et aux Ming, il faut se souvenir que les rituels
de vénération de la plupart de ces hommes faisaient partie de la
routine quotidienne aussi bien que des cérémonies spéciales qui
ponctuaient la vie des académies des Song comme celle de Yuelu. En
e.et, la vénération des sages et des saints qui relevaient de leur école
fut l’une des raisons principales qui poussèrent les confucéens de
l’étude de la Voie à dépenser tant d’énergie à créer et développer les
académies. Ainsi, selon le témoignage de l’un des élèves que Zhu Xi
accueillit au cabinet du Bosquet de bambous (Zhulin jingshe) qu’il >t
construire en 1194 dans la province du Fujian, les étudiants
participaient-ils à des rites quotidiens dans la Salle des images
(yingtang) ainsi que devant la tablette et la statue de Confucius :

Chaque matin, le Maître se levait tôt, tandis que les
étudiants de l’académie en>laient leur robe, puis se
rendaient devant la Salle des images où ils sonnaient la
cloche et attendaient qu’il parût. La porte une fois ouverte,
le Maître pénétrait dans la salle et conduisait les étudiants,

Figure 3. Bibliothèque de l’académie Yuelu, appelée le
« Pavillon des livres impériaux ».



rangés en ordre, à faire révérence et brûler de l’encens, puis
il se retirait après de nouvelles révérences. L’un d’eux se
rendait à l’autel du Dieu du sol pour brûler de l’encens et
faire révérence. Après quoi, accompagnant le Maître dans le
pavillon, nous faisions révérence devant la statue de
l’Ancien Sage avant de nous asseoir dans la salle de
conférences de l’académie16.

L’emploi de l’expression « Salle des images » suggère que l’on y
vénérait des portraits de saints prédécesseurs avant de gagner un
autel particulier dédié à l’ancien sage et premier des maîtres,
Confucius.

L’endroit de l’académie de Yuelu dévolu à la vénération des saints
abritait aussi des autels distincts dédiés à Zhou Dunyi (1017-1073), aux
frères Cheng Hao (1032-1086) et Cheng Yi (1033-1107), à Zhu Xi et
Zhang Shi, ainsi qu’aux six maîtres fondateurs de l’académie. Sous les
Song, les confucéens de l’étude de la Voie construisirent de nombreux
autels pour honorer Zhou Dunyi et les frères Cheng comme les
fondateurs de leur école, auxquels ils adjoignaient parfois quelques
autres grandes >gures du confucianisme des Song du Nord et des Song
du Sud. Particulièrement remarquable est l’autel spécialement dédié à
Zhu Xi et à Zhang Shi, à la fois comme professeurs de l’académie de
Yuelu et comme chefs de la tradition orthodoxe au Hunan. Un petit
temple attenant à la salle de conférences fut érigé à leur intention au
moins dès 1314, un an après que la dynastie mongole des Yuan (1260-
1368) eut rétabli le système des examens et suivi le précédent des Song
du Sud en imposant les commentaires de Zhu Xi comme base du
programme. Bien qu’au départ les deux maîtres aient partagé l’autel
avec quelques autres grandes >gures de l’académie, Zhu Xi et Zhang
Shi se virent conférer un autel spécial pour eux deux en 1494, tandis
qu’une construction séparée était élevée pour les six autres maîtres
ayant joué un rôle de premier plan dans la fondation et le
développement de l’académie. Des autels dédiés à Zhu Xi
commencèrent d’apparaître au xiii e siècle dans diverses académies et
écoles, qu’elles lui aient été associées ou qu’elles aient accueilli de ses
disciples.

Lors de la rencontre de Zhu Xi et de Zhang Shi, la plupart de leurs
discussions se tinrent au cabinet des Cent Printemps, la résidence du
directeur de l’académie. La tradition veut qu’ils aient siégé dans la
véranda dominant le bassin et que, tout en écoutant s’y déverser l’eau
venue des sources de la montagne, ils aient discuté de sujets comme la
vertu d’humanité et L’Invariable Milieu . L’on dit même qu’il arriva une
fois que les deux philosophes fussent si habités par leur sujet qu’ils
discutèrent sans interruption de ce classique pendant trois jours et
trois nuits. Quelques-uns des commentaires de Zhu Xi sur cet ouvrage,
dont il >t l’un des quatre classiques fondamentaux connus sous le nom
de « quatre livres », furent gravés avec sa calligraphie sur une pierre,



aujourd’hui conservée, non loin de là, dans la Galerie des stèles. Elle
fait partie, avec une autre pierre reproduisant sa calligraphie, des
treize stèles les plus précieuses de Yuelu ; vingt-sept autres ont été
récemment gravées pour conserver des textes historiques sur
l’académie. La plus précieuse par sa valeur documentaire se trouve
dans un petit pavillon spécial situé dans la partie sud du jardin. Il s’agit
de la « stèle du Temple du mont Yuelu », qui fut gravée en l’an 730 par
un lettré, calligraphe et graveur de sceaux, Li Yong. Le jardin continue
d’o.rir aux étudiants d’aujourd’hui un bel endroit pour étudier ou
tenir conversation entre esprits pleins de curiosité.

La visite de Zhu Xi et son empreinte sur la tradition confucéenne sont
également célébrées aux alentours de l’académie. Outre le point de
vue couvert que Zhu Xi et Zhang Shi >rent construire au sommet de la
montagne de Yuelu et d’où ils contemplèrent ensemble le lever du
soleil, citons le refuge estival qui servit de résidence à Zhu Xi pendant
sa visite et qu’un fonctionnaire du gouvernement central servant à
Changsha avait édi>é, trois ans plus tôt, au-dessus de la partie boisée
de la montagne. Zhu et Zhang composèrent ensemble un poème
intitulé Chaumière de montagne . La maison fut détruite au cours des
guerres de la >n des Song ; mais, en 1840, le directeur de l’académie >t
construire au même endroit une nouvelle résidence qu’il nomma « la
Chaumière de montagne » en souvenir de Zhu Xi. Un autre site
célébrant indirectement Zhu Xi est le pavillon Zibei qu’un
fonctionnaire en poste à Changsha édi>a en 1688, deux cents mètres à
l’est de l’académie, à l’intention des pèlerins désireux de se reposer. Le
pavillon tirait son nom d’une réminiscence de L’Invariable Milieu, qui se
rappelait ainsi au souvenir des pèlerins :

La Voie de l’homme de bien est semblable à un voyage au
loin : on part du point le plus proche ; elle est semblable à
l’ascension d’une hauteur : « On part du point le plus bas »
(zibei) 17.

Le statut spécial accordé à Zhu Xi se manifestait aussi dans le temple
de Confucius. Sous lesSong, un petit temple occupait l’emplacement où
se trouve aujourd’hui la deuxième porte d’entrée ; en l’an 1507, sous
les Ming, un ensemble distinct fut construit, dont les salles servirent
de temple de Confucius. Bien que chaque académie possédât un autel
dédié à Confucius et qu’au temps des Song la plupart des écoles fussent
disposées autour d’un temple de Confucius, ce qui leur valut
l’appellation d’« écoles du temple », l’académie de Yuelu avait la
particularité de posséder un temple de Confucius adjacent formant un
ensemble architectural complet. À l’entrée principale, près d’un angle
de l’ensemble, se trouve un portail de pierre datant du xvi e siècle. Des
inscriptions sur la pierre font l’éloge de Confucius : « Sa vertu est à la
mesure du ciel et de la terre » ; « Sa Voie s’étend de l’Antiquité
jusqu’au présent ». On y trouve aussi une paire de lions en pierre
montant la garde ; un mur formant écran se dressait là jadis, qui



empêchait tout accès direct à la salle consacrée. Le bâtiment principal
abrite des images de Confucius et de ses disciples, les « dix sages
philosophes », tandis que les tablettes des esprits des principaux
hérauts de sa doctrine au long des siècles sont disposées dans les
couloirs latéraux de la cour principale.

Au xiii e siècle, le gouvernement des Song accorda à Zhu Xi et Zhang
Shi une place dans les couloirs latéraux du temple de Confucius ; puis,
tandis que celui de l’académie de Yuelu était construit sous les Ming,
la mémoire de Zhu Xi commençait son ascension ; et, en 1712, sa
tablette était placée dans la salle principale, dite du Grand
Accomplissement, à la suite des « dix sages philosophes18 ». Ainsi,
quand ils rendaient hommage à Confucius, les étudiants pouvaient-ils
voir la prééminence de Zhu Xi dans les rites o<ciels comme dans la
tradition de leur académie. Et si Zhu Xi fut à l’origine l’hôte de Zhang
Shi, il >nit par acquérir un statut égal et même supérieur au sien à la
fois dans la tradition de l’académie de Yuelu et dans l’a<rmation
d’une orthodoxie d’État fondée sur ses enseignements.

L’évolution d’ensemble des autels des académies comme du temple de
Confucius est à l’image de la place prise par l’orthodoxie de Zhu Xi
dans le programme des examens o<ciels. Ces développements
traduisent aussi l’étatisation grandissante des académies au fur et à
mesure que le gouvernement central se préoccupait de les surveiller et
que celles-ci devenaient de plus en plus dépendantes du soutien et des
aides de l’État. De la même façon, et bien que la recherche moderne ait
montré la diversité des in=uences autres que celle de Zhu Xi dans
l’expansion et le développement des académies sous les Song, sa
marque en a dominé le mouvement dans la plupart des cas19. Certes, à
la >n de l’époque des Ming, les deux académies de la Grotte du Cerf
blanc et de Yuelu ont subi l’in=uence du courant intellectuel de Wang
Yangming puis, sous les Qing, celle de la critique textuelle dite « de
l’école des Han », mais les traditions et le programme des académies,
comme l’orthodoxie o<cielle, n’en demeurèrent pas moins enracinés
dans l’enseignement de Zhu Xi.

Notes

1. Lü Donglai wenji (éd. 1937), p. 138-139 ; Walton, 1999, p. 25-26. Outre
l’histoire des académies par Linda Walton, voir Deng Hongbo (Deng,
2004).
2 . Sous les Song, le Daoxue rassemblait une communauté
sociopolitique beaucoup plus large que ne le faisaient la philosophie
ou l’orthodoxie des frères Cheng et de Zhu Xi ; toutes deux font partie
de cet ensemble que certains désignent du terme vague de
« néoconfucianisme ». Voir Tillman, 1992a.



3. Sur les di.érences avec les écoles publiques, voir Lee, 2000 ; Davis,
1995. Sur la culture des examens, voir Cha.ee, 1985a ; Lee, 1985 ;
Elman, 2000.
4. Walton, 1999, p. 32-35. Voir aussi Cha.ee, 1985b.
5. Sauf mention expresse, tout ce qui touche à l’académie de la Grotte
se fonde, en premier lieu, sur les textes et les photographies de
l’ouvrage de Zhu Hanmin (Zhu, 2002), avec une introduction en
anglais par Thomas Lee, et, en second lieu, sur l’article de Wing-tsit
Chan (Chan, 1989).
6. Tillman, 1992b, p. 109-111 et 114.
7. Lunyu, 4-16.
8. Lu Jiuyuan ji , éd. 1980, p. 275-276.
9. Zhuzi ji, p. 3893-3895 ; De Bary, 1999, vol. 1, p. 742-744.
10. Tillman, 1992a, p. 112-114.
11. Jiankang zhi, 29 / 5b-6a ; Walton, 1999, p. 2-3.
12. Sauf mention expresse, ma présentation de l’académie de Yuelu est
fondée sur l’ouvrage de Zhu Hanmin (Zhu, 2002) et sur le CD-ROM
« Qiannian xuefu » édité par l’Institut culturel de l’académie de Yuelu
de l’Université du Hunan, ainsi que sur mes recherches e.ectuées sur
place en décembre 2004 grâce au soutien de l’American Academy of
Learned Societies. Ma compréhension des choses doit aussi à la
générosité de Zhu Hanmin et de ses collègues.
13. Nanxuan ji, 10 / 1b ; Walton, 1999, p. 33-34.
14. Walton, 1999, p. 36.
15. Jiankang zhi, 29 / 5a-5b ; Walton, 1999, p. 217.
16. Zhuzi yulei, p. 2674.
17. Zhongyong [L’Invariable Milieu] , 15.
18. Huang, 1994 ; Wilson, 2002, p. 83, 85.
19. Pour la diversité, voir Walton, 1999, spécialement p. 56-70 ; pour
une vue plus centrée sur Zhu Xi, voir Zhu, 2002, et Lee, 2000.

Bibliographie

Sources

Jiankang zhi : Zhou Yinghe, Jingding Jiankang zhi [Monographie de
Jiankang compilée par ordre impérial], in Song Yuan difangzhi congshu
[Collection de monographies locales des Song et des Yuan], Taibei, 1980.
Lu Jiuyuan ji  : Lu Jiuyuan, Lu Jiuyuan ji [Recueil de Lu Jiuyuan] , Pékin,
1980.
Lü Donglai wenji : Lü Zuqian, Lü Donglai wenji [Recueil en prose de Lü
Donglai], édition du Congshu jicheng [Collections réunies], Shanghai,
1937.
Lunyu, 4-16.
Nanxuan ji : Zhang Shi, Nanxuan ji [Recueil de Nanxuan] , édition du
Siku quanshu [Bibliothèque impériale des quatre trésors] , Taibei, 1986.
Zhongyong [L’Invariable Milieu] , 15



Zhuzi yulei : Zhu Xi, Zhuzi yulei [Propos classés de maître Zhu] , Pékin,
1986.
Zhuzi ji : Zhu Xi, Zhuzi ji [Recueil de maître Zhu] , Chengdu, 1996.

Autres références

Cha.ee, 1985a : John W. Cha.ee, The Thorny Gates of Learning in Sung
China : A Social History of Examinations, Cambridge.
Cha.ee, 1985b : J. W. Cha.ee, « Chu Hsi and the Revival of the
White Deer Grotto Academy, 1179-1181 A.D. », T’oung pao, 71, p. 40-
62.
Chan, 1989 : Wing-tsit Chan, « Chu Hsi and Academies », in W. Th.
De Bary, J. W. Cha.ee (éd.), Neo-Confucian Education : The Formative
Stage, Berkeley, p. 389-413.
Davis, 1995 : Richard Davis, « Custodians of Education and
Endowment at the State Schools of Southern Sung », Journal of Sung-
Yuan Studies, 25, p. 95-119.
De Bary, 1999 : W. Theodore De Bary (éd.), Sources of Chinese
Tradition, New York.
Deng, 2004 : Deng Hongbo, Zhongguo shuyuan shi [Les académies de
Chine], Shanghai.
Elman, 2000 : Benjamin A. Elman, A Cultural History of the Civil Service
Examinations in Late Imperial China, Berkeley.
Huang, 1994 : Huang Jinxing, You ru shengyu [Les meilleurs entreront
au royaume des Sages], Taibei.
Lee, 1985 : Thomas H. C. Lee, Government Education and Examination in
Sung China, Hongkong.
Lee, 2000 : Th. H. C. Lee, Education in Traditional China : a History ,
Leyde.
Tillman, 1992a : Hoyt Cleveland Tillman, Confucian Discourse and Chu
Hsi’s Ascendancy, Honolulu.
Tillman, 1992b : H. Cl. Tillman, « A New Direction in Confucian
Scholarship : Approaches to Examining Di.erences between Neo-
Confucianism and Tao-hsueh (Daoxue) », Philosophy East and West ,
42, 3, p. 455-474.
Walton, 1999 : Linda Walton, Academies and Society in Southern Sung
China, Honolulu.
Wilson, 2002 : Thomas A. Wilson (éd.), On Sacred Grounds : Culture,
Society, Politics, and the Formation of the Cult of Confucius , Cambridge
(Mass.).
Zhu, 2002 : Zhu Hanmin (éd.), Zhongguo shuyuan [Les académies de
Chine], Shanghai.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
+nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	L’académie de la Grotte du Cerf blanc
	L’académie de Yuelu
	Bibliographie
	Nos partenaires


