La classification des songes
de Macrobe en moyen
francais : continuité,

ruptures et déplacements

Anabases. Traditions et réceptions de I'Antiquité, n°16, 2012, p. 31-46

Mireille Demaules

Abstract

Amid Antiquity’s classifications of dreams, that of Macrobius, a

th

Latin grammarian of theiv-v *" century A.D., knew a highly

extensive distribution in the learned circles as late as the xv

th century, as testifies the accurate translation into the French

language of all the Latin terms naming the categories of dreams.

Macrobius’s learned typology however did not thoroughly
penetrate the common language, notably when the various forms
of illusory dreaming have to be evoked. As a consequence new
words gradually prevail in middle French such as “réve” and
“cauchemar”, whose semantism and etymology are stranger and
more mysterious. The article explains why the learned Macrobian
classification, so accurately handed down by the scholars, failed
to hold its ground and how popular beliefs finally imposed new

substantives to name until today all our experiences of dreaming.

Pour nommer l'expérience onirique, le francais moderne dispose
essentiellement de trois substantifs : le plus courant est le mot réve, le
plus littéraire est le motsonge, un peu suranné ; a cbté, pour
dénommer le mauvais réve existe le substantif cauchemar. D’une
certaine maniére, la dénomination n’est pas tres riche et nous avons
coutume de ranger sous les hyperonymes songe ou réve, selon le niveau
de langue, des expériences tres diverses que les Anciens distinguaient
par des dénominations propres. Ainsi, il existait dans I’Antiquité
grecque et latine de savantes classifications des réves, qui ont permis
de penser le réve et sont restées valides jusqu'a l'aube de la

Renaissance. Lune d’entre elles a été particulierement célebre au


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=190

Moyen Age, c’est celle de Macrobe, un grammairien latin de la fin du iv

€ siecle - début du v® siécle apres Jésus-Christ, qui a été transmise en
langue latine par des traités savants, puis en langue vulgaire par des
traductions dans des ouvrages didactiques. Ces transpositions en
langue vernaculaire a l'usage d'un lectorat cultivé, voire savant,
témoignent d’une certaine continuité dans la transmission de la
classification antique des songes, mais également de ruptures ou de
déplacements dans la dénomination que nous aimerions examiner, en
tant qu'ils révelent des changements dans la représentation du réve.
De plus, il faudra se demander pourquoi les termes francais issus des
classifications antiques ne se sont pas imposés dans la langue vulgaire.
Pour finir, nous tenterons de déterminer pourquoi des mots d’origine
obscure, tels que réve et cauchemar, ont fini par s'imposer au détriment
de termes reliés a la culture antique.

La classification des songes de Macrobe

Macrobe est célébre au Moyen Age pour avoir écrit un commentaire
mathématique, astronomique et philosophique sur un récit de réve,

composé par Cicéron dans le livre VI de son traité De re publica ! . Dans
ce récit, Cicéron préte a un général romain, Scipion Emilien, un réve
prémonitoire alors qu’il était venu en Afrique pour donner I'assaut a
Carthage. Scipion Emilien voyait en réve apparaitre son grand-pére,
Scipion I'Africain, qui lui annoncait qu’il allait détruire Carthage.
Outre cette prophétie, le réve dévoile des secrets de I'univers. Scipion
Emilien monte en effet dans les régions célestes d’ou1 il contemple le
monde. Son pere et son grand-pére I'invitent également a se tourner
vers le bien pour gagner I'immortalité de 'dme. Commentant cette
fable, Macrobe écrit un traité encyclopédique d’inspiration néo-
platonicienne, qui initie aux sciences de la nature et a la philosophie.
Pour lui, la fable du réve est une voie d'accés au dévoilement de
mysteres sur immortalité de 1'dme, que l'on ne peut approcher

directement par le discours rationnel.

En préambule a son commentaire, Macrobe veut prouver la valeur de
vérité du réve auquel il accorde la méme fonction que Platon
attribuait au mythe : il peut révéler des vérités inaccessibles a la
raison. 1l entame donc une dissertation sur les songes en distinguant

d’une part les songes vrais et d’autre part les songes faux?,

Parmi les songes faux, illusoires, il distingue tout d’abord I
insomnium.Le mot est un composé de la prépositionin- et du mot
somnium signifiant le sommeil. L' insomniumdésigne ainsi la vision
intérieure au sommeil et qui s’évanouit avec lui sans laisser de trace. L’
insomnium est d’origine physique ou psychique. Il peut étre provoqué
par les besoins du corps, la faim ou la soif, ou inversement par un

exces de nourriture ou de boisson. Lorsqu’il a une origine psychique, il



s’agit d'un réve provoqué par les préoccupations de la veille, les désirs,
I'amour et les soucis. Par le terme visum, Macrobe désigne les visions
hypnagogiques qui apparaissent entre la veille et le sommeil. Ce sont
des visions confuses et désordonnées. 1l classe dans cette catégorie un
type de songe quil dénomme par un terme grec, ephialtes,et qu’il
définit en se référant a une croyance populaire : il serait provoqué par
un démon incube qui, pesant sur la poitrine du dormeur, produit un
cauchemar oppressant.

A ces songes illusoires, Macrobe oppose ceux qui contiennent une
vérité oraculaire et qui induisent chez le dormeur qui les recoit une
disposition mentale propice a la divination. L oraculum est un songe
clair, de nature programmatique : il se produit lorsqu'un parent, un
ami ou une personne inspirant le respect - ce peut étre un dieu ou un
prétre - révele clairement un événement a venir ou invite a tenir une
conduite de toute urgence. La visio préfigure en clair un événement
qui se réalise peu de temps apres. Quant au terme somnium, il désigne
le songe allégorique. Il cache sous des symboles, des voiles et des
énigmes la signification du réve qui demeure incompréhensible sans

interprétation.

Cette classification des songes appelle quatre remarques.

1. Le latin somnium, qui est 'hyperonyme de toutes les catégories de
songe dégagées, dérive de somnus, terme désignant le sommeil et la
divinité du sommeil chez Virgile et Ovide. La forme crée un rapport
étroit entre les deux mots. Indirectement, le réve appartient au
sommeil, ce qui peut étre un critére permettant de le distinguer des
autres expériences oniriques, telles que I'apparition ou l'extase. Le
mot somnus posséde des connotations négatives en latin, puisque au
sens figuré il peut désigner la paresse, l'inaction, loisiveté,
notamment chez Cicéron. Il peut aussi par métaphore évoquer la mort.
Par contamination métonymique, le songe peut prendre des
connotations négatives et ainsi étre percu comme une illusion. En
francais, somnium a donné par évolution phonétique le mot songe, mais

le lien entre le songe, le sommeil, le somme n’apparait plus si

nettement qu’en latin dans la forme des mots>.

2. La catégorie du visum est assez hétérogene chez Macrobe, puisque le
mot traduit deux termes grecs distincts que donne le grammairien :
celui de phantasma qui désigne une apparition, une image sans
consistance, et celui d’ ephialtes qui dénomme un spectre induisant un
songe oppresseur. Pour la catégorie de " ephialtes, Macrobe ne produit
pas de correspondant latin. La création lexicale des langues
vernaculaires remédiera a ce manque dans la terminologie latine.

3. Tout autant qu’une suite d’images ou de choses vues, le songe est
compris comme un message oral qui s’entend : il est un oracle, c’est-a-
dire une parole prophétique. 1l dit quelque chose. C’est une conception
qui est commune a la Bible et a I'’Antiquité gréco-latine.

4, La conception des réves véhiculée par la typologie de Macrobe est



ambigué : elle est a la fois empreinte de magie et rationaliste. En effet
elle rend compte de croyances populaires. Elle confirme le lien du
songe au domaine de la magie en lui accordant une valeur oraculaire.
Elle fait également référence de maniere indirecte a des pratiques
religieuses propres au paganisme et dont héritera la culture
chrétienne. Ainsi dans la catégorie des songes insignifiants le terme
ephialtes renvoie a la croyance selon laquelle des démons oppressent la
poitrine du dormeur. Macrobe rapporte que selon la croyance
populaire ( publica persuasio), il s’agit d’'un étre réel. Mais lui-méme
attribue une origine naturelle au songe oppresseur : I'étre fantastique
qui agresse le réveur entre veille et sommeil n’existe que dans son
imagination. Enfin la catégorie de 1’ oraculum renvoie sans doute au
songe homérique, mais implicitement aussi a la pratique du songe
incubatoire : dans |'Antiquité, il était d’'usage de dormir dans les

temples dans I'espoir d’obtenir un réve curatif ou un réve oraculaire

qui prophétise le destin du réveur?

. Le terme oraculum désigne
d’ailleurs en latin a la fois un lieu de prieres, de culte, et 'oracle des
dieux obtenu par un songe. Toutefois Macrobe ne développe pas cette
catégorie de réve par des exemples précis, ce qui suggere peut-étre
une certaine réserve de sa part. Mais le point de vue rationaliste de
Macrobe ne va pas toutefois jusqu'a rejeter l'oniromancie, en
particulier parce que son but est de montrer la valeur de vérité du

réve.

Traduction et créations savantes en moyen

francais

Le Commentaire au Songe de Scipion a été recopié et glosé durant tout le
Moyen Age °, mais la classification de Macrobe a été surtout
commentée a partir duxii® siécle. Elle est glosée par Guillaume de
Conches © et, en dehors de la tradition des commentaires, reprise par

Jean de Salisbury dans le Policraticus (vers 1159)” , au livre II, dans les
chapitres XV a XVII, et chez un auteur cistercien, identifié a Alcher de

Clairvaux, dans le Liber de spiritu et anima 8. Chez ces auteurs latins la

terminologie macrobienne est reprise avec fidélité.

Auxxiv® et xv€ siécles la langue vulgaire commence a investir des
champs du savoir réservés jusqualors a la langue latine, de sorte que
'on traduit en francais des traités latins des siécles antérieurs. Ainsi le
traité de Jean de Salisbury est transposé en langue vulgaire, en 1372,
par un traducteur deCharles V, un frére mineur nommé Denis

Foulechat, sous le titre Le Policratique °. Au milieu du xv° siécle, Antoine
de La Sale, précepteur des fils de Louis de Luxembourg, comte de
Saint-Pol, écrit a I'usage de ses éléves un traité intitulé La Sale, une

compilation de grands auteurs et d’histoires qu'il a entendues ou



vécues. Au livre 111, il consacre deux chapitres aux songes : I'un est une

typologie des songes, visiblement calquée de Macrobe, I'autre est le

récit d’'un réve célebre du roi Crésus '°. Or, il nous a semblé intéressant
d’examiner comment la langue vulgaire transposait les dénominations
d e Macrobe. Parvenait-elle a rendre compte par une terminologie
adéquate des distinctions subtiles opérées par la langue latine ? Que
nous révele de la conception du réve la transposition en langue
francaise'! ?

La traduction de la typologie de Macrobe en moyen frangais présente a
priori une certaine continuité avec son original latin. En effet les
traducteurs conservent les cinq catégories de réves ainsi que la
bipartition entre songes vrais et songes illusoires, laquelle donne son
architecture conceptuelle a la typologie de Macrobe. Denis Foulechat
débute ainsi son chapitre :

« 11 sont pluseurs especes de songes et pluseurs causes et

diverses figures et significacions ; car ou c’est ensonge ou

fantosme ou songe ou enseignement de Dieu ou vision'?, »

Quant a Antoine de La Sale, il introduit son exposé en ces termes :

« 1l convient savoir, selon que les philosophes dient, et
premier Macrobe assez prés du commencement de son livre
qui est nommé Disposicion de Songes, ou il dist que sont .V.
manieres de songes : dont la premiere est simplement
appellee songe ; la seconde est appellee vision ; la tierce est
appellee oracle ; la quarte est appellee insonge ; la quinte

est appellee fantosme. Dont de ces .II. dernieres : de insonge

et de fantosme, dit que on ne doit faire compte!>. »

La traduction des termes dénommant les songes vrais semble avoir été
aisée tant les mots de la langue vulgaire présentent une filiation nette
par les sons et le sémantisme avec leur étymon latin. Ainsi somnium
est-il traduit facilement par songe et visio par vision. Le mot oracle, qui
est bien le descendant transparent du mot latin oraculum et qui comme
tel est conservé dans les deux textes, embarrasse néanmoins Denis
Foulechat et Antoine de La Sale. Cet embarras est imputable a deux
raisons. La premiere est purement linguistique : en moyen frangais le
mot oracle n’évoque pas d’emblée un type de réve, mais plutét un type
d’énoncé : « une réponse divine dans ’Antiquité » ou « un lieu ou la
divinité rend l'oracle » selon le Dictionnaire du Moyen Frangais. La
deuxiéme raison tient au rejet du paganisme, a I'impossibilité d’inclure
dans la catégorie des songes vrais des réves ou apparaissent des dieux
paiens. Accessoirement s’ajoute le rejet de la pratique du songe

incubatoire condamnée par I'Eglise, sans qu’elle parvienne, tout du



moins jusqu’au Haut Moyen Age, a éradiquer totalement la coutume,

puisqu’on allait incuber auprés de tombeaux de saints'#, La traduction
du motoraculum par oraclerequiert donc une glose qui manifeste la
distance du chrétien vis-a-vis des croyances paiennes. AinsiDenis
Foulechat évite dans un premier temps le mot oracle et emploie pour
présenter cette catégorie de réve la périphrase : « enseignement de
Dieu'. » Ensuite, lorsqu’il définit plus précisément ce type de réve, il
emploie le terme oracle, mais précédé du mot espece - «espece de
oracle 16 » - qui marque sa réticence, puis il glose cette expression par
une périphrase explicative absente de son original latin : « C’est a dire
response du ciel. » Loracle est défini comme une annonciation, une

« devine volenté par bouche d’'omme annunciee '’ ». Lapparition des
dieux anciens est rejetée comme une croyance diabolique par Jean
de Salisbury et Denis Foulechat ou attribuée a une « maniere du parler

de Macrobe '® » par Antoine de La Sale. Afin d’éclairer la signification
de l'oracle, les auteurs médiévaux ajoutent des exemples qui illustrent
la définition macrobienne et construisent sous les yeux du lecteur la
traduction : ils sont principalement tirés du Nouveau Testament et
prennent la forme de I'apparition d'un ange qui transmet la volonté
divine a des humains. Sont cités comme oracle par exemple le songe
des Rois Mages (Matthieu 2, 12), dans lequel un ange les avertit de ne
pas retourner auprés d’Hérode ; ou celui de Joseph (Matthieu 2, 13),
dans lequel un ange lui ordonne de fuir en Egypte avec la Vierge et le
Christ nouveau-né. Hors de ces exemples, le songe oraculaire est
considéré comme une superstition diabolique. Jean de Salisbury et son
traducteur Denis Foulechat condamnent trés expressément les réves
oraculaires de I’ Enéide o1 apparaissent les dieux ou le défunt Anchise :

« Eneas, par l'enseigne de leur devins respons, trouva
Ytalie, qui par eulz li estoit promise et de luy tres
diligenment avoit esté quise et poursuye, et en ycelle, par
I'inspiracion non pas tant des esperis, que il appellent leurs
dieux, comme par l'inspiracion de dyables, il establi son
siege et sema la semence du lignage romain ou jardin qui
mieulx leur plaisoit. Et quelle autre chose feist en songe le
pere Anchises et quelle autre Jupiter et quelle Apollo et

aussy les autres, qui seroit longue chose a raconter!® ? »

Ce jugement explique sans doute la disparition dans 1" Eneas,
adaptation médiévale (vers 1160) du texte virgilien, de tous les songes
prophétiques de I' Enéide: les trois songes ol apparaissent
successivement 2 Enée Hector 20, les dieux Pénates®! et Mercure %2, En

revanche, I'apparition d’Anchise a Enée est conservée, peut-étre parce

qu’elle est congue comme une vision éveillée?>.



C’est pour la traduction des termes désignant les songes illusoires que
I'on observe la tension la plus nette entre un effort de continuité,
voire de fidélité, par rapport a la source latine et la nécessité de son
abandon au profit d’'un déplacement de la terminologie. Le mot
insomnium,qui désigne le songe le plus banal, le plus quotidien chez
Macrobe, est rendu par le néologisme ensonge qui est le calque de

I'étymon latin. Le terme ensonge est bien attesté auxiv® siecle, chez
Froissart, dans le roman de Méliador (1373-1388), au sens de « réve »,
« songe », « imagination trompeuse » : il rime avec une forme du verbe

24

mensongier Il est encore attesté auxv € siécle, chez Antoine

de La Sale, sous la forme insonge, mais il n’est plus attesté dans le

Dictionnaire de la langue frangaise du xvi® siécle d’Edmond Huguet et
semble avoir disparu de la langue a cette époque. On peut supposer
que ce mot n’a jamais vraiment pénétré la langue courante, en raison
peut-étre de sa proximité phonique avec le mot ensoigne signifiant
« inquiétude », « difficulté ».

Le mot visum n’est pas traduit par son descendant monosyllabique vis
dont les sens s’étaient trop écartés de sa racine et qui signifiait
principalement « avis », « opinion », « impression ». 1l est traduit par
Denis Foulechat et par Antoine de La Sale par le mot fantosme, qui a
pour origine le mot grec ionien * phantagma, altéré en * phantauma
dans le grec massaliote. Lemploi du mot fantosme contourne

I'imprécision du mot latinvisum en faisant retour au mot grec

phantasma, dont il était la traduction dans le texte de Macrobe %°. En
moyen francais, le mot fantosme désigne « une illusion », « une
chimere », « le fruit de I'imagination » et plus spécialement « une
apparition », « un esprit malfaisant », « un étre fantomatique ». Dans
tous les exemples cités par le Dictionnaire du Moyen Frangais, le terme
est en collocation avec des mots ou des expressions qui lui donnent
une signification négative, voire diabolique : illusion, euvre dyabolique,
deableries. Les deux auteurs que nous avons retenus présentent le
fantosme oule songe de fantosme comme la création de I'état

intermédiaire entre veille et sommeil.

Dans cette catégorie, Macrobe classait le songe oppresseur qu'il

dénommait par le substantif grec ephialtes %°. Les Latins ne semblent
pas avoir eu de mot particulier pour désigner le cauchemar et les
lettrés  employaient  l'expression suppressio (subp) nocturna
(= « oppression nocturne »).Denis Foulechat décrit le songe
oppresseur sans le nommer ni reprendre le mot grec qui se trouve
pourtant dans son texte original ; il laisse a cette variété de mauvais

réve le nom de fantosme et la définit comme une maladie :

« En ceste maniere est il de une maladie dont aucuns par
diverses oppressions cuide estre grevé d’aucun fais sus lui
aussi comme se il feust esveillié, et cuide estre esveillié, et

toutesvoies il dort, mais il repose mal ; tele puet estre dite



fantosme. Et ces choses ont mieulx mestier de cure et de
medecine que de nostre determinacion, et par especial

quant il n’appert rien vray en eulz fors tant que ce sont tres

vraies et angoisseuses passions dont personne est grevee
27

.
Selon lui, le réve oppresseur est une illusion des sens du dormeur
comme I'indique 'emploi du verbe cuidier signifiant « croire a tort »,
ou de la locution conjonctive « comme se ». Se fondant sur I'autorité
des « phisiciens », il donne au réve oppresseur une cause endogéne,
qui peut étre de nature physiologique ou psychologique. 1l associe le
fantosme a une condition pathologique, curable, mais néanmoins
extrémement pénible pour le réveur. Sa compréhension du songe

oppresseur est rationaliste.

Antoine de La Sale s’inscrit de la méme maniére dans une tradition
rationaliste, mais il donne une désignation spécifique au songe

oppresseur et le nomme incube :

« Aussi quant il samble que aulcune chose viengne assaillir,
qui samble que monte sur luy et le charge si fort que on ne

se poeut remouvoir ne parler. Et ce appellent les medecins

incubz ; et est une malle maladie pour tant qu'elle dure?®, »

Par cette définition, Antoine de La Sale se référe a la tradition
médicale de I'incube et non a la tradition théologique qui le définit

comme un démon, un satyre qui agresse le réveur, pese sur sa poitrine

et lui insuffle ainsi un réve effrayant?’, Pour Antoine de La Sale le réve
oppresseur, qui annihile la mobilité et la faculté de parole chez le
dormeur, n’a pas de cause réelle, comme l'indique I'emploi du verbe
sembler, et il est causé par un état de conscience particulier.

Au contraire de Macrobe, qui faisait allusion a la croyance populaire
selon laquelle ce type de réve est provoqué par la présence d’un étre
pesant sur la poitrine du dormeur, aucun des deux commentateurs ne
mentionne précisément une telle croyance. De méme aucun des deux
ne précise l'origine de I'oppression ressentie : ils demeurent vagues.
Pour Denis Foulechat il s’agit d’'un poids (« fais »), tandis que selon
Antoine de La Sale, 'oppression ressentie semble étre due a 'agression
d’« aulcune chose ». Aucun des deux ne mentionne la croyance selon
laquelle le réve effrayant serait causé par I'agression d’'un animal, d’'un
démon ou d’une vieille femme sur la poitrine du réveur. Pour avoir
une idée des croyances que ces lettrés répugnent a mentionner, sans
doute parce qu'ils y voient une résurgence du paganisme ou une
superstition, il faut se reporter a l'ouvrage du médecin Bernard
de Gordon, le Lilium medicine (vers 1305), dans lequel I'incube est

précisément défini :



« Incubus est un fantasme qui, pendant le sommeil oppresse
le corps, provoquant le mouvement et la parole. Incubus est
le nom d'un démon : certains pensent que lorsque I'incube
se dirige vers le corps humain - surtout si '’homme est
allongé sur le dos -, par le fait d’une influence corrompue, il
pese sur le corps et fait croire a une suffocation. Lorsque
cela survient aux nourrissons, ils s’étouffent souvent, parce
qu'ils ne peuvent soutenir une si grande corruption : telle
est opinion des théologiens. Mais le vulgaire pense que
c’est une vieille femme qui foule et comprime le corps : il
n’en est rien, Les médecins ont une meilleure opinion®?. »

Lexposé de Bernard de Gordon nous éclaire sur I'existence de trois
interprétations  différentes de lincube. Il mentionne une
interprétation théologique, sans donner de référence ni préciser la
définition de I'incube élaborée par les théologiens. Selon la tradition
théologique, dont on trouve la trace chez saint Augustin par exemple
31 Tincube est un démon qui attaque les nourrissons pour les tuer ou
les dormeurs pour avoir un commerce sexuel. Bernard de Gordon fait
également état d'une croyance populaire selon laquelle il s’agit d'une
vieille femme maléfique. Enfin, il rend compte de la tradition
médicale, rationaliste, qui congoit I'incube comme un simple mauvais
réve. On constate que les commentateurs de la typologie des songes de
Macrobe se rattachent a cette derniére catégorie et se refusent méme a
évoquer précisément les croyances qu’ils taisent. Elles demeurent du

domaine du non-dit.

Lexamen des traductions de la typologie de Macrobe révele une
réticence a accorder une valeur oraculaire au songe et une difficulté a
concevoir lorigine du songe effrayant. Nous avons vu que sous
I'espece du fantosme, il est une sorte de pathologie. Les catégories de
songes qui sont I’émanation de croyances relevant du paganisme, que
ce soit l'oracle ou 1’ ephidltes, sont définies avec circonspection et
réticence. Le terme grec ephialtes est abandonné, le terme oracle est
admis avec une glose. Toutes ces réticences attestent 'émergence d'un
doute sur la validité de cette typologie. Nous allons voir maintenant
que la langue vulgaire courante a opéré des ruptures et des
déplacements bien plus radicaux vis-a-vis de cette classification et
nous essaierons d’en déterminer I'origine.

Les créations de la langue vernaculaire et
I’empreinte de la culture folklorique

A partir du moyen frangais la langue vulgaire ne retient, parmi toutes
les catégories de songe définies par Macrobe, que celles du songe et de

la vision, mais sans considérer comme nécessairement vrai le



phénomene onirique désigné. Les changements les plus frappants
concernent la catégorie du songe illusoire, avec I'abandon de la
terminologie héritée de Macrobe et l'installation dans la langue
vulgaire de mots d’origine obscure qui désignent de maniére adéquate
les croyances folkloriques attachées a ce type de songe. On peut
émettre 'hypotheése que la dénomination savante, partagée comme un
trésor par le milieu clérical lettré, n’a jamais pu s'imposer en face de

vocables d’origine populaire véhiculés par la masse parlante.

Le terme ensonge, insonge qui désigne le songe le plus banal, le plus
quotidien, a disparu de la langue a la Renaissance. Mais s’était-il
vraiment implanté dans la langue ? A-t-il jamais été populaire ? Il était
usité pour dénommer le songe quotidien, sans signification. Le terme
qui s’est progressivement imposé pour dénommer ce type
d’expérience est le substantifrévequi n’est attesté dans les

dictionnaires qu’au xvii® siécle, postérieurement au verbe resver entré

dans la langue dés le xii® siecle. En ancien francais resver signifie au
sens propre « errer », « aller ¢a et 1a », « se promener », « roder »,
« vagabonder ». Par métaphore il a pris le sens de « divaguer »,
« délirer » et avec cette signification il est souvent lié a la rime avec le
verbe desver signifiant « étre fou », endesver « devenir fou ». Par
extension il a pu s’appliquer a I'activité nocturne déréglée, au sens de
« se livrer a une réjouissance nocturne », « se livrer a la débauche ». Le

sens moderne « avoir une vision durant le sommeil » est attesté au xiv

¢ siécle, mais ne s'imposera progressivement qu’au xvii® siecle. Pour
bien comprendre le lien entre tous ces différents sens, qui sont
dépréciatifs, il faut se reporter a I'étymologie de resver qui est sans
doute liée a celle de desver. Ces deux verbes ont probablement pour
racine un adjectif vagus, qui signifie « errant », « vagabond » et qui se
rattache au latin classique vagariayant pour sens « aller ¢a et [a »,
« errer ». Jakob Jud a supposé 'existence d’un verbe gallo-roman * re-

exvagare de méme sens avec une valeur intensive>2. Réver signifie donc
essentiellement « vagabonder », « divaguer », puis au sens figuré
« vagabonder en esprit », « délirer ». On peut donc se demander
pourquoi ce mot d’origine obscure s’est progressivement imposé dans
la langue vulgaire au point de remplacer le mot songe.

Il est possible que resver, puis le substantif resve, se soient imposés
parce qu’ils véhiculaient un ensemble de croyances trés anciennes et
largement répandues selon lesquelles la nuit, durant le sommeil, 'Ame

ou l'esprit se détache du corps pour voyager, vagabonder>>, Cette
croyance est bien attestée par des légendes recueillies au Moyen Age
et dans des contes populaires parvenus jusqua nos jours. Au
Moyen Age, dans la deuxiéme partie duRoman de la Rose (écrite vers
1270-1280) ,Jean de Meun expose et réfute la légende de dame
Habonde. Cette réfutation s’inscrit dans le discours de Nature qui
rapporte que maintes gens s'imaginent devenir la nuit des « estries »

(v. 18396), c’est-a-dire des stryges, des vampires ou des sorciéres, qui



errent la nuit en compagnie de dame Habonde. De vieilles femmes
prétendent que le tiers de 'humanité posséde cette faculté de quitter
le corps, trois fois la semaine, durant le sommeil, pour accompagner
les « bonnes dames » et pénétrer avec elles dans les maisons a travers
les fentes, les chatiéres ou les crevasses. Au réveil, I'ame qui a couru le

monde durant la nuit réintégre le corps, mais si celui-ci a été retourné,

elle ne peut plus rentrer en lui**. Les « bonnes dames » et « dame
Habonde » en particulier sont des femmes surnaturelles, dotées de la
faculté de voler dans les airs. Dans les maisons qu’elle visite, et ou elle
trouve des offrandes sous forme de quelque boisson ou nourriture,
dame Habonde apporte I'abondance de biens. Selon Nature, qui est le
porte-parole du rationaliste Jean de Meun, cette légende est une
« folie horrible » (v. 18419), des « fables » (v. 18446) véhiculées par de
« foles vielles » (v. 18459). Toutefois, méme s’il lui dénie une
quelconque vérité, Jean de Meun transmet et fait rayonner malgré lui

cette légende qui semble bien accréditée au xiii® siecle.

Par ailleurs, il existe un conte type (1645 A) répertorié par A. Aarne et
S. Thompson sous le titre Dream of Treasure Bought, qui témoigne de la

13, Ce conte met

croyance au vagabondage de I'dme durant le sommei
en scéne deux personnages, un réveur et un observateur. Tandis que
I'un est endormi, l'autre apercoit sortant de sa bouche un petit
animal : un lézard, une mouche, une souris, un serpenteau, qui
cherche a franchir un ruisseau, visite le crane d’un cheval, d’un 4ne ou
s’enfonce dans un trou de la montagne. Lanimal réintégre ensuite le
corps endormi et le dormeur s’éveille aussitdt : il raconte qu’en réve il
a visité un palais et découvert un trésor. Le réveur et I'observateur

confrontent leurs points de vue et, creusant la terre sous le crane de

I'animal, découvrent un trésor>°. Une célébre version de ce récit est

relatée par Paul Diacre dans | Histoire des Lombards qui met en scéne le

roi Gontran de Bourgogne dans le role du réveur’’, une autre est
recueillie lors de linterrogatoire du berger Pierre Maury par
I'inquisiteur Jacques Fournier et relatée par Emmanuel Le Roy Ladurie

dans Montaillou, village occitan de 1294 & 1324 3%, enfin Félix Arnaudin
dans les Contes populaires de la Grande-Lande la recueille en 1881 sous le

A

titre Lou rébe 3°. Ce conte, dans lequel 'animal représente I'Ame ou
'esprit du réveur qui s’échappe de son corps a l'occasion du réve,
refleéte une représentation du réve comme vagabondage, voyage de
'esprit ou de I'dme en dehors de son enveloppe charnelle. Par son
étymologie supposée, le mot « réve » s’accorde ainsi avec des
croyances tres anciennes refoulées par la culture savante mais bien
présentes dans le folklore, de sorte qu’il se serait peut-étre imposé
dans la langue sous la pression d’'un usage populaire. Ce phénomene
pourrait expliquer pourquoi, alors que le substantif « réve » n’est
attesté pour la premiére fois qu'auxvii ¢ siecle, il est noté
inexplicablement comme « vieux » par Antoine Furetiere et commenté

en ces termes dans la premiére édition du Dictionnaire de I'’Académie



Frangaise (1694) : « 1l est de peu d’usage et bas. » Il est « vieux » et
« bas » peut-étre parce qu’il véhicule un ensemble de croyances trés
anciennes, et « de peu d’usage » parce qu’il n’est pas généralisé dans la
culture savante écrite, ce qui ne signifie pas qu'il ne I'était pas dans la
culture orale.

On retrouverait un phénoméne de rupture et de déplacement
similaires pour la catégorie définie par Macrobe sous le terme de

visum. Le mot fantosme qui le traduit dans les classifications des xiv® et

xv® siecles s’est spécialisé dans la langue savante tout d’abord pour
désigner les spectres et les apparitions de défunts. Dans la langue
vulgaire, il existait pour dénommer le cauchemar le substantif
masculin apesart, dérivé du verbe peser et qui exprime la sensation

d’oppression que ressent le réveur. Mais ce terme relevé, selon le

dictionnaire d’ancien francais de Tobler et Lommatzsch, au xiv® siécle
chez Raoul de Presles, ne semble pas avoir connu une large diffusion :
il n’est pas attesté dans le Dictionnaire du Moyen Frangais. Le substantif
incube (1372), calque savant du latin incubus, est resté un terme de
théologie désignant un démon masculin censé abuser des femmes
durant leur sommeil, par opposition a succube désignant un démon
féminin. Le terme d’ancien frangais enquibedes, résultat probable d'un
croisement entre incubus et equipedes(« pieds de cheval »), est usité
vers 1200-1210 dans le Roman de Merlin de Robert de Boron pour
désigner la variété de démon aérien, a laquelle appartient le pere de

Merlin :

« Je voil [dit Merlin] que tu saiches et croies que je sui filz
d’'un enemi qui engigna ma mere, et cele meniere d’enemi

qui me congut a non enquibedes et sont et repairent en 'air
40

2
Ce mot, qui ne bénéficie d’aucune entrée ni dans le dictionnaire de
Tobler-Lommatzsch ni dans celui de Godefroy, est un hapax plaisant,
qui, selon Anne Berthelot, « a l'avantage de laisser affleurer les
origines mythiques de ces créatures, proches des “chevre-pieds” ou

satyres de I'Antiquité, réputés pour leur luxure?! ». Mais il reste une
création de clerc. Le substantif qui simpose pour désigner le réve
oppressant est un mot de la langue rustique, d’origine picarde : le mot
cauchemar. Précisons que, si 'étymologie de resver est obscure, celle de
cauchemar est elle aussi assez embrouillée, ce qui témoigne d'une
origine orale se perdant dans la nuit des temps. Ce terme est tout
d’abord attesté sous la forme cauquemare (1375), puis cauchemare
(1584), avant de se fixer encauchemar (1677). Il a des variantes

régionales recueillies dans le Grand dictionnaire universel du xix siécle de
Pierre Larousse et le Trésor de la Langue Frangaise , parmi lesquelles on
peut citer les termes cauquevieille (lyonnais), chauchi-vieilli (Isére),
chauce-vieille (Rhone), chaouce-vielio (Languedoc). Le premier élément

du mot ( cauche) est une forme verbale de cauchier, résultant d'un



croisement entre le picard cauquier et l'ancien francais chauchier
signifiant « presser », « fouler aux pieds », « piétiner ». Lorigine de ces
verbes est probablement le latin calcare de méme sens. La seconde
partie du mot est lancien picard mare, emprunté au moyen
néerlandais mare, « fantéme qui provoque le cauchemar ». Ce mot
néerlandais est attesté dans toutes les langues d’origine germanique :
il correspond a I'anglais mare « spectre » qui entre dans la composition
du mot nightmare, a I'ancien haut allemand mar et mara et au moyen
haut  allemand mar,a T'allemand moderne Marh, au norrois
mara.Lorigine du deuxiéme constituant du mot est encore discutée
par les étymologistes, mais I'’hypothése soutenue par Claude

bY

Lecouteux est que le motmar remonterait a une racine indo-

européenne * mer signifiant « mourir*? », Cette étymologie correspond
bien a la description du « songe de fantéme » : c’est un spectre
malfaisant qui revient hanter le vivant. A partir de cette origine
sémantique, qui correspond sans doute a la croyance originelle, on
peut repérer une superposition de croyances d’origine culturelle
parfois différente (latine, autochtone), ce dont témoigne par exemple

au début duxiii® siécle le livre III des Otia Imperialia d e Gervais de
Tilbury, qui rapporte plusieurs légendes au sujet du cauchemar. Selon
certaines croyances, I'étre irréel qui agresse le réveur est un démon ou
encore, une lamie, monstre fabuleux qui passait pour dévorer les

enfants :

« Les lamies, appelées communément « masques » ou
« estries » en francais, sont, aux dires des médecins, des
visions nocturnes qui, du fait de I'épaississement des
humeurs, troublent les 4mes des dormeurs et les écrasent
de leur poids.

Augustin d’autre part dit, en citant certains auteurs, que ce sont des

démons qui, a partir d’Ames malfaisantes, emplissent des corps aériens
43

.
Gervais mentionne une autre croyance qui comprend les démons
oppresseurs comme une catégorie d’étres humains - des sorciers et
des sorciéres - qui tourmentent les dormeurs. Il s’agit 1a d’une
anthropomorphisation de la croyance :

« Mais pour ne pas heurter les habitudes et les oreilles des
hommes, posons que c’est le destin fatal de certaines
femmes et certains hommes qu'ils parcourent la nuit les
pays d’un vol trés rapide, pénetrent dans les maisons,
tourmentent les dormeurs, leur donnent des songes lourds
qui les font pleurer : on les voit aussi manger, allumer les
lumieres, disjoindre les os des hommes pour les remettre

parfois dans un autre ordre, boire le sang humain et

déplacer les petits enfants d’'un endroit a autre**, »



On observe ainsi une évolution de la croyance qui fait de 'étre irréel
qui oppresse le réveur un démon, puis un étre humain maléfique, le
plus souvent une vieille femme, doté de pouvoirs surnaturels. A ces
croyances s’oppose la doctrine des médecins qui attribuent le
cauchemar a wun simple épaississement des humeurs. Ces
déplacements dans les croyances s’observent dans la polysémie du mot
cauquemare, qui signifie a la fin du Moyen Age « étre féerique »,

« démon de la nuit » et « sorciére ». Dans les Evangiles des Quenouilles 45

recueil de propos échangés a la veillée par des matrones, entre Noél et

la Chandeleur, écrit dans la seconde moitié du xv* siecle, la cauquemare
est un étre fantastique de la nuit, associé au lutin et au loup-garou, qui

146

vient tourmenter ’homme durant son sommeil“®. A I'articulation des

xv* et xvi® siecles, chez le poéte Jean Lemaire de Belges (1474- ca 1525),
le mot cauquemare a pour sens « succube » en collocation avec luiton, et
peut-étre « sorciere » lorsqu’il est précédé de l'adjectif « vieille »,

comme dans ces exemples cités par Le Dictionnaire de la langue francaise

du xvf siécle de Huguet :

- « [Le diamant] chasse ces fantosmes nocturnes, qu'on appelle
Incubes et Succubes. Ce sont Luittons et Cauquemares, et dissipe
toutes vanitez de songes. » ( La Couronne Margaritique, 1V, 76) ;

- « Griffons hideux, qui mengent gens barbares ; Fiers Loups garoux, et

vieilles Cauquemares. » (2¢ Epistre de ’Amand Verd, 111, 25).

Au xvi® siecle, dans le traité De la démonomanie des sorciers de Jean Bodin

(1580), la cauquemare est la face nocturne de la sorciére :

« Au pays de Valois et de Pycardie, il y a une sorte de
sorcieres qu'ils appellent cochemares, et de faict Nicolas
Noblet, riche laboureur demeurant a Hautefontaine en
Valois, m’a dit que luy estant jeune garcon il sentoit
souvent la nuict tels incubes, ou ephialtes, qu'il appelloit
cochemares, et le jour suyvant au matin la vieille sorciere,
qu'il craignoit, ne failloit point a venir querir du feu ou
autre chose, quand la nuit cela luy estoit advenu. » (

Demon., 108, v°, [G]).

Dans cet exemple, le mot cochemare fonctionne comme une réalisation
dialectale de I'’hyperonyme sorciére. Ce sens semble s'imposer au
moment de la répression de la sorcellerie. Parce qu'il était d'usage
courant, et que son origine rustique lui permettait d’agréger des
sémantismes divers, reflétant des croyances populaires, le terme
cauquemare, cauchemar a ainsi remplacé les mots savants incube, calque
du latin, et fantosme, d’origine grecque. Ce sont donc des mots « sans

pedigree », selon I'’heureuse expression de Daniel Fabre définissant le

47, au sémantisme lourd de croyances populaires qui ont

mot réve
remplacé les termes issus de la classification des songes de Macrobe,

restée I'apanage lexicologique d’'une élite lettrée.



Sil'on observe le devenir de la classification des songes de Macrobe au

Moyen Age, on remarque tout d’abord une diffusion large dans les

milieux lettrés jusqu'auxv € siécle, comme en témoignent les
traductions en langue vulgaire. On mesure la validité de cette
classification dans les esprits a la création lexicale du terme ensonge,
censé rendre le plus fidelement possible la catégorie de 1" insomnium.

Toutefois, 'examen comparatif de deux textes rédigés au xv® siecle,
I'un relevant de la culture savante,La Sale, 'autre de la langue
populaire, Les Evangiles des Quenouilles, révéle que la typologie savante
n'a pas pénétré la langue vulgaire commune, en particulier pour
dénommer les variétés du songe illusoire. Les mots qui s'imposent a
partir du moyen frangais puis du frangais classique sont des mots
d’origine obscure, sans doute rustique, qui véhiculent des croyances
populaires, au rang desquelles il faut placer celle de la migration de
I'ame et celle de I'oniropompie, pouvoir qu'ont certaines créatures,
démons ou sorciéres, d’'insuffler des réves. U'étude du devenir de la
terminologie macrobienne des songes démontre que l'histoire de la
vie des mots s’explique parfois grice au croisement de données
mythologiques et linguistiques.

Notes

1. Voir Macrobe, Commentaire au Songe de Scipion, texte établi, traduit et
commenté par M. Armisen-Marchetti, 2 vol., Paris, Les Belles Lettres,
2001-2003.

2.1d.,1,3,1-20, p. 10-16.

3 .VoirF. Schalk, « Somnium und verwandte Worter in den
romanischen Sprachen », in Exempla romanischer Wortgeschichte,
Francfort-sur-le-Main, éd. Klostermann, 1966, p. 295-337.

4.0n pourra se reporter sur ce point aC. A. Meier, « Le réve et
I'incubation dans l'ancienne Gréce », inR. Caillois etG. E. Von
Grunebaum (dir.), Le réve et les sociétés humaines, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliothéque des Sciences Humaines », 1967, p. 290-304. Voir

aussi Aelius Aristide, Discours sacrés. Réve, religion, médecine au ii © siecle
aprés J.-C., introduction et traduction par A. J. Festugiere, préface de
J. Le Goff, Paris, Macula, coll. « Propylées », 1986.

5. Sur la réception médiévale du Commentaire au Songe de Scipion, voir
principalement I. Caiazzo, Lectures médiévales de Macrobe, Paris, Vrin,
coll. « Etudes de philosophie médiévale », 2002, p. 15-19 et p. 36. Sur sa
réception dans les différentes langues vernaculaires , on se reportera
également a I'ouvrage d’A. Hiittig, Macrobius im Mittelalter : ein Beitrag
zur Rezeptionsgeschichte der Commentarii in Somnium Scipionis,
Francfort-sur-le-Main, ~P. Lang, 1990, «  Schriften der
Nationalsprachen », p. 171-173.

6. Voir P. Dronke, Fabula, explorations into the uses of myth in medieval



platonism, Leyde et Cologne, E. J. Brill, 1974, chap. 1, « Fabula : critical
theories », p. 13-68. On se reportera aussi a " excursus (p. 68-78) qui
propose une sélection des gloses de Guillaume de Conches extraites de
son Commentaire sur Macrobe, encore inédit dans son ensemble.

7.Jean de Salisbury, Policraticus, édition Webb, 2 vol., Londres-Oxford,
Clarendon Press, 1909, t. I, chap. XV-XVII, 429a-436a. Pour une édition
plus récente, Jean de Salisbury, Policraticus (I-1V), éd. K. S. B.Keats-
Rohan, Turnhout, Brepols, Corpus Christianorum, Continuatio
Mediaevalis, 118, 1993, p. 94-106.

8. Alcher de Clairvaux est identifié comme le Pseudo-Augustin, auteur
du Liber de spiritu et anima, Patrologie Latine , éd. Migne, t. XL, chap. XXV,
col. 798. Alcher de Clairvaux reprend les cing catégories des songes de
Macrobe, mais remplacevisum par le terme d’origine grecque
phantasma.

9. Denis Foulechat, Le Policratique de Jean de Salisbury (1372), Livres I-111,
éd. C. Brucker, Geneve, Droz, 1994, Livre 11, chap. XV, p. 149-152.

10. Antoine de La Sale, Guvres Complétes, éd.F. Desonay, 2 vol., Liege,
Faculté de Philosophie et Lettres, Paris, Droz, 1935-1941, t. I, La Sale,
p. 229-231.

11.]Je remercie Jean-Marie Fritz d’avoir attiré mon attention sur ces
deux textes.

12. Le Policratique, chap. XV, 1-2, p. 149.

13. La Sale, p. 229.

14.VoirJ. Le Goff, Le christianisme et les réves (ii ¢ - vii ¢ siécle), in
Limaginaire médiéval, Paris, Gallimard, coll. « Bibliotheque des
Histoires », 1985, p. 265-316, et, plus particulierement p. 289. On
consultera également P. Saintyves, En marge de la légende dorée. Songes,
miracles et survivances, Paris, Robert Laffont, coll. « Bouquins », 1987
[Emile Nourry, 1930], « Des songes provoqués et de l'incubation »,
p. 518-523.

15. Le Policratique, 1, p. 149.

16.« Mais, quant la chose par repos esclarcist a I'annunciacion
d’autrui, toutesvoies se la personne de celui qui 'annunce est honeste
et honorable, ce est espece de oracle, c’est a dire response du ciel. », Le
Policratique, 42, p. 151.

17. Ibid.

18.La Sale, p. 230 : « Oracle est quant lui appert pere ou mere ou
aulcune sainte personne, prestres ou aulcuns dieux, selon la maniere
du parler de Macrobe. »

19. Le Policratique, chap. XV, 48-49, p. 151.

20.Virgile, Enéide, éd. et trad. de J.Perret, 3 vol., Paris, Les Belles
Lettres, 1977-1980, t. I, livre I, v. 268-297, p. 48-49.

21.1d., t. 1, livre I11, v. 147-171, p. 80-81.

22.1d., t.1, livre IV, v. 553-570, p. 131-132.

23.1d., t. I, livre V, v. 722-739, p. 32-33. Voir Eneas, roman du xii

€ siecle, éd. J.-J. Salverda de Grave, 2 vol., Paris, Champion, 1925-1929,
t. 1, v. 2161-2220, p. 66-68.
24. « Plus a de .X. jours que n’oy / Parolle qui si bien m’agrée / Et, ou



cas que je m'i recrée, / Si me di ci presentement, / De tout ton meilleur
sentement, / Se tu dis voir u tu mengonges / Pour moi oster de telz
ensonges. » (Jean Froissart, Meliador, éd.A. Longnon, 3 vol., Paris,
Firmin-Didot, satf, 1895-1899, t. II, v. 11867-11873, p. 74).

25. Voir Macrobe, Commentaire au Songe de Scipion, 1,3, 1, p. 10 et L, 3, 7,
p. 12

26.1d.,1,3,7,p. 12.

27. Le Policratique, chap. XV, 11-12, p. 149.

28. La Sale, p. 229-230.

29. M. Dulaey, Le réve dans la vie et la pensée de saint Augustin , Paris,
Etudes augustiniennes, 1973, « Le cauchemar », p. 132-133.

30. Bernard de Gordon, Lilium medicine, 11, 24, (Lyon, G. Rouillium, 1550,
p. 220-221), cité et traduit par D. Jacquart et C. Thomasset, Sexualité et
savoir médical au Moyen Age, Paris, puf, 1985, p. 227. Pour I'analyse de ce
texte et les différentes traditions de I'incube, on se reportera a M. Van
Der Lugt, Le ver, le démon et la Vierge . Les théories médiévales de la
génération extraordinaire, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Uane d’or »,
2004, en particulier « La théorie de I'incube dans la littérature onirique
et médicale », p. 317-336.

31. Augustin, De civitate Dei, XV, XXIII, 1, trad. G. Combes, Bibliotheque
Augustinienne 36, p. 142.

32. Sur cette étymologie de resver, réver, voir J. Jud, « Réver et Desver »,
Romania, t. LXII, 1936, p. 145-157. Pour une synthese des hypotheses
étymologiques, on se reportera a l'article « réver » du Dictionnaire
historique de la langue frangaise, établi sous la direction d’A. Rey, 2 vol.,
Paris, Dictionnaires Le Robert, 1992, t. II, p. 1797-1798.

33. Sur ce point voir l'article de D. Fabre, « Réver, le mot, la chose,
I’histoire », Terrain 26 (mars 1996), p. 69-82.

34.Guillaume de Lorris et Jean de Meun, Le Roman de la Rose,
éd.F. Lecoy, 3 vol., Paris, Champion, cfma, 1965-1970, t. III, v. 18395-
18484, p. 52-55. Sur ce passage duRoman de la Rose, nous nous
permettons de renvoyer a notre ouvrage, La Corne et I'Ivoire. Etude sur le

récit de réve dans la littérature romanesque des xii ¢ et xiii ¢ siécles, Paris,
Champion, coll. « Nouvelle Bibliothéque du Moyen Age », 2010, p. 583-
590.

35. A. Aarne et S. Thompson, The types of the folktale : a classification and

bibliography, Folklore fellows communications, n°® 184, Helsinki, 1961,
« Dream of Treasure Bought. Treasure has been seen by man’s soul
absent in sleep in form of fly (or bubble). The purchaser of the dream
finds the treasure. » (p. 469).

36. Voir D. Fabre, « Réver, le mot, la chose, I'histoire », p. 72-74.

37.C. Ginzburg rapporte I'histoire dansLe sabbat des sorciéres, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliotheque des histoires », 1992, p. 147

« Lhistorien lombard Paul le Diacre, qui vécut au viii € siécle, raconte
que, un jour, de la bouche du roi burgonde Guntram, qui dormait veillé
par un écuyer, sortit soudain un animal, une sorte de petit serpent.
Celui-ci se dirigea vers un ruisseau non loin de la, qu'il tenta en vain

de traverser. Alors I'écuyer posa son épée en travers, d’une rive a



l'autre. Le serpent passa de l'autre coté et disparut derriere une
colline ; quelque temps plus tard, il fit le méme chemin a I'envers, et se
glissa dans la bouche du dormeur. Le roi s’éveilla et dit qu'il avait révé
qu'il passait sur un pont de fer, pour entrer ensuite dans une
montagne ou était caché un trésor (qui fut effectivement trouvé). »

38.E. Le Roy Ladurie, Montaillou, village occitan de 1294 a 1324, Paris,

Gallimard, coll. « Bibliothéque des Histoires », 1982 [1" éd. 1975],
p. 608-609. Dans cette version, c’est un lézard qui sort de la bouche du
dormeur et passe une riviere sur une planche avant d’aller visiter le
crane d’un ane. Lobservateur 6te la planche, de sorte que le 1ézard ne
pouvant plus passer la riviere, le corps du dormeur s’agite
énormément. Le veilleur ayant remis la planche, le lézard peut
traverser la riviere et réintégrer le corps du dormeur en passant par la
bouche. Le parfait cathare qui interprete 'aventure déclare que I'ame
demeure attachée au corps, mais que I'esprit s’évade et vagabonde en
réve.

39. F. Arnaudin, Contes populaires de la Grande-Lande, éd. J. Boisgontier et
G. Latry, Bordeaux, Confluences, 1994, p. 276-277. En l'occurrence
'animal qui s’échappe de la bouche du réveur est une mouche.

40. Robert de Boron, Merlin, roman du xiii ¢ siécle, éd. A. Micha, Paris-
Geneéve, Droz, 1980, 15, 20, p. 68.

41. Merlin, texte établi parI. Freire-Nunes, présenté par P. Walter,
traduit et annoté par A. Berthelot, dans Le Livre du Graal, 3 vol., Paris,
Gallimard, coll. « Bibliotheque de la Pléiade », 2001-2009, t. I, p. 1774,
note 3. Pour le terme enquibedes, le manuscrit S 526 de la Bibliotheque
Universitaire de Bonn, sur lequel est fondée I'édition de la Pléiade,
présente la variante esquibedes, traduit par « équipéde » (voir p. 606,
§ 34).

42.C. Lecouteux, « Mara-Ephialtes-Incubus. Le Cauchemar chez les

Peuples germaniques »,Etudes germaniques, 42° année, janvier-
mars 1987, p. 1-24, et plus particuliérement p. 5.

43.Le Livre des merveilles : divertissement pour un empereur (troisiéme
partie) de Gervais de Tilbury, trad. fr. A. Duchesne, Paris, Les Belles
Lettres, coll. « La Roue a Livres », 1992, 86, p. 94.

44, 1bid., p. 94-95.

45.M. Jeay, Les Evangiles des Quenouilles, Montréal, Presses de
I'Université de Montréal et Paris, Vrin, 1985. Voir la traduction
d’A. Paupert, in Voix de femmes au Moyen Age. Savoir, mystique, poésie,
amour,  sorcelleriexii ¢ - xv ¢  siécle, Paris, Robert Laffont,
coll. « Bouquins », 2006, p. 727-817. Du méme auteur, on lira Les fileuses
et le clerc. Une étude sur les Evangiles des Quenouilles, Paris, Champion,
1990. Voir aussi P. Uhl, « De la “cauquemare”et du “luiton”. Le
témoignage complémentaire des Evangiles des Quenouilles et de
Perceforest », in Le Cauchemar, mythologie, folklore, arts et littérature ,
textes réunis par B. Terramorsi, Paris, sedes-Le Publieur, 2003, p. 87-
107.

46. Voir M. Jeay, Les Evangiles des Quenouilles, p. 143 : « Se un homme a



tele destinee d’estre leu warou, c’est fort se son filz n’en tient. Et se

fille a et nulz filz, volentiers sont quauquemaires. » La quauquemdire

peut descendre d’un loup-garou. Il existe ainsi une parenté des esprits

malfaisants.

47.D. Fabre : « [...] Réve était vraiment un mot sans pedigree, peut-étre

sorti tout cru du parler ordinaire » (« Réver, le mot, la chose,

I'histoire », p. 70). Cette remarque vaut également pour cauchemar,

c’est ce que nous avons voulu montrer.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

SCIENCES
SOCIALES

P DN

M 1. e £ Sospncoy M
CHER URIVIESITE 8§

CAEN

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histaire et anthropologie
des savoirs, des techniques
et des croyances

metopes

méthodes et outils
pour 'edition structurée

b NU enssilg""

strasbourg

eoole nationabs supericure
el scienoes de mlarmation
et des biblathégues

w

ANH Fx A

WS J &,

fondation
maison des
sciences

de 'homime

cPrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Histoing dest scheros o1 des bechnicpes
LIMIR 40 I MWL WIS MR IN

@O

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	La classification des songes de Macrobe
	Traduction et créations savantes en moyen français
	Les créations de la langue vernaculaire et l’empreinte de la culture folklorique
	Nos partenaires

