
La mobilité entreLa mobilité entre
universités au Moyen Âgeuniversités au Moyen Âge

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 824-843p. 824-843

Le mot « université » vient du latin universitas, qui signi�e
littéralement « totalité », mais au Moyen Âge il en vint à désigner le
« corps des maîtres et / ou des étudiants », avec l’apparition des
premiers d’entre eux au tournant du xiii e siècle à Bologne et à Paris.
Au Moyen Âge, l’ université désigne une communauté, une corporation,
puis, son sens s’élargissant, une « école où l’on dispense un
enseignement supérieur ». Au xv e siècle, le mot s’applique aussi au lieu
proprement dit, aux bâtiments où l’enseignement est dispensé1.

L’université : un lieu en mouvement
À l’origine, le mot désignait une communauté de savants, de maîtres et
d’étudiants ; autrement dit, cette communauté pouvait être mobile,
quand ce corps était menacé ou que les autorités s’en prenaient à ses
membres. Un certain nombre d’universités – au sens moderne du
mot – doivent assurément leur existence au caractère très mobile des
universitates aux xiii e et xiv e siècles. D’une importance considérable
pour l’enseignement du droit et de la médecine au Moyen Âge et à la
Renaissance, l’Université de Padoue, qui fut fondée en 1222 après
qu’une bonne partie de la communauté – tant étudiants que maîtres –
eut quitté Bologne, en est un exemple patent ; de même l’Université de
Cambridge (1209), où des maîtres et des étudiants migrèrent après
l’exécution d’étudiants d’Oxford.

Dans un autre sens, l’université a aussi été un lieu éminemment
mobile. Le concept d’université en tant qu’institution de savoir formée
d’une communauté de maîtres et / ou d’étudiants a amplement voyagé
à la �n du Moyen Âge. Ainsi des universités furent-elles créées à
travers l’Europe entière, de Catane à Uppsala, de Lisbonne à Cracovie ;
il n’est guère de pays ou de région qui n’ait eu d’université dans ses

Ad Tervoort

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=33


frontières ou à proximité. Le paysage universitaire se transforma du

tout au tout en l’espace de trois siècles2.

Voyager : entre nécessité et désir
Voyager pour apprendre n’avait rien de nouveau dans l’Europe
médiévale. De longue date, les clercs sillonnaient le continent a�n de
visiter les écoles monastiques et épiscopales de renom. La naissance
d’une nouvelle institution d’enseignement supérieur renforça cette
situation et �t des maîtres et des étudiants un groupe disposé à se
rendre à l’étranger en quête du plus haut niveau de savoir. L’essor
rapide des universités en Europe ne fut pas sans e?ets sur la mobilité
vers les universités et entre elles. Au début du xiii e siècle, un maître
désireux de donner des cours et un étudiant qui voulait les suivre
devaient nécessairement voyager pour se rendre dans une des rares
universités. À la �n du Moyen Âge, l’émergence de nombreuses
universités « nationales » – l’Europe en comptait près de soixante-cinq
autour de 1500 – avait sensiblement réduit la nécessité de ces longs
voyages. On a même pu dire que, au xv e siècle, le temps des savants
itinérants était révolu3. Ce changement dans le paysage universitaire
inBuença ainsi tant l’ampleur que la nature de la mobilité – des
maîtres et des étudiants – vers et entre les studia generalia , pour
employer l’expression médiévale correspondant à l’université telle
que nous la concevons aujourd’hui. Cependant, la plupart des
universités plus anciennes et plus prestigieuses parvinrent à conserver
un auditoire international tout au long du Moyen Âge, même à
l’époque de la fondation d’institutions « nationales » et régionales. La
mobilité était désormais, généralement, le résultat d’un choix.

Cette libre circulation fut d’emblée facilitée par un certain nombre de
conditions préalables très importantes. Premièrement, il y avait une
langue du savoir, commune à toute la chrétienté occidentale : le latin.
Elle permettait à l’étudiant de suivre les cours où qu’il se rendît, à
condition qu’il s’habituât aux di?érentes prononciations du latin dans
cette communauté internationale. Deuxièmement, le corpus du savoir

Figure 1. Les villes universitaires en Europe au Moyen
Âge.



académique – les sept arts libéraux4, la médecine, le droit et la
théologie – enseigné dans les murs d’une institution était identique
dans l’Europe entière. Naturellement, l’émergence de nouveaux studia
à travers le continent était largement tributaire de la mobilité des
maîtres et des étudiants aussi bien que de l’importation des
paramètres du modèle universitaire dans lequel ce groupe particulier
d e studiosi avait à la fois enseigné et appris. En�n, un troisième
préalable important consistait dans la façon dont le bon achèvement
de ce programme d’études était reconnu, à travers un système
complexe de diplômes universellement admis. Le degré de
baccalaureatus signi�ait qu’un étudiant avait réalisé de sérieux progrès
dans ses études et que le niveau qu’il avait atteint lui permettait de
donner des cours. Le grade le plus élevé de magister ou de doctor
signifiait que la licentia ubique docendi , la licence d’enseigner la matière
donnée dans toute la chrétienté, était octroyée au candidat. Il
marquait l’intégration oJcielle du nouveau maître dans le corps
enseignant, sanctionnée par la leçon inaugurale donnée par le jeune
docteur. La délivrance de diplômes internationalement reconnus
– initialement destinés à marquer la capacité de quelqu’un à enseigner
une matière dans un cadre universitaire, mais indiquant aussi, de plus
en plus, son niveau intellectuel, voire professionnel, en termes plus
généraux – donnait à l’université un caractère supra-régional.

Paradoxalement, la « nationalisation » de l’université, aux xiv e et xv
e siècles, impliqua à son tour la mobilité des maîtres et des étudiants,
leurs fondateurs – princes ou cités – devant souvent attirer des
professeurs d’autres studia que les étudiants suivaient. Elle acheva
d’établir le caractère international de l’université, puisque les
nouvelles fondations prenaient généralement modèle sur celles qui
existaient déjà, quitte à leur apporter quelques modi�cations. Aussi,
même quand des universités, dont le recrutement était
essentiellement régional, commencèrent à apparaître, la liberté de se
déplacer demeura toujours possible et fut même facilitée par
l’existence d’une langue unique, d’un corps de connaissances
commun, enseigné par des méthodes d’enseignement semblables, ainsi
que par un système reconnu de diplômes qui s’était formé dans le
cadre institutionnel d’une corporation de maîtres et d’étudiants.

À ces préalables intellectuels s’ajoutèrent d’autres facteurs d’ordre
plus pratique qui permirent la construction d’un réseau à l’échelle
européenne. Au premier rang de ceux-ci �guraient les privilèges
accordés aux communautés de maîtres et d’étudiants par les autorités
tant ecclésiastiques que séculières. C’est l’empereur Frédéric
Barberousse qui montra le chemin, en 1154, avec la fameuse Authentica



habita, octroyant à la fois protection et privilèges aux maîtres et aux
étudiants de Bologne. Dans la seconde moitié du xii e siècle, le pape
Célestin III et le roi Philippe Auguste devaient accorder des privilèges
comparables aux maîtres et aux étudiants de Paris. Le soutien des
autorités eut pour e?et d’accorder aux uns et aux autres le privilegium
fori : autrement dit, les membres de la communauté universitaire
jouissaient des privilèges juridiques et donc de la protection du clergé.
Leurs crimes relevaient d’une cour universitaire ! Si ces privilèges
étaient piétinés ou si des autorités locales ou princières tentaient
d’usurper le droit de juger les membres de la communauté
universitaire, une grève pouvait s’ensuivre ou, pis, la communauté
pouvait se déplacer dans un lieu plus sensible à ses droits et privilèges.

L’émergence des « nations » fut un autre facteur capital de l’entretien
de ce réseau international de savants5. Ces organisations – souvent
désignées comme constituant des confréries ou des associations –
étaient parfois plus anciennes encore que l’université elle-même et
correspondaient grosso modo aux origines géographiques de ses
membres. Le nom et la zone de recrutement tenaient à divers
impératifs de la part des étudiants. Il est clair que la structure
nationale des di?érentes universités d’Europe dépendait largement de
leur taille et des principales régions de recrutement. Les structures les
plus élaborées se trouvaient dans les universités les plus importantes
et les plus réputées d’Italie : ainsi celle de Bologne ne comptait-elle pas
moins de vingt nations. En Europe septentrionale, il y en avait
habituellement quatre, correspondant au nombre de nations admises
à l’Université de Paris, qui servit bien souvent de modèle aux jeunes
universités créées au nord des Alpes.

Dans les statuts d’une nation, les Pères fondateurs spéci�aient les
critères qui devaient jouer un rôle décisif dans la formation d’une natio
pour les étudiants. Dans le cas de la nation allemande, par exemple, le
critère majeur était généralement le lieu de naissance. Mais d’autres
critères décidaient de la nation à laquelle devait appartenir un
individu. Les statuts d’une nation allemande de 1497, à Bologne,
stipulent que tous les étudiants dont l’allemand est la langue
maternelle doivent appartenir à la natio germanica, d’où qu’ils
viennent. Au xvi e siècle, le lieu de résidence commença de jouer
également un rôle, surtout à Padoue 6.

Les nations pouvaient avoir une grande inBuence sur le gouvernement
de l’ universitas, mais elles exerçaient aussi un contrôle considérable
sur leurs étudiants, puisque l’adhésion à une nation était obligatoire.
La nation était presque un monde en soi. La vie d’un étudiant à
l’étranger se déroulait dans le havre – relativement – sûr de la nation
constituée par ses compatriotes et les étudiants de pays voisins. Il
avait bien plus de rapports avec la nation qu’avec l’ universitas en tant
que telle.



Financée par les cotisations de ses membres, la nation employait ses
moyens à toutes sortes de �ns qui avaient leur importance pour les
étudiants éloignés de leur foyer. Un étudiant tombait-il malade ? Ses
frères de la même nation prenaient soin de lui : une nation pouvait
même s’assurer les services d’un médecin. Si celui-ci n’obtenait aucun
résultat, ils s’occupaient de son inhumation. Souvent, les nations
avaient leurs propres chapelles dans les églises, où elles pouvaient
organiser des cérémonies religieuses pour leurs membres. Les saints
patrons respectifs béné�ciaient d’un surcroît d’attention. Les chefs
des diverses nations jouaient les médiateurs dans les disputes entre
étudiants d’une même nation ou de nations di?érentes : c’était là une
tâche importante puisque les querelles estudiantines étaient
fréquentes et souvent sanglantes, voire mortelles. Ils organisaient
aussi toutes sortes de rassemblements et célébraient les fêtes
« nationales ». En�n, et ce n’est pas le moins important, les nations
disposaient souvent d’une infrastructure pour communiquer avec le
pays natal à travers un système d’agents et de messagers, et avaient
aussi des relations avec des prêteurs et des banques.

Tous ces facteurs expliquent l’intensité de la circulation des étudiants
et des maîtres entre les universités médiévales, même si le niveau de
circulation fluctua, tout comme les motifs de déplacement.

Des motifs divers
La mobilité fut donc dès l’origine un aspect important de la vie
universitaire. De nombreuses raisons poussaient les étudiants et les
maîtres à prendre la route en quête d’un nouveau lieu. Ils le faisaient
de leur plein gré ou sous la contrainte. Pour commencer par celle-ci,
un certain nombre de facteurs amenaient parfois les universitaires à
quitter un lieu pour un autre. Nous avons déjà vu que des relations
tendues avec les autorités locales pouvaient conduire des étudiants et
des maîtres à migrer, voire déboucher sur la fondation d’une nouvelle
université. À ce premier facteur on pourrait ajouter les troubles liés à
la guerre ou à la maladie. Si l’université se situait dans une zone de
combats, la fréquentation pouvait en sou?rir considérablement. De
même, une épidémie de peste ou d’une autre maladie contraignait
souvent la population universitaire à aller s’instruire ailleurs, à titre
temporaire ou définitif.

Les universités pouvaient aussi se trouver prises dans un grand conBit
international. Un exemple important, à cet égard, est celui de
l’Université de Paris durant le Grand Schisme (1378-1418). La lutte
pour la suprématie entre l’antipape Clément VII, résidant en Avignon,
et le pape Urbain VI, à Rome, eut de lourdes conséquences pour la
population universitaire. Deux éminents théologiens allemands,
Conrad de Gelnhausen et Heinrich von Langenstein, réclamèrent



instamment la convocation d’un Grand Concile pour mettre �n au
schisme, expliquant que le débat était la manière universitaire de
résoudre le problème. L’Université de Paris commença par soutenir la
via concilii, mais la nomination de Jean Blanchard au poste de
chancelier de l’Université de Paris, en 1381, inaugura une période
d’exil pour les maîtres et les étudiants venant des territoires qui
soutenaient Urbain VI. Parmi eux se trouvaient des étudiants de
l’Angleterre et de l’Empire germanique qui prenaient majoritairement
le parti du pape. À Paris, le mot d’ordre était de soutenir sans réserve
Clément VII. L’antipape lui-même avait ordonné à l’évêque de Paris,
Aimery de Maignac, de dépouiller de leurs béné�ces tous les clercs qui
soutenaient Urbain VI, voire de les menacer de prison. Il donna, par
ailleurs, pour consigne au chancelier de veiller à ce que le degré de
magister ne fût accordé à aucun partisan d’Urbain. Les e?orts de la
nation anglaise pour saboter ces mesures ne donnèrent aucun résultat.
Cette situation fut lourde de conséquences pour les membres de
l’Université. Le prix à payer pour faire des études à Paris était la
soumission à Clément et maints étudiants originaires de l’Angleterre
ou de l’Empire germanique n’étaient pas disposés à s’en acquitter. Ils
partirent en masse, et beaucoup ne devaient plus revenir, même après
que le conBit eut disparu7. La popularité de Paris déclina ainsi
légèrement auprès des étudiants de l’Empire. Dans la dernière
décennie du xiv e siècle et la première moitié du xv e, elle perdit sa
suprématie, tandis que de nombreux étudiants de l’Empire
germanique choisissaient d’autres destinations. Si la situation changea
un peu après la �n du schisme, Paris ne retrouva toutefois pas sa
position8. Diverses universités pro�tèrent de l’expulsion des étudiants
et des maîtres allemands de l’ alma materparisienne : Vienne (1365),
Heidelberg (1385-1386) et Cologne (1388). Le pape Urbain VI ne fut que
trop heureux d’accorder à ces deux derniers nouveaux studia la
reconnaissance ponti�cale. Pour les étudiants de l’Empire qui avaient
été chassés de Paris, mais plus encore pour ceux qui étaient sur le
point de se lancer dans leur voyage d’études, les nouvelles universités
impériales o?raient d’intéressantes possibilités, tandis que Paris
déclarait persona non grata  tout partisan d’Urbain. Bien souvent, les
raisons de la mobilité étaient d’une nature plus positive. Étudiants et
maîtres choisissaient délibérément d’apprendre ou d’enseigner dans
plus d’une université. Dès lors, on peut les créditer d’avoir accompli
une véritable peregrinatio academica, un pèlerinage universitaire. Sur
les centaines de milliers d’étudiants qui visitèrent les universités de
l’Europe médiévale, on a pu estimer qu’entre 20 et 25 % fréquentèrent
plus d’une université9. Autrement dit, c’est par dizaines de milliers
qu’ils se déplaçaient d’une université à une autre, les plus chanceux
visitant même plusieurs universités dans plusieurs pays pour de
multiples raisons.

Le plus souvent, les mobiles qu’ils avaient pour changer d’université
nous sont inconnus, mais certains étaient manifestement de la plus



haute importance, même s’il est sage de faire la di?érence entre les
maîtres et les étudiants à cet égard. Les maîtres faisaient partie du
petit nombre de ceux qui avaient réussi à décrocher un titre. Leur
liberté de se rendre ailleurs pour enseigner était assortie de certaines
limites. Pour commencer, les maîtres appartenant à des ordres
monastiques étaient tenus par leur vœu d’obéissance et devaient se
plier aux souhaits de leur ordre. Même si les ordres mendiants, en
particulier, disposaient de réseaux éducatifs européens, leur liberté de
se déplacer n’en était pas moins restreinte.

Aux universités de Paris et d’Oxford, dont certaines universités de
l’Empire devaient suivre l’exemple, un maître qui venait d’obtenir son
diplôme était astreint à deux années d’enseignement sur place. Alors
que cette disposition garantissait un vivier de recrues en nombre
suJsant, tous les maîtres n’étaient pas satisfaits de cette règle, de
nature à contrarier leur désir d’aller chercher des connaissances
ailleurs. Les règles de ce genre �nirent par devenir lettre morte avant
d’être rayées des statuts. Cela valait spécifiquement pour les maîtres ès
arts, les sept arts libéraux jouant un rôle propédeutique pour les
autres disciplines. Souvent, ces jeunes maîtres désiraient poursuivre
leurs études dans une faculté supérieure – de médecine, de droit ou de
théologie. L’obligation d’enseigner pouvait les empêcher de se rendre
dans l’université de leur choix. Par ailleurs, s’il n’existait pas
d’obstacles de ce genre, c’est précisément ce groupe de maîtres ès arts
qui assurait l’enseignement des arts tout en étudiant dans une faculté
supérieure.

Un maître pouvait aussi changer d’université par désir de rejoindre
une école de pensée particulière. Cela valait principalement pour les
maîtres – et les étudiants – en théologie, discipline dans laquelle la
bataille entre la vieille école, la via antiqua, et l’école nominaliste
moderne, ou via moderna , opposa parfois différentes universités.

Pour un maître, une dernière raison de se déplacer était la perspective
d’obtenir un poste plus lucratif ailleurs. Les universités et les princes
se transformaient parfois en chasseurs de têtes pour dénicher les
maîtres les plus renommés, en leur promettant des émoluments
supérieurs et des postes prestigieux. On retrouve souvent ces
universitaires, notamment des juristes, dans les conseils des princes
ou dans les bureaucraties de l’Église et de l’État.

L’étudiant, quant à lui, était plus libre de son choix : il n’était tenu que
par le niveau de ses connaissances et l’importance de sa bourse. Il
pouvait explicitement choisir une université particulière en raison de
sa réputation dans un champ d’études spéci�que. Pour que la qualité
d e studium generale  fût reconnue dans une université, elle devait
enseigner le plus grand nombre possible de disciplines du corpus
médiéval, par ordre de prestige croissant : les sept arts libéraux, la
médecine, le droit – tant civil que canonique – et la théologie. Le



renom d’une université, dans l’une des matières, attirait fréquemment
des étudiants de contrées lointaines.

Cela vaut même à un niveau plus modeste. Les étudiants choisissaient
souvent leur université en raison de ses professeurs. La présence d’un
seul maître pouvait même dicter leur choix. Si tels pouvaient être les
motifs des étudiants, il est un autre facteur qu’il faut prendre en
considération : les parents. Souvent, ce sont eux qui assumaient, pour
une large part, les frais des études. Des éléments épars tirés d’« ego-
documents » nous donnent une idée de l’implication parentale. La
tradition familiale jouait parfois un rôle important dans le choix de
l’université, par exemple en encourageant un fils à fréquenter le même
studium que son père. Si les parents avaient des relations dans des
villes universitaires, ils pouvaient être enclins à con�er leurs �ls à des
professeurs qu’ils connaissaient ou admiraient. En tout état de cause,
l’amour du savoir, ou amor sciendi, était rarement le seul mobile qui
décidait du voyage qu’un étudiant entreprenait. De nombreux facteurs
entraient en ligne de compte : richesse, relations, désirs des parents,
espérances et impératifs de carrière, etc., pouvaient créer des
occasions, mais aussi �xer des limites. Dans la plupart des cas, il est
impossible de repérer la raison décisive. Il n’y avait pas d’archétype de
l’étudiant voyageur dans l’Europe médiévale ni un seul pro�l de
carrière, pas plus, au demeurant, que pour le maître. Des milliers
d’étudiants et de maîtres sillonnèrent l’Europe, visitant un certain
nombre d’universités à travers le continent.

L’un de ces étudiants fut l’humaniste septentrional Rudolf Agricola
– ou Huesman, pour lui rendre son nom hollandais. Né en 1444, dans le
village de Baflo, près de Groningue, aux actuels Pays-Bas, il était l’un
des �ls illégitimes du prêtre Hendrik Vries, abbé du monastère de
Selwerd près de Groningue et licencié en théologie, et d’une
dénommée Zycka Huesman. Grâce à l’inBuence de son père – qui
s’intéressa visiblement à son éducation –, il reçut une prébende qui
devait pourvoir à ses études. Il alla d’abord à l’école Saint-Martin de
Groningue avant d’entreprendre un voyage d’études qui le conduisit
dans plusieurs universités à travers l’Europe. Sa peregrinatio academica
est d’autant plus intéressante qu’elle représente toute une vie vouée
au savoir, en tant qu’étudiant d’abord, puis en tant que maître, autant
que le lui permettait sa situation sociale et �nancière. Il n’avait que
douze ans quand il commença sa peregrinatio en étudiant les arts à
l’Université d’Erfurt, au cœur de l’Empire. À quatorze ans, il aurait
décroché sa licence ès arts dans la même université, avant de rejoindre
d’autres studia. Après un passage par Cologne, où il s’arrêta en 1462, on
le retrouve étudiant à l’Université de Louvain, où il continua de se
consacrer aux arts, pour devenir maître ès arts en 1465. En 1467, il
s’inscrivit à la faculté de droit, toujours à Louvain, pour y étudier le
droit canon. Son voyage en Italie, pour y continuer ses études de droit
canon à l’Université de Pavie, où il étudia de 1469 à 1475, marque une
nouvelle étape dans sa vie. Nous ne savons pas si un doctorat vint



couronner l’achèvement de ses études. Ce que nous savons, en
revanche, c’est qu’il se ravisa du tout au tout et changea une fois de
plus d’université. Il rejoignit alors l’Université de Ferrare où, malgré sa
maîtrise, il se plongea à nouveau dans l’étude des arts, en se
concentrant cette fois sur l’apprentissage du grec. Il parvint à gagner
l’amitié et la protection d’Ercole d’Este, duc de Ferrare , et continua ses
études et ses cours en Italie jusqu’en 1479, date à laquelle il quitta
l’Italie pour les Pays-Bas, via l’Allemagne, où il passa un certain temps
auprès de l’évêque d’Augsbourg. Il séjourna ensuite à Spire et Cologne
pour arriver, �nalement, à Groningue en 1480. Il vécut quelque temps
dans le monastère dont son père était l’abbé et fut nommé, cette même
année, secrétaire de la ville de Groningue, où il eut tout le loisir
d’utiliser les compétences acquises au cours de ses études de droit.
E n 1482, il se vit o?rir un poste de professeur à l’Université de
Heidelberg, qu’il n’accepta qu’en 1484. En 1485, il se rendit en mission
à Rome, auprès du pape, avec l’évêque de Heidelberg. Il tomba malade
au cours du voyage et ne devait jamais se remettre tout à fait. Il
mourut la même année à Heidelberg 10.

Configurations
La liberté de circuler di?érait amplement d’une nation européenne à
l’autre. Par exemple, avant la fondation de Copenhague (1479) au
Danemark et d’Uppsala (1477) en Suède, les Scandinaves devaient
obligatoirement quitter leur région. De même, les Irlandais devaient
traverser la mer d’Irlande pour étudier à l’université – d’où, peut-être,
leur manque d’empressement. Les plus sédentaires étaient
apparemment les habitants des régions qui comptaient les universités
les plus populaires et les plus renommées sur la scène internationale :
les Italiens et les Français. Les universités du sud de l’Europe, France
comprise, étaient manifestement les plus attirantes pour les étudiants
des autres parties du continent. Mais c’était déjà vrai au temps des
savants itinérants. Les migrants s’étaient toujours dirigés vers le Sud et
vers l’Ouest. Ils visitaient Paris pour la théologie, se rendaient à
Montpellier pour la médecine et poussaient jusqu’à Bologne pour y
étudier le droit. Les étudiants étaient beaucoup moins nombreux à
partir pour le Nord ou pour l’Est, sans parler des îles Britanniques.

La régionalisation des universités a?ecta l’ampleur de la mobilité et en
altéra un peu les orientations. Dans l’ensemble, on pourrait dire que
les étudiants de la �n du xiv e et du xv e siècle, notamment dans le
territoire de l’Empire et en Europe orientale, choisissaient désormais
de commencer par fréquenter une université proche de chez eux.
Dans une majorité de cas, la première faculté qu’ils visitaient était la
faculté des arts, très en vue dans les universités d’Europe
septentrionale. Puis ceux qui choisissaient de continuer se rendaient
fréquemment dans une université qui jouissait d’une réputation



d’excellence dans un domaine particulier. Une fois achevé leur
curriculum dans le domaine des arts, ils rejoignaient souvent, pour de
bonnes raisons, une des facultés supérieures des vieux centres de la
culture de la « vieille Europe ».

Pour cette période, et en ce qui concerne cette mobilité inter-
universitaire, on voit poindre deux types d’étudiants. Il y avait le
noble, qui pouvait même brûler les étapes et, au lieu de passer par une
université régionale, se rendait directement dans une des écoles
renommées de France ou d’Italie, notamment pour y étudier le droit.
Le second type, en qui on peut voir une incarnation du savant
itinérant, était un spécialiste, qui cherchait à acquérir un diplôme de
médecine, de droit ou de théologie. En règle générale, il avait dans les
vingt ans quand il se rendait vers sa prochaine destination.

Centre de gravitation : Bologne
Un exemple crucial d’université suscitant la mobilité dans l’Europe
entière est l’Université de Bologne, dont la date de fondation se perd
dans la brume des temps, mais qui était une organisation estudiantine
active dès la �n du xii e siècle. Au cours des siècles suivants, Bologne
devint un véritable épicentre de l’apprentissage et des connaissances.
Si toutes les disciplines y étaient enseignées, la discipline la plus
étroitement associée au studium était le droit, suivi par la médecine.
S’agissant de l’enseignement du droit, sa réputation et sa grande
tradition lui valurent dès sa fondation d’attirer un nombre croissant
d’étudiants. L’existence d’un auditoire international est avérée, dès le
xii e siècle, tandis qu’on peut faire remonter la forte présence de
l’Empire au moins au xiii e siècle, lorsqu’une multitude d’étudiants de
l’Empire germanique, dont bon nombre dits « de Frise », rejoignirent
la nation germanique de l’université de droit de Bologne. Depuis lors,
les jeunes hommes de l’Europe entière n’ont cessé d’a\uer vers cette
grande ville universitaire11.

Pour donner une idée de ce qui faisait l’attrait de Bologne, on pourrait
dire un mot du corps enseignant. Outre que la faculté employait des
juristes d’un immense renom, sa taille même la distinguait de la
situation propre à la plupart des universités régionales : dans une

Figure 2. « Les étudiants de l’Université de Bologne »,
détail de la pierre tombale du docteur Bonandrea, 1333,
Bologne, Pinacothèque nationale.



décennie record, le nombre de professeurs de droit inscrits au rotulus

d e Bologne pouvait aller jusqu’à soixante-huit12 ! La plupart des
universités septentrionales ne pouvaient suivre. L’Université de
Cologne comptait un nombre relativement important de professeurs
de droit pour une université du Nord, mais seulement deux ordinarii, et
ne fut jamais en mesure de rivaliser avec les studia italiens par la taille
du corps enseignant. Les facultés de médecine des universités au nord
des Alpes ont toujours été les plus petites et les moins visitées. Au
cours du xv e siècle, par exemple, le nombre de chaires de médecine à
Cologne passa de une à trois, ce qui en faisait la première faculté de
médecine de l’Empire13. À titre de comparaison, Bologne en comptait
vingt-cinq14. Le corps enseignant des grandes universités italiennes
était beaucoup plus éto?é, ce qui permettait un programme
d’enseignement plus élaboré tout en o?rant un choix plus large aux
étudiants.

On observe dans la popularité de Bologne des Buctuations très
considérables. La fréquentation atteignit un pic remarquable dans les
années 1286-1305, c’est-à-dire à l’époque où la Natio germanica
iuristarum commença de s’organiser réellement et où les étudiants se
mirent à tenir des archives. Pour ce qui est du droit, et assurément du
droit civil, Bologne dominait tous les autres studia.

L’e?ondrement ultérieur des e?ectifs, en particulier après 1305,
pourrait bien résulter d’un interdit papal entre 1306 et 1309, et les
e?ectifs n’amorcèrent une reprise que dans la quatrième décennie
du siècle. Dès lors, les étudiants en droit se rendirent régulièrement à
Bologne, quoique en e?ectifs plus réduits. On ne connaît pas très bien
les raisons de ce déclin si accentué. Il est possible que l’Université
d’Orléans, qui existait depuis 1235 mais qui ne fut oJciellement
reconnue par un privilège ponti�cal qu’en 1306, ait pris de l’ascendant
a u xiv e siècle. Le droit canon, que l’on étudiait alors plus volontiers
que le droit civil, pouvait également être appris à l’Université de Paris.
Il est signi�catif, à cet égard, que la Curie et la cour ponti�cale aient
été transférées en Avignon, en 1309, pour y rester jusqu’au moment où
le grand schisme d’Occident rendit la situation encore plus
compliquée. Alors que Bologne se trouvait sur la route de Rome
largement empruntée jusqu’en 1309, Orléans et Paris purent ensuite
être considérées comme de bonnes solutions de rechange pour les
clercs en chemin vers Avignon 15.

Le début du grand schisme, en 1378, avec le nouveau pape Urbain VI, à
Rome, a bien pu rendre le choix de Bologne plus populaire. Le déclin
qui s’amorça après 1385 et déboucha sur un nouveau creux de 1396
à 1415 pourrait s’expliquer par la création de diverses universités dans



le nord de l’Europe – dont les plus importantes furent certainement
Cologne, Erfurt et Heidelberg. Ce fut au moins le cas pour les étudiants
de la Frise, qui à cette époque avaient une nette préférence pour
l’étude du droit. Mais leur présence à Bologne accusa un net déclin
dans la dernière décennie du xiv e siècle et dans les premières
décennies du xv e. Le très fort pourcentage de Frisons étudiant le droit
à Cologne est très révélateur dans ce contexte16.

L a seconde moitié du xv e siècle connut une nouvelle montée des
e?ectifs, avec un pic en 1476-1495. D’une manière générale, pourrait-
on dire, les universités italiennes pro�tèrent de l’augmentation de la
population estudiantine, comme on a pu le constater dans les
universités d’Europe septentrionale. Il en va de même dans le cas
spéci�que de Bologne, où l’on venait étudier le droit. Les dernières
décennies du xv e siècle semblent avoir été une autre période d’essor,
surtout pour les étudiants en droit. Les niveaux de fréquentation très
élevés attestent la popularité de la faculté de droit17.

Centre de gravitation : arts et théologie à Paris
L’Université de Paris est un autre pôle marquant. Probablement
fonctionnait-elle dès la �n du xii e siècle, mais c’est au début du xiii

e siècle qu’elle acquit une structure formelle, avec la mise en place d’un
corps de maîtres doués de certains privilèges. Comme Bologne, Paris
était un grand centre de gravitation et réussit à attirer par milliers les
étudiants de la chrétienté occidentale. Pendant le plus clair de la
période médiévale, Paris a ainsi été synonyme de savoir, notamment
dans le domaine des arts et de la théologie. Pour bien illustrer le
caractère international de l’Université de Paris, on peut mentionner,
comme l’a fait Jacques Le Go?, quelques-uns des professeurs les plus
célèbres du xiii e siècle : l’homme de science, philosophe et théologien
Albert le Grand de l’Empire germanique, qui avait visité les universités
d e Padoue et de Bologne auparavant, le théologien italien Thomas
d’Aquin, qui avait précédemment étudié à Naples, le philosophe et
homme de science anglais Roger Bacon, formé à Oxford, et le
théologien italien Bonaventure 18. Thomas d’Aquin, en particulier,
parvint à changer le statut de la théologie de sapientia en scientia, pour
en faire une discipline réellement universitaire, tout en libérant en
même temps les arts de leur fonction très stricte et exclusive au
service de la théologie.

Jusqu’en 1347 l’enseignement de la théologie au sein de l’université
était resté cantonné à Paris, Oxford et Cambridge, la première étant
reconnue comme la place la plus importante. La fondation de facultés
de théologie dans les universités en Italie et dans l’Empire ne devait
pas diminuer le statut de l’université de Paris, même si le Grand



Schisme ne manqua pas d’ébranler l’hégémonie qu’elle avait pu
exercer en ce domaine. La plupart des nouvelles universités avaient
une faculté de théologie. Mais ce sont précisément les théologiens de
l’Université de Paris – en particulier Pierre d’Ailly (1350-1420) et Jean
Gerson (1369-1429) – qui prirent une part cruciale dans la �n du
schisme. L’étroite collaboration entre la faculté de théologie de Paris
et la papauté avait assis son rôle de gardienne de l’orthodoxie.
L’autorité du pape ressortant a?aiblie du schisme, ces théologiens
purent intervenir, assumer l’autorité et proposer des façons de régler
le di?érend par un concile général, donnant ainsi à la faculté le rôle de
gardienne de la vraie foi.

On ne saurait donc guère contester que Paris ait été l’une des
destinations les plus populaires, soit pour commencer d’y étudier les
arts, soit, après un premier séjour dans une institution « nationale »,
pour renforcer sa connaissance d’un sujet ou entamer un nouveau
cycle d’études : la théologie. Cette université ancienne, héritière d’une
grande tradition dans l’enseignement des arts et de la théologie,
continua d’attirer de nombreux étudiants du Nord, alors même
qu’apparaissaient d’autres solutions19.

Résultats et conséquences
La circulation des maîtres et des étudiants entre les universités en
Europe eut un e?et profond sur la culture de la société du Moyen Âge
et de la Renaissance. L’émergence d’une institution spéci�que
d’études supérieures transforma d’abord en une bande de savants
itinérants le groupe de ceux qui étaient en quête de savoir. La
prolifération ultérieure de ces nouvelles institutions, désormais
baptisées « universités », et l’introduction du modèle sur lequel elles
avaient appris à travailler furent en partie le fait de ces universitaires.
Mais la « régionalisation » de l’université elle-même ne put enrayer la
mobilité. L’attrait des universités célèbres, spécialisées dans une ou
plusieurs disciplines, se révéla trop fort, alors même que les princes et
les gouvernements essayaient parfois d’endiguer la mobilité
internationale des étudiants. Le renom de savants de réputation
internationale continua d’attirer des gens sur les lieux où ils
enseignaient. Le prestige attaché au fait d’avoir poursuivi ses études
dans une université réputée, notamment dans une des facultés
supérieures de médecine, de droit et de théologie, devait toujours
conduire des étudiants de l’Europe entière aux studia de leur choix,
généralement en Italie et en France.



Il faut se garder d’en sous-estimer l’e?et en termes culturels. Dans la
première vague, la circulation des étudiants et des maîtres contribua
grandement à propager le modèle de l’université à travers l’Europe et,
finalement, dans le monde entier.

Les maîtres et les étudiants en droit devaient apporter une
contribution durable à la formation de l’État, dans la mesure où ils
constituaient un groupe de juristes spécialisés, travaillant aux divers
échelons de la bureaucratie à travers l’Europe. En un sens plus général,
la dissémination du droit romain dans le système juridique européen
porte la marque des nombreuses générations d’étudiants qui avaient
fréquenté les universités à travers l’Europe, mais surtout celles d’Italie
et de France 20. En ce sens, la peregrinatio academica fut à la fois une
cause et une conséquence de la pénétration du droit romain dans une
bonne partie de l’Europe. Les e?orts de centralisation de l’État et
l’harmonisation des systèmes de loi à travers le continent à la �n du
Moyen Âge sont largement dus au savoir accumulé dans les centres
juridiques de l’Europe puis propagés par les étudiants dans les divers
pays. On pourrait en dire autant de la di?usion des idées concernant
les soins de santé, disséminées par des générations d’étudiants qui
avaient fréquenté les facultés de médecine de l’Italie et du sud de la
France.

Ce n’est là qu’un aspect de l’impact de la mobilité des étudiants et des
maîtres sur la culture européenne. Le rôle que joua cette circulation en
ce qui concerne la dissémination de la scolastique et de l’humanisme
naissant dans la culture européenne est tout aussi important. Bien que
l’étudiant capable de fréquenter plusieurs universités fût
généralement d’un milieu social plutôt élevé, l’Église et les universités
elles-mêmes permettaient aux étudiants disposant de moyens plus
modestes d’accomplir des études, favorisant ainsi la mobilité sociale
puisque ces itinérants parvenaient généralement à acquérir des
positions de rang et d’inBuence dans les bureaucraties de l’Église et de
l’État. Des générations d’étudiants et de maîtres voyageurs
concoururent ainsi à la formation politique, religieuse et culturelle de
l’Europe, dont la contribution la plus durable pourrait bien être
l’institution universitaire elle-même.

Notes

1 . Teeuwen, 2003, p. 147-149 ; Weijers, 1987, p. 15-26 et la

Figure 3. « Lecteur de l’université », miniature extraite
d’un manuscrit vénitien, xiv e siècle, Venise, Biblioteca
Marciana.



bibliographie.
2. Cf. Verger, 1992, p. 68-75.
3. Ridder-Symoens, 1992, p. 285.
4. Par « sept arts libéraux », on désigne au Moyen Âge : la grammaire,
la dialectique, la rhétorique qui composent le Trivium et
l’arithmétique, la géométrie, l’astronomie et la musique qui composent
le Quadrivium.
5. Voir Kibre, 1948, pour une étude classique.
6 . Kibre, 1948, p. 4-5. Il convient de noter que le mot allemand ne
renvoie pas à l’allemand actuel, mais à une langue germanique parlée
du nord de la France jusqu’à la Baltique.
7. Bernstein, 1978, p. 28-60.
8. Tanaka, 1990, et Tervoort, 2005.
9. Schwinges, 1986, p. 12.
10. Cf. Akkerman et Vanderjagt, 1988 ; Agricola, Lettres.
11. Cf. Schmutz, 2000, et Tervoort, 2005.
12. Grendler, 2002, p. 9.
13. Meuthen, 1988, p. 120.
14. Sur la taille de la faculté, voir Grendler, 2002, p. 8-40.
15. Cf. Bagge, 1984, p. 6.
16. Cf. Zijlstra, 1996, p. 35. L’adjectif frisius ou la mention de Frisia
pouvaient aussi indiquer que l’étudiant en question était de Groningue
ou de Frise orientale.
17. Voir Mitchell, 1936, p. 270-287, et Tervoort, 2005.
18. Le Go?, 1993, p. 167, 172, 176.
19. Tanaka, 1990, p. 263, et Brockliss, 1989, p. 487-526.
2 0 . Pour une étude du rôle des juristes professionnels dans la
formation de l’État, voir Padoa-Schioppa, 1997 (trad. 2000), et Ranieri,
1989, p. 180-190.

Bibliographie

Agricola, Lettres : Rudolf Agricola, Letters, éd. A. Van der Laan et
F. Akkerman, Assen, 2002.
Akkerman et al., 1999 : Fokke Akkerman, Arjo J. Vanderjagt et Adrie
H. Van Der Laan (éd.), Northern Humanism in European Context, 1469-
1625. From the “Adwert Academy” to Ubbo Emmius, Leyde.
Akkerman et Vanderjagt, 1988 : F. A kkerman et A. J. Vanderjagt
(éd.), Rudolphus Agricola Phrisius (1444-1485), Leyde.
Bagge, 1984 : Sverre Bagge, « Nordic Students at Foreign
Universities until 1660 », Scandinavian Journal of History , 9, p. 1-29.
Bernstein, 1978 : Alan E. Bernstein, Pierre d’Ailly and the Blanchard
Affair, Leyde, p. 28-60.
Brockliss, 1989 : Laurence W. B. B rockliss, « Patterns of Attendance
at the University of Paris, 1400-1800 », in D. Julia et J. Revel (éd.), Les
Universités européennes du xvi e a u xviii e  siècle, II. France : Histoire
sociale des populations étudiantes, Paris, p. 487-526.



Cobban, 1975 : Alan B. Cobban, The Medieval Universities. Their
Development and Organisation, Londres.
Courtenay et Miethke, 2000 : William J. Courtenay et Jürgen Miethke
(éd.), Universities and Schooling in Medieval Society , Leyde.
Dotzauer, 1977 : Winfried Dotzauer, « Deutsches Studium und
deutsche Studenten an europäischen Hochschulen (Frankreich,
Italien) und die nachfolgende Tätigkeit in Stadt, Kirche und
Territorium in Deutschland », in E. Maschke et J. Sydow (éd.), Stadt
und Universität im Mittelalter und in der früheren Neuzeit, Sigmaringen,
p. 112-141.
Grendler, 2002 : Paul F. G rendler, The Universities of the Italian
Renaissance, Baltimore.
Irrgang, 2002 : Stephanie Irrgang, Peregrinatio academica.
Wanderungen und Karrieren von Gelehrten der Universitäten Rostock,
Greifswald, Trier und Mainz in 15. Jahrhundert, Beiträge zur Geschichte
der Universität Greifswald, Stuttgart.
Kibre, 1948 : Pearl Kibre, The Nations in Medieval Universities ,
Cambridge (Mass.).
Kristeller, 1955 : Paul Oskar Kristeller, Die italienischen Universitäten
der Renaissance, Krefeld.
Le Go?, 1993 : Jaques Le Go?, L’Europe est-elle née au Moyen Âge ? ,
Paris.
Meuthen, 1988 : Erich Meuthen, Kölner Universitätsgeschichte, I. Die
alte Universität, Cologne.
Miethke, 1985 : Jürgen Miethke, « Die Studenten », in P. Moraw
( é d . ) , Zeitschrift für historische Forschung , I. Unterwegssein im
Spätmittelalter, Berlin, p. 49-70.
Miethke, 2004 : J. Miethke, Studieren an mittelalterlichen Universitäten.
Chancen und Risiken, Leyde.
Mitchell, 1936 : Rosamond J. Mitchell, « English Law Students at
Bologna in the Fifteenth Century », English Historical Review, 51,
p. 270-287.
Nauert, 1995 : Charles G. Jr. N auert, Humanism and the Culture of
Renaissance Europe, Cambridge.
Padoa-Schioppa, 1997 : Antonio Padoa-Schioppa (éd.), Legislation
and Justice (« The Origins of the Modern State in Europe »), Londres ;
Justice et législation , (« Les origines de l’État moderne en Europe »),
trad. de l’anglais par M.-A. de Kisch, Paris, 2000.
Paquet, 1992 : Jacques Paquet, Les Matricules universitaires. Typologie
des sources du Moyen Âge occidental, fasc. 65, Turnhout.
Ranieri, 1989 : Filippo Ranieri, « From Status to Profession : The
Professionalisation of Lawyers as a Research Field in Modern
European Legal History », Journal of Legal History, 10/2, 1989, p. 180-
190.
Rashdall, 1936 : Hastings Rashdall, The Universities of Europe in the
Middle Ages, F. M. Powicke et A. B. Emden (éd.), 3 vol., Oxford.
Ridder-Symoens, 1983 : Hilde De Ridder-Symoens, « La migration
académique des hommes et des idées en Europe, xiii e-xviii



e siècle », in « Town and Gown : The University in Search of its
Origins », CRE-Information, 62, 2, p. 69-79.
Ridder-Symoens, 1984 : H. De Ridder-Symoens, « Deutsche
Studenten an italienischen Rechtsfakultäten. Ein Bericht über
unverö?entlichtes Quellen- und Archivmaterial », Ius Commune, 12,
p. 287-315.
Ridder-Symoens, 1992 : H. De Ridder-Symoens, « Mobility », in H.
de Ridder-Symoens (éd.), A History of the University in Europe , I. The
University in the Middle Ages, Cambridge.
Ridder-Symoens, 1999 : H. De Ridder-Symoens, « Rich Men, Poor
Men : Social Strati�cation and Social Representation at the
University (13th-16th Centuries) », in W. Blockmans et A. Janse
(éd.), Showing Status. Representation of Social Positions in the Late Middle
Ages, Turnhout, p. 159-175.
Schmutz, 2000 : Jürg Schmutz, Juristen für das Reich. Die deutschen
Rechtenstudenten an der Universität Bologna 1265-1425, 2 vol., Bâle.
Schwinges, 1986 : Rainer Christoph Schwinges, Deutsche
Universitätsbesucher im 14. und 15. Jahrhundert, Studien zur
Sozialgeschichte des Alten Reiches, Stuttgart.
Stelling-Michaud, 1955 : Sven Stelling-Michaud, L’Université de
Bologne et la pénétration des droits romain et canonique en Suisse aux xiii
e et xiv e  siècles, Genève, 1955.
Tanaka, 1990 : Mineo Tanaka, La Nation anglo-allemande de l’Université
de Paris à la fin du Moyen Âge, Paris.
Teeuwen, 2003 : Mariken Teeuwen, The Vocabulary of Intellectual Life
in the Middle Ages, Turnhout.
Tervoort, 2005 : Ad Tervoort, The Iter Italicum and the Northern
Netherlands. Dutch Students at Italian Universities and their Role in the
Netherlands’ Society (1426-1575), Leyde.
Verger, 1992 : Jaques Verger, « Patterns », in H. de Ridder-Symoens
(éd.), A History of the University in Europe , I. Universities in the Middle
Ages, Cambridge, 1992, p. 68-75.
Verger, 1996 : J. Verger, « Étudiants et gradués allemands dans les
universités françaises du xiv e au xvi e siècle », in R. Chr. Schwinges
(éd.), Gelehrte im Reich. Zur Sozial und Wirkungsgeschichte akademischer
Eliten des 14. bis 16. Jahrhunderts, Berlin, p. 23-40.
Verger, 1997 : J. Verger, Les Gens de savoir en Europe à la Ln du Moyen
Âge, Paris.
Weijers, 1987 : Olga Weijers, Terminologie des universités au xiii e

 siècle, Rome.
Zijlstra, 1996 : Samme Zijlstra, Het geleerde Friesland – een mythe ?
Universiteit en maatschappij in Friesland en Stad en Lande ca. 1380-1650,
Leeuwarden.

Nos partenaires



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
?nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	L’université : un lieu en mouvement
	Voyager : entre nécessité et désir
	Des motifs divers
	Configurations
	Centre de gravitation : Bologne
	Centre de gravitation : arts et théologie à Paris
	Résultats et conséquences
	Bibliographie
	Nos partenaires


