La mobilité entre
universités au Moyen Age

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 824-843

Ad Tervoort

Le mot « université » vient du latin universitas, qui signifie
littéralement « totalité », mais au Moyen Age il en vint a désigner le
« corps des maitres et / ou des étudiants », avec I'apparition des

premiers d’entre eux au tournant du xiii® siecle a Bologne et a Paris.
Au Moyen Age, I’ université désigne une communauté, une corporation,
puis, son sens s’élargissant, une « école ou l'on dispense un

enseignement supérieur ». Au xv° siécle, le mot s’applique aussi au lieu

proprement dit, aux batiments oti 'enseignement est dispensé’.

) - e . l.
L'universite : un lieu en mouvement

ATorigine, le mot désignait une communauté de savants, de maitres et
d’étudiants ; autrement dit, cette communauté pouvait étre mobile,
quand ce corps était menacé ou que les autorités s’en prenaient a ses
membres. Un certain nombre d’universités - au sens moderne du

mot - doivent assurément leur existence au caractére trés mobile des

universitates aux xiii® et xiv® siécles. D’une importance considérable
pour I'enseignement du droit et de la médecine au Moyen Age et a la
Renaissance, I'Université de Padoue, qui fut fondée en 1222 aprés
qu'une bonne partie de la communauté - tant étudiants que maitres -
eut quitté Bologne, en est un exemple patent ; de méme I'Université de
Cambridge (1209), ou des maitres et des étudiants migrérent apres
I'exécution d’étudiants d’Oxford.

Dans un autre sens, l'université a aussi été un lieu éminemment
mobile. Le concept d’université en tant qu’institution de savoir formée
d’'une communauté de maitres et / ou d’étudiants a amplement voyagé
a la fin duMoyen Age. Ainsi des universités furent-elles créées a
travers 'Europe entiere, de Catane a Uppsala, de Lisbonne a Cracovie ;

il n’est guere de pays ou de région qui n’ait eu d’université dans ses


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=33

frontiéres ou a proximité. Le paysage universitaire se transforma du

tout au tout en I'espace de trois siécles?.

Voyager : entre nécessité et désir

Voyager pour apprendre n’avait rien de nouveau dans I'Europe
médiévale. De longue date, les clercs sillonnaient le continent afin de
visiter les écoles monastiques et épiscopales de renom. La naissance
d’'une nouvelle institution d’enseignement supérieur renforca cette
situation et fit des maitres et des étudiants un groupe disposé a se
rendre a I'étranger en quéte du plus haut niveau de savoir. Lessor
rapide des universités en Europe ne fut pas sans effets sur la mobilité

vers les universités et entre elles. Au début du xiii® siécle, un maitre
désireux de donner des cours et un étudiant qui voulait les suivre
devaient nécessairement voyager pour se rendre dans une des rares
universités. A la fin duMoyen Age, I'émergence de nombreuses
universités « nationales » - 'Europe en comptait pres de soixante-cing
autour de 1500 - avait sensiblement réduit la nécessité de ces longs

voyages. On a méme pu dire que, au xv® siécle, le temps des savants

itinérants était révolu®. Ce changement dans le paysage universitaire
influenca ainsi tant I'ampleur que la nature de la mobilité - des
maitres et des étudiants - vers et entre les studia generalia, pour
employer l'expression médiévale correspondant a l'université telle
que nous la concevons aujourd’hui. Cependant, la plupart des
universités plus anciennes et plus prestigieuses parvinrent a conserver
un auditoire international tout au long duMoyen Age, méme a
'époque de la fondation d’institutions « nationales » et régionales. La
mobilité était désormais, généralement, le résultat d’'un choix.

E Figure 1. Les villes universitaires en Europe au Moyen

Age.

Cette libre circulation fut d’emblée facilitée par un certain nombre de
conditions préalables tres importantes. Premiérement, il y avait une
langue du savoir, commune a toute la chrétienté occidentale : le latin.
Elle permettait a I'étudiant de suivre les cours ot qu'il se rendit, a
condition qu’il s’habituat aux différentes prononciations du latin dans

cette communauté internationale. Deuxiemement, le corpus du savoir



académique - les sept arts libéraux®, la médecine, le droit et la
théologie - enseigné dans les murs d’une institution était identique
dans I'Europe entiere. Naturellement, '’émergence de nouveaux studia
a travers le continent était largement tributaire de la mobilité des
maitres et des étudiants aussi bien que de limportation des
paramétres du modele universitaire dans lequel ce groupe particulier
d e studiosi avait a la fois enseigné et appris. Enfin, un troisieme
préalable important consistait dans la fagon dont le bon achévement
de ce programme d’études était reconnu, a travers un systéme
complexe de diplomes universellement admis. Le degré de
baccalaureatus signifiait qu'un étudiant avait réalisé de sérieux progres
dans ses études et que le niveau qu'il avait atteint lui permettait de
donner des cours. Le grade le plus élevé de magister ou de doctor
signifiait que la licentia ubique docendi, la licence d’enseigner la matiere
donnée dans toute la chrétienté, était octroyée au candidat. 1l
marquait l'intégration officielle du nouveau maitre dans le corps
enseignant, sanctionnée par la lecon inaugurale donnée par le jeune
docteur. La délivrance de diplémes internationalement reconnus
- initialement destinés a marquer la capacité de quelqu’un a enseigner
une matiére dans un cadre universitaire, mais indiquant aussi, de plus
en plus, son niveau intellectuel, voire professionnel, en termes plus

généraux - donnait a 'université un caractére supra-régional.

Paradoxalement, la « nationalisation » de 'université, aux xiv® et xv

€ siecles, impliqua a son tour la mobilité des maitres et des étudiants,

leurs fondateurs - princes ou cités - devant souvent attirer des
professeurs d’autres studia que les étudiants suivaient. Elle acheva
d’établir le caractére international de luniversité, puisque les
nouvelles fondations prenaient généralement modele sur celles qui
existaient déja, quitte a leur apporter quelques modifications. Aussi,
méme quand des universités, dont le recrutement était
essentiellement régional, commencérent a apparaitre, la liberté de se
déplacer demeura toujours possible et fut méme facilitée par
I'existence d’une langue unique, d'un corps de connaissances
commun, enseigné par des méthodes d’enseignement semblables, ainsi
que par un systéme reconnu de diplomes qui s’était formé dans le
cadre institutionnel d'une corporation de maitres et d’étudiants.

A ces préalables intellectuels s’ajoutérent d’autres facteurs d’ordre
plus pratique qui permirent la construction d’un réseau a I'échelle
européenne. Au premier rang de ceux-ci figuraient les privileges
accordés aux communautés de maitres et d’étudiants par les autorités
tant ecclésiastiques que séculieres. C'est I’empereur Frédéric

Barberousse qui montra le chemin, en 1154, avec la fameuse Authentica



habita, octroyant a la fois protection et privileges aux maitres et aux

étudiants de Bologne. Dans la seconde moitié du xii¢ siécle, le pape
Célestin III et le roi Philippe Auguste devaient accorder des privileges
comparables aux maitres et aux étudiants de Paris. Le soutien des
autorités eut pour effet d’accorder aux uns et aux autres le privilegium
fori : autrement dit, les membres de la communauté universitaire
jouissaient des privileges juridiques et donc de la protection du clergé.
Leurs crimes relevaient d'une cour universitaire ! Si ces privileges
étaient piétinés ou si des autorités locales ou princieres tentaient
d’usurper le droit de juger les membres de la communauté
universitaire, une gréve pouvait s’ensuivre ou, pis, la communauté

pouvait se déplacer dans un lieu plus sensible a ses droits et privileges.

L'émergence des « nations » fut un autre facteur capital de I'entretien

de ce réseau international de savants. Ces organisations - souvent
désignées comme constituant des confréries ou des associations -
étaient parfois plus anciennes encore que l'université elle-méme et
correspondaient grosso modo aux origines géographiques de ses
membres. Le nom et la zone de recrutement tenaient a divers
impératifs de la part des étudiants. Il est clair que la structure
nationale des différentes universités d’Europe dépendait largement de
leur taille et des principales régions de recrutement. Les structures les
plus élaborées se trouvaient dans les universités les plus importantes
et les plus réputées d’Italie : ainsi celle de Bologne ne comptait-elle pas
moins de vingt nations. En Europe septentrionale, il y en avait
habituellement quatre, correspondant au nombre de nations admises
a I'Université de Paris, qui servit bien souvent de modele aux jeunes

universités créées au nord des Alpes.

Dans les statuts d'une nation, les Péres fondateurs spécifiaient les
critéres qui devaient jouer un réle décisif dans la formation d’une natio
pour les étudiants. Dans le cas de la nation allemande, par exemple, le
critére majeur était généralement le lieu de naissance. Mais d’autres
criteres décidaient de la nation a laquelle devait appartenir un
individu. Les statuts d’une nation allemande de 1497, aBologne,
stipulent que tous les étudiants dont l'allemand est la langue

maternelle doivent appartenir a lanatio germanica, d’ou qu'ils
viennent. Auxvi® siécle, le lieu de résidence commencga de jouer

également un réle, surtout a Padoue 6,

Les nations pouvaient avoir une grande influence sur le gouvernement
de I universitas, mais elles exercaient aussi un contrdle considérable
sur leurs étudiants, puisque I'adhésion a une nation était obligatoire.
La nation était presque un monde en soi. La vie d'un étudiant a
I'étranger se déroulait dans le havre - relativement - siir de la nation
constituée par ses compatriotes et les étudiants de pays voisins. 1l
avait bien plus de rapports avec la nation qu’avec I” universitas en tant

que telle.



Financée par les cotisations de ses membres, la nation employait ses
moyens a toutes sortes de fins qui avaient leur importance pour les
étudiants éloignés de leur foyer. Un étudiant tombait-il malade ? Ses
freres de la méme nation prenaient soin de lui : une nation pouvait
méme s’assurer les services d'un médecin. Si celui-ci n’obtenait aucun
résultat, ils s’occupaient de son inhumation. Souvent, les nations
avaient leurs propres chapelles dans les églises, ou elles pouvaient
organiser des cérémonies religieuses pour leurs membres. Les saints
patrons respectifs bénéficiaient d'un surcroit d’attention. Les chefs
des diverses nations jouaient les médiateurs dans les disputes entre
étudiants d'une méme nation ou de nations différentes : c’était la une
tdche importante puisque les querelles estudiantines étaient
fréquentes et souvent sanglantes, voire mortelles. Ils organisaient
aussi toutes sortes de rassemblements et célébraient les fétes
« nationales ». Enfin, et ce n’est pas le moins important, les nations
disposaient souvent d’une infrastructure pour communiquer avec le
pays natal a travers un systeme d’agents et de messagers, et avaient
aussi des relations avec des préteurs et des banques.

Tous ces facteurs expliquent I'intensité de la circulation des étudiants
et des maitres entre les universités médiévales, méme si le niveau de

circulation fluctua, tout comme les motifs de déplacement.

Des motifs divers

La mobilité fut donc dés l'origine un aspect important de la vie
universitaire. De nombreuses raisons poussaient les étudiants et les
maitres a prendre la route en quéte d'un nouveau lieu. Ils le faisaient
de leur plein gré ou sous la contrainte. Pour commencer par celle-ci,
un certain nombre de facteurs amenaient parfois les universitaires a
quitter un lieu pour un autre. Nous avons déja vu que des relations
tendues avec les autorités locales pouvaient conduire des étudiants et
des maitres a migrer, voire déboucher sur la fondation d’une nouvelle
université. A ce premier facteur on pourrait ajouter les troubles liés a
la guerre ou a la maladie. Si 'université se situait dans une zone de
combats, la fréquentation pouvait en souffrir considérablement. De
méme, une épidémie de peste ou d’une autre maladie contraignait
souvent la population universitaire a aller s’instruire ailleurs, a titre
temporaire ou définitif.

Les universités pouvaient aussi se trouver prises dans un grand conflit
international. Un exemple important, a cet égard, est celui de
I'Université de Paris durant le Grand Schisme (1378-1418). La lutte
pour la suprématie entre I'antipape Clément VII, résidant en Avignon,
et le pape Urbain VI, aRome, eut de lourdes conséquences pour la
population universitaire. Deux éminents théologiens allemands,

Conrad de Gelnhausen et Heinrich von Langenstein, réclamérent



instamment la convocation d’'un Grand Concile pour mettre fin au
schisme, expliquant que le débat était la maniére universitaire de
résoudre le probleme. U'Université de Paris commenga par soutenir la
via concilii, mais la nomination de Jean Blanchard au poste de
chancelier de I'Université de Paris, en 1381, inaugura une période
d’exil pour les maitres et les étudiants venant des territoires qui
soutenaient Urbain VI. Parmi eux se trouvaient des étudiants de
I'’Angleterre et de 'Empire germanique qui prenaient majoritairement
le parti du pape. A Paris, le mot d’ordre était de soutenir sans réserve
Clément VII. LUantipape lui-méme avait ordonné a I'évéque de Paris,
Aimery de Maignac, de dépouiller de leurs bénéfices tous les clercs qui
soutenaient Urbain VI, voire de les menacer de prison. Il donna, par
ailleurs, pour consigne au chancelier de veiller a ce que le degré de
magister ne fit accordé a aucun partisan d’Urbain. Les efforts de la
nation anglaise pour saboter ces mesures ne donnérent aucun résultat.
Cette situation fut lourde de conséquences pour les membres de
I'Université. Le prix a payer pour faire des études a Paris était la
soumission a Clément et maints étudiants originaires de I’ Angleterre
ou de 'Empire germanique n’étaient pas disposés a s’en acquitter. Ils

partirent en masse, et beaucoup ne devaient plus revenir, méme apres

7

que le conflit eut disparu’. La popularité de Paris déclina ainsi

légerement aupres des étudiants de I'Empire. Dans la derniére

décennie du xiv® siecle et la premiére moitié du xv®, elle perdit sa
suprématie, tandis que de nombreux étudiants de I'Empire
germanique choisissaient d’autres destinations. Si la situation changea

un peu apres la fin du schisme, Paris ne retrouva toutefois pas sa

position®, Diverses universités profitérent de 'expulsion des étudiants
et des maitres allemands de 1" alma materparisienne : Vienne (1365),
Heidelberg (1385-1386) et Cologne (1388). Le pape Urbain VI ne fut que
trop heureux d’accorder a ces deux derniers nouveaux studia la
reconnaissance pontificale. Pour les étudiants de 'Empire qui avaient
été chassés de Paris, mais plus encore pour ceux qui étaient sur le
point de se lancer dans leur voyage d’études, les nouvelles universités
impériales offraient d’intéressantes possibilités, tandis que Paris
déclarait persona non grata tout partisan d’Urbain. Bien souvent, les
raisons de la mobilité étaient d’une nature plus positive. Etudiants et
maitres choisissaient délibérément d’apprendre ou d’enseigner dans
plus d’'une université. Des lors, on peut les créditer d’avoir accompli
une véritable peregrinatio academica, un pelerinage universitaire. Sur
les centaines de milliers d’étudiants qui visitérent les universités de
I’'Europe médiévale, on a pu estimer qu’entre 20 et 25 % fréquentérent

plus d’une université®. Autrement dit, c’est par dizaines de milliers
qu'ils se déplagaient d'une université a une autre, les plus chanceux
visitant méme plusieurs universités dans plusieurs pays pour de
multiples raisons.

Le plus souvent, les mobiles qu’ils avaient pour changer d’université

nous sont inconnus, mais certains étaient manifestement de la plus



haute importance, méme s'il est sage de faire la différence entre les
maitres et les étudiants a cet égard. Les maitres faisaient partie du
petit nombre de ceux qui avaient réussi a décrocher un titre. Leur
liberté de se rendre ailleurs pour enseigner était assortie de certaines
limites. Pour commencer, les maitres appartenant a des ordres
monastiques étaient tenus par leur veeu d’obéissance et devaient se
plier aux souhaits de leur ordre. Méme si les ordres mendiants, en
particulier, disposaient de réseaux éducatifs européens, leur liberté de

se déplacer n’en était pas moins restreinte.

Aux universités de Paris et d’Oxford, dont certaines universités de
I'Empire devaient suivre I'exemple, un maitre qui venait d’obtenir son
dipléme était astreint a deux années d’enseignement sur place. Alors
que cette disposition garantissait un vivier de recrues en nombre
suffisant, tous les maitres n’étaient pas satisfaits de cette reégle, de
nature a contrarier leur désir d’aller chercher des connaissances
ailleurs. Les reégles de ce genre finirent par devenir lettre morte avant
d’étre rayées des statuts. Cela valait spécifiquement pour les maitres és
arts, les sept arts libéraux jouant un réle propédeutique pour les
autres disciplines. Souvent, ces jeunes maitres désiraient poursuivre
leurs études dans une faculté supérieure - de médecine, de droit ou de
théologie. Lobligation d’enseigner pouvait les empécher de se rendre
dans l'université de leur choix. Par ailleurs, s’il n’existait pas
d’obstacles de ce genre, c’est précisément ce groupe de maitres és arts
qui assurait I'enseignement des arts tout en étudiant dans une faculté

supérieure.

Un maitre pouvait aussi changer d'université par désir de rejoindre
une école de pensée particuliére. Cela valait principalement pour les
maitres - et les étudiants - en théologie, discipline dans laquelle la
bataille entre la vieille école, lavia antiqua, et 1'’école nominaliste

moderne, ou via moderna, opposa parfois différentes universités.

Pour un maitre, une derniére raison de se déplacer était la perspective
d’obtenir un poste plus lucratif ailleurs. Les universités et les princes
se transformaient parfois en chasseurs de tétes pour dénicher les
maitres les plus renommés, en leur promettant des émoluments
supérieurs et des postes prestigieux. On retrouve souvent ces
universitaires, notamment des juristes, dans les conseils des princes

ou dans les bureaucraties de I'Eglise et de I'Etat.

Létudiant, quant a lui, était plus libre de son choix : il n’était tenu que
par le niveau de ses connaissances et I'importance de sa bourse. Il
pouvait explicitement choisir une université particuliére en raison de
sa réputation dans un champ d’études spécifique. Pour que la qualité
d e studium generale ft reconnue dans une université, elle devait
enseigner le plus grand nombre possible de disciplines du corpus
médiéval, par ordre de prestige croissant : les sept arts libéraux, la

médecine, le droit - tant civil que canonique - et la théologie. Le



renom d’une université, dans 'une des matieres, attirait fréquemment

des étudiants de contrées lointaines.

Cela vaut méme a un niveau plus modeste. Les étudiants choisissaient
souvent leur université en raison de ses professeurs. La présence d'un
seul maitre pouvait méme dicter leur choix. Si tels pouvaient étre les
motifs des étudiants, il est un autre facteur qu’il faut prendre en
considération : les parents. Souvent, ce sont eux qui assumaient, pour
une large part, les frais des études. Des éléments épars tirés d’« ego-
documents » nous donnent une idée de l'implication parentale. La
tradition familiale jouait parfois un réle important dans le choix de
'université, par exemple en encourageant un fils a fréquenter le méme
studium que son pere. Si les parents avaient des relations dans des
villes universitaires, ils pouvaient étre enclins a confier leurs fils a des
professeurs qu’ils connaissaient ou admiraient. En tout état de cause,
I'amour du savoir, ou amor sciendi, était rarement le seul mobile qui
décidait du voyage qu’un étudiant entreprenait. De nombreux facteurs
entraient en ligne de compte : richesse, relations, désirs des parents,
espérances et impératifs de carriére, etc., pouvaient créer des
occasions, mais aussi fixer des limites. Dans la plupart des cas, il est
impossible de repérer la raison décisive. Il n’y avait pas d’archétype de
I'étudiant voyageur dans I'Europe médiévale ni un seul profil de
carriere, pas plus, au demeurant, que pour le maitre. Des milliers
d’étudiants et de maitres sillonnérent I'Europe, visitant un certain

nombre d’universités a travers le continent.

Lun de ces étudiants fut 'humaniste septentrional Rudolf Agricola
- ou Huesman, pour lui rendre son nom hollandais. Né en 1444, dans le
village de Baflo, prés de Groningue, aux actuels Pays-Bas, il était 'un
des fils illégitimes du prétre Hendrik Vries, abbé du monastere de
Selwerd preés de Groningue et licencié en théologie, et d'une
dénommée Zycka Huesman. Grace a l'influence de son pere - qui
s'intéressa visiblement a son éducation -, il recut une prébende qui
devait pourvoir a ses études. 1l alla d’abord a I’école Saint-Martin de
Groningue avant d’entreprendre un voyage d’études qui le conduisit
dans plusieurs universités a travers 'Europe. Sa peregrinatio academica
est d’autant plus intéressante qu’elle représente toute une vie vouée
au savoir, en tant qu’étudiant d’abord, puis en tant que maitre, autant
que le lui permettait sa situation sociale et financiére. Il n’avait que
douze ans quand il commenca sa peregrinatio en étudiant les arts a
I'Université d’Erfurt, au cceur de 'Empire. A quatorze ans, il aurait
décroché sa licence es arts dans la méme université, avant de rejoindre
d’autres studia. Apres un passage par Cologne, ot il s’arréta en 1462, on
le retrouve étudiant a 'Université de Louvain, ou il continua de se
consacrer aux arts, pour devenir maitre &s arts en 1465. En 1467, il
s'inscrivit a la faculté de droit, toujours a Louvain, pour y étudier le
droit canon. Son voyage en Italie, pour y continuer ses études de droit
canon a I'Université de Pavie, ou il étudia de 1469 a 1475, marque une

nouvelle étape dans sa vie. Nous ne savons pas si un doctorat vint



couronner l'achévement de ses études. Ce que nous savons, en
revanche, c’est qu'il se ravisa du tout au tout et changea une fois de
plus d’'université. Il rejoignit alors 'Université de Ferrare ou, malgré sa
maitrise, il se plongea a nouveau dans l'étude des arts, en se
concentrant cette fois sur 'apprentissage du grec. Il parvint a gagner
'amitié et la protection d’Ercole d’Este, duc de Ferrare, et continua ses
études et ses cours en Italie jusqu'en 1479, date a laquelle il quitta
I'ltalie pour les Pays-Bas, via I’Allemagne, ou il passa un certain temps
aupres de I'évéque d’Augsbourg. 1l séjourna ensuite a Spire et Cologne
pour arriver, finalement, a Groningue en 1480. 1l vécut quelque temps
dans le monastere dont son peére était I'abbé et fut nommé, cette méme
année, secrétaire de la ville de Groningue, ou il eut tout le loisir
dutiliser les compétences acquises au cours de ses études de droit.
E n 1482, il se vit offrir un poste de professeur a I'Université de
Heidelberg, qu'il n’accepta qu’en 1484. En 1485, il se rendit en mission
aRome, aupres du pape, avec I'évéque de Heidelberg. Il tomba malade
au cours du voyage et ne devait jamais se remettre tout a fait. Il

mourut la méme année a Heidelberg °.

Configurations

La liberté de circuler différait amplement d’une nation européenne a
'autre. Par exemple, avant la fondation de Copenhague (1479) au
Danemark et d’Uppsala (1477) en Suéde, les Scandinaves devaient
obligatoirement quitter leur région. De méme, les Irlandais devaient
traverser la mer d’Irlande pour étudier a 'université - d’oui, peut-étre,
leur manque d’empressement. Les plus sédentaires étaient
apparemment les habitants des régions qui comptaient les universités
les plus populaires et les plus renommées sur la scéne internationale :
les Italiens et les Frangais. Les universités du sud de I'Europe, France
comprise, étaient manifestement les plus attirantes pour les étudiants
des autres parties du continent. Mais c’était déja vrai au temps des
savants itinérants. Les migrants s’étaient toujours dirigés vers le Sud et
vers |'Ouest. Ils visitaient Paris pour la théologie, se rendaient a
Montpellier pour la médecine et poussaient jusqu'a Bologne pour y
étudier le droit. Les étudiants étaient beaucoup moins nombreux a
partir pour le Nord ou pour I'Est, sans parler des iles Britanniques.

La régionalisation des universités affecta 'ampleur de la mobilité et en
altéra un peu les orientations. Dans I’ensemble, on pourrait dire que

les étudiants de la fin duxiv® et du xv® siécle, notamment dans le
territoire de I'Empire et en Europe orientale, choisissaient désormais
de commencer par fréquenter une université proche de chez eux.
Dans une majorité de cas, la premiére faculté qu'ils visitaient était la
faculté des arts, trées en vue dans les universités d’Europe
septentrionale. Puis ceux qui choisissaient de continuer se rendaient

fréquemment dans une université qui jouissait d’'une réputation



Centre

d’excellence dans un domaine particulier. Une fois achevé leur
curriculum dans le domaine des arts, ils rejoignaient souvent, pour de
bonnes raisons, une des facultés supérieures des vieux centres de la
culture de la « vieille Europe ».

Pour cette période, et en ce qui concerne cette mobilité inter-
universitaire, on voit poindre deux types d’étudiants. Il y avait le
noble, qui pouvait méme briler les étapes et, au lieu de passer par une
université régionale, se rendait directement dans une des écoles
renommées de France ou d’Italie, notamment pour y étudier le droit.
Le second type, en qui on peut voir une incarnation du savant
itinérant, était un spécialiste, qui cherchait a acquérir un diplome de
médecine, de droit ou de théologie. En regle générale, il avait dans les
vingt ans quand il se rendait vers sa prochaine destination.

de gravitation : Bologne

Un exemple crucial d’université suscitant la mobilité dans 'Europe
entiére est 'Université de Bologne, dont la date de fondation se perd
dans la brume des temps, mais qui était une organisation estudiantine

active des la fin du xii® siécle. Au cours des siécles suivants, Bologne
devint un véritable épicentre de I'apprentissage et des connaissances.
Si toutes les disciplines y étaient enseignées, la discipline la plus
étroitement associée au studium était le droit, suivi par la médecine.
S’agissant de l'enseignement du droit, sa réputation et sa grande
tradition lui valurent dés sa fondation d’attirer un nombre croissant
d’étudiants. Lexistence d’'un auditoire international est avérée, dés le

¢ siecle, tandis qu'on peut faire remonter la forte présence de

xii
'Empire au moins au xiii® siecle, lorsqu’'une multitude d’étudiants de
'Empire germanique, dont bon nombre dits « de Frise », rejoignirent
la nation germanique de l'université de droit de Bologne. Depuis lors,

les jeunes hommes de I'Europe entiére n’ont cessé d’affluer vers cette

grande ville universitaire'?,

Figure 2. « Les étudiants de I'Université de Bologne »,
détail de la pierre tombale du docteur Bonandrea, 1333,

Bologne, Pinacotheque nationale.

Pour donner une idée de ce qui faisait I'attrait de Bologne, on pourrait
dire un mot du corps enseignant. Outre que la faculté employait des
juristes d’'un immense renom, sa taille méme la distinguait de la
situation propre a la plupart des universités régionales : dans une



décennie record, le nombre de professeurs de droit inscrits au rotulus

d e Bologne pouvait aller jusqu’a soixante-huit'? | La plupart des
universités septentrionales ne pouvaient suivre. L'Université de
Cologne comptait un nombre relativement important de professeurs
de droit pour une université du Nord, mais seulement deux ordinarii, et
ne fut jamais en mesure de rivaliser avec les studia italiens par la taille
du corps enseignant. Les facultés de médecine des universités au nord
des Alpes ont toujours été les plus petites et les moins visitées. Au

cours du xv° siécle, par exemple, le nombre de chaires de médecine a
Cologne passa de une a trois, ce qui en faisait la premiere faculté de

médecine de I'Empire'>. A titre de comparaison, Bologne en comptait

vingt-cinq'“. Le corps enseignant des grandes universités italiennes
était beaucoup plus étoffé, ce qui permettait un programme
d’enseignement plus élaboré tout en offrant un choix plus large aux
étudiants.

On observe dans la popularité de Bologne des fluctuations tres
considérables. La fréquentation atteignit un pic remarquable dans les
années 1286-1305, c'est-a-dire a 1'époque ou la Natio germanica
iuristarum commenca de s’organiser réellement et ot les étudiants se
mirent a tenir des archives. Pour ce qui est du droit, et assurément du

droit civil, Bologne dominait tous les autres studia.

Leffondrement ultérieur des effectifs, en particulier apres 1305,
pourrait bien résulter d'un interdit papal entre 1306 et 1309, et les
effectifs n'amorcerent une reprise que dans la quatriéme décennie
du siécle. Des lors, les étudiants en droit se rendirent régulierement a
Bologne, quoique en effectifs plus réduits. On ne connait pas trés bien
les raisons de ce déclin si accentué. 1l est possible que 'Université
d’Orléans, qui existait depuis 1235 mais qui ne fut officiellement
reconnue par un privilege pontifical qu’en 1306, ait pris de I'ascendant

au xiv® siécle. Le droit canon, que I'on étudiait alors plus volontiers
que le droit civil, pouvait également étre appris a I'Université de Paris.
1l est significatif, a cet égard, que la Curie et la cour pontificale aient
été transférées en Avignon, en 1309, pour y rester jusqu’au moment ol
le grand schisme d’Occident rendit la situation encore plus
compliquée. Alors que Bologne se trouvait sur la route de Rome
largement empruntée jusqu’en 1309, Orléans et Paris purent ensuite

étre considérées comme de bonnes solutions de rechange pour les

clercs en chemin vers Avignon °.

Le début du grand schisme, en 1378, avec le nouveau pape Urbain VI, a
Rome, a bien pu rendre le choix de Bologne plus populaire. Le déclin
qui s’amorga apres 1385 et déboucha sur un nouveau creux de 1396

a 1415 pourrait s’expliquer par la création de diverses universités dans



le nord de I'Europe - dont les plus importantes furent certainement
Cologne, Erfurt et Heidelberg. Ce fut au moins le cas pour les étudiants
de laFrise, qui a cette époque avaient une nette préférence pour

I'étude du droit. Mais leur présence a Bologne accusa un net déclin
dans laderniére décennie duxiv® siecle et dans les premiéres
décennies du xv*. Le trés fort pourcentage de Frisons étudiant le droit

4 Cologne est trés révélateur dans ce contexte',

L aseconde moitié du xv€® siécle connut une nouvelle montée des
effectifs, avec un pic en 1476-1495. D’'une maniére générale, pourrait-
on dire, les universités italiennes profitérent de 'augmentation de la
population estudiantine, comme on a pu le constater dans les
universités d’Europe septentrionale. Il en va de méme dans le cas
spécifique de Bologne, ol 'on venait étudier le droit. Les derniéres

décennies du xv€ siécle semblent avoir été une autre période d’essor,
surtout pour les étudiants en droit. Les niveaux de fréquentation tres

élevés attestent la popularité de la faculté de droit!’.

Centre de gravitation : arts et théologie a Paris

L'Université de Paris est un autre pdle marquant. Probablement
fonctionnait-elle dés la fin du xii® siécle, mais c’est au début du xiii

€ siecle qu’elle acquit une structure formelle, avec la mise en place d'un
corps de maitres doués de certains privileges. Comme Bologne, Paris
était un grand centre de gravitation et réussit a attirer par milliers les
étudiants de la chrétienté occidentale. Pendant le plus clair de la
période médiévale, Paris a ainsi été synonyme de savoir, notamment
dans le domaine des arts et de la théologie. Pour bien illustrer le
caractere international de I'Université de Paris, on peut mentionner,

comme 'a fait Jacques Le Goff, quelques-uns des professeurs les plus

célebres du xiii® siécle : 'homme de science, philosophe et théologien
Albert le Grand de 'Empire germanique, qui avait visité les universités
de Padoue et de Bologne auparavant, le théologien italien Thomas
d’Aquin, qui avait précédemment étudié a Naples, le philosophe et
homme de science anglais Roger Bacon, formé aOxford, et le
théologien italien Bonaventure '8, Thomas d’Aquin, en particulier,
parvint a changer le statut de la théologie de sapientia en scientia, pour
en faire une discipline réellement universitaire, tout en libérant en
méme temps les arts de leur fonction trés stricte et exclusive au

service de la théologie.

Jusqu’en 1347 I'enseignement de la théologie au sein de I'université
était resté cantonné aParis, Oxford et Cambridge, la premiére étant
reconnue comme la place la plus importante. La fondation de facultés
de théologie dans les universités en Italie et dans 'Empire ne devait
pas diminuer le statut de l'université de Paris, méme si le Grand



Schisme ne manqua pas d’ébranler I'hégémonie qu'elle avait pu
exercer en ce domaine. La plupart des nouvelles universités avaient
une faculté de théologie. Mais ce sont précisément les théologiens de
'Université de Paris - en particulier Pierre d’Ailly (1350-1420) et Jean
Gerson (1369-1429) - qui prirent une part cruciale dans la fin du
schisme. L'étroite collaboration entre la faculté de théologie de Paris
et la papauté avait assis son réle de gardienne de l'orthodoxie.
Lautorité du pape ressortant affaiblie du schisme, ces théologiens
purent intervenir, assumer l'autorité et proposer des fagons de régler
le différend par un concile général, donnant ainsi a la faculté le rdle de

gardienne de la vraie foi.

On ne saurait donc guére contester que Paris ait été l'une des
destinations les plus populaires, soit pour commencer d’y étudier les
arts, soit, apres un premier séjour dans une institution « nationale »,
pour renforcer sa connaissance d’'un sujet ou entamer un nouveau
cycle d’études : la théologie. Cette université ancienne, héritiere d’'une
grande tradition dans l’enseignement des arts et de la théologie,

continua d’attirer de nombreux étudiants du Nord, alors méme

qu'apparaissaient d’autres solutions'”,

Résultats et conséquences

La circulation des maitres et des étudiants entre les universités en
Europe eut un effet profond sur la culture de la société du Moyen Age
et de laRenaissance. L'émergence d’une institution spécifique
d’études supérieures transforma d’abord en une bande de savants
itinérants le groupe de ceux qui étaient en quéte de savoir. La
prolifération ultérieure de ces nouvelles institutions, désormais
baptisées « universités », et 'introduction du modele sur lequel elles
avaient appris a travailler furent en partie le fait de ces universitaires.
Mais la « régionalisation » de l'université elle-méme ne put enrayer la
mobilité. Lattrait des universités célebres, spécialisées dans une ou
plusieurs disciplines, se révéla trop fort, alors méme que les princes et
les gouvernements essayaient parfois dendiguer la mobilité
internationale des étudiants. Le renom de savants de réputation
internationale continua d’attirer des gens sur les lieux ou ils
enseignaient. Le prestige attaché au fait d’avoir poursuivi ses études
dans une université réputée, notamment dans une des facultés
supérieures de médecine, de droit et de théologie, devait toujours
conduire des étudiants de I'Europe entiere aux studia de leur choix,
généralement en Italie et en France.




Figure 3. « Lecteur de l'université », miniature extraite

d’un manuscrit vénitien, xiv® siécle, Venise, Biblioteca

Marciana.

1l faut se garder d’en sous-estimer l'effet en termes culturels. Dans la
premiere vague, la circulation des étudiants et des maitres contribua
grandement a propager le modeéle de 'université a travers ’'Europe et,

finalement, dans le monde entier.

Les maitres et les étudiants en droit devaient apporter une
contribution durable a la formation de I'ftat, dans la mesure ou ils
constituaient un groupe de juristes spécialisés, travaillant aux divers
échelons de la bureaucratie a travers ’'Europe. En un sens plus général,
la dissémination du droit romain dans le systeme juridique européen
porte la marque des nombreuses générations d’étudiants qui avaient
fréquenté les universités a travers 'Europe, mais surtout celles d’Italie

et de France %°. En ce sens, la peregrinatio academica fut 2 la fois une
cause et une conséquence de la pénétration du droit romain dans une
bonne partie de I'Europe. Les efforts de centralisation de I'ftat et
I’harmonisation des systemes de loi a travers le continent a la fin du
Moyen Age sont largement dus au savoir accumulé dans les centres
juridiques de I’'Europe puis propagés par les étudiants dans les divers
pays. On pourrait en dire autant de la diffusion des idées concernant
les soins de santé, disséminées par des générations d’étudiants qui
avaient fréquenté les facultés de médecine de I'ltalie et du sud de la

France.

Ce n’est 1a qu'un aspect de I'impact de la mobilité des étudiants et des
maitres sur la culture européenne. Le réle que joua cette circulation en
ce qui concerne la dissémination de la scolastique et de 'humanisme
naissant dans la culture européenne est tout aussi important. Bien que
I'étudiant capable de fréquenter plusieurs universités fiit
généralement d’un milieu social plutét élevé, I'Eglise et les universités
elles-mémes permettaient aux étudiants disposant de moyens plus
modestes d’accomplir des études, favorisant ainsi la mobilité sociale
puisque ces itinérants parvenaient généralement a acquérir des
positions de rang et d’influence dans les bureaucraties de I'Eglise et de
I'Etat. Des générations d’étudiants et de maitres voyageurs
concoururent ainsi a la formation politique, religieuse et culturelle de
I'Europe, dont la contribution la plus durable pourrait bien étre

I'institution universitaire elle-méme.

Notes

1 .Teeuwen, 2003, p. 147-149 ; Weijers, 1987, p. 15-26 et la



bibliographie.

2. Cf. Verger, 1992, p. 68-75.

3. Ridder-Symoens, 1992, p. 285.

4, Par « sept arts libéraux », on désigne au Moyen Age : la grammaire,
la dialectique, la rhétorique qui composent le Trivium et
I'arithmétique, la géométrie, I'astronomie et la musique qui composent
le Quadrivium.

5. Voir Kibre, 1948, pour une étude classique.

6.Kibre, 1948, p. 4-5. 1l convient de noter que le mot allemand ne
renvoie pas a I'allemand actuel, mais a une langue germanique parlée
du nord de la France jusqu’a la Baltique.

7. Bernstein, 1978, p. 28-60.

8. Tanaka, 1990, et Tervoort, 2005.

. Schwinges, 1986, p. 12.

Cf. Akkerman et Vanderjagt, 1988 ; Agricola, Lettres.

1. Cf. Schmutz, 2000, et Tervoort, 2005.

12. Grendler, 2002, p. 9.

13. Meuthen, 1988, p. 120.

14. Sur la taille de la faculté, voir Grendler, 2002, p. 8-40.

Cf. Bagge, 1984, p. 6.
16.Cf. Zijlstra, 1996, p. 35. Ladjectif frisius ou la mention de Frisia

Al

|>—~

—_

=

[

|b—‘

pouvaient aussi indiquer que I'étudiant en question était de Groningue
ou de Frise orientale.

17. Voir Mitchell, 1936, p. 270-287, et Tervoort, 2005.

18. Le Goff, 1993, p. 167, 172, 176.

19. Tanaka, 1990, p. 263, et Brockliss, 1989, p. 487-526.

20.Pour une étude du réle des juristes professionnels dans la
formation de I'Etat, voir Padoa-Schioppa, 1997 (trad. 2000), et Ranieri,
1989, p. 180-190.

Bibliographie

® Agricola, Lettres: Rudolf Agricola, Letters, éd. A. Van der Laan et
F. Akkerman, Assen, 2002.

e Akkerman et al., 1999 : Fokke Akkerman, Arjo J. Vanderjagt et Adrie
H. Van Der Laan (éd.), Northern Humanism in European Context, 1469-
1625, From the “Adwert Academy” to Ubbo Emmius, Leyde.

® Akkerman et Vanderjagt, 1988 : F. Akkerman et A. J. Vanderjagt
(éd.), Rudolphus Agricola Phrisius (1444-1485), Leyde.

® Bagge, 1984 : Sverre Bagge, « Nordic Students at Foreign
Universities until 1660 », Scandinavian Journal of History, 9, p. 1-29.

® Bernstein, 1978 : Alan E. Bernstein, Pierre d’Ailly and the Blanchard
Affair, Leyde, p. 28-60.

® Brockliss, 1989 : Laurence W. B. Brockliss, « Patterns of Attendance
at the University of Paris, 1400-1800 », in D. Julia et J. Revel (éd.), Les

Universités européennes du xvi ¢ au xviii ¢ siécle, 1. France : Histoire

sociale des populations étudiantes, Paris, p. 487-526.



Cobban, 1975 : Alan B. Cobban, The Medieval Universities. Their
Development and Organisation, Londres.

Courtenay et Miethke, 2000 : William J. Courtenay et Jiirgen Miethke
(éd.), Universities and Schooling in Medieval Society, Leyde.

Dotzauer, 1977 : Winfried Dotzauer, « Deutsches Studium und
deutsche Studenten an europdischen Hochschulen (Frankreich,
Italien) und die nachfolgende Titigkeit in Stadt, Kirche und
Territorium in Deutschland », in E. Maschke et J. Sydow (éd.), Stadt
und Universitdt im Mittelalter und in der fritheren Neuzeit, Sigmaringen,
p. 112-141,

Grendler, 2002 : Paul F. Grendler, The Universities of the Italian
Renaissance, Baltimore.

Irrgang, 2002 : Stephanie Irrgang, Peregrinatio academica.
Wanderungen und Karrieren von Gelehrten der Universitdten Rostock,
Greifswald, Trier und Mainz in 15. Jahrhundert, Beitrdge zur Geschichte
der Universitit Greifswald, Stuttgart.

Kibre, 1948 : Pearl Kibre, The Nations in Medieval Universities,
Cambridge (Mass.).

Kristeller, 1955 : Paul Oskar Kristeller, Die italienischen Universititen
der Renaissance, Krefeld.

Le Goff, 1993 : Jaques Le Goff, LEurope est-elle née au Moyen Age ?,
Paris.

Meuthen, 1988 : Erich Meuthen, Kélner Universitdtsgeschichte, 1. Die
alte Universitdt, Cologne.

Miethke, 1985 : Jiirgen Miethke, « Die Studenten », in P. Moraw
(éd.), Zeitschrift fiir historische Forschung, 1. Unterwegssein im
Spdtmittelalter, Berlin, p. 49-70.

Miethke, 2004 : J. Miethke, Studieren an mittelalterlichen Universitdten.
Chancen und Risiken, Leyde.

Mitchell, 1936 : Rosamond J. Mitchell, « English Law Students at
Bologna in the Fifteenth Century », English Historical Review, 51,
p. 270-287.

Nauert, 1995 : Charles G. Jr. Nauert, Humanism and the Culture of
Renaissance Europe, Cambridge.

Padoa-Schioppa, 1997 : Antonio Padoa-Schioppa (éd.), Legislation
and Justice (« The Origins of the Modern State in Europe »), Londres ;
Justice et législation, (« Les origines de I'Etat moderne en Europe »),
trad. de I'anglais par M.-A. de Kisch, Paris, 2000.

Paquet, 1992 : Jacques Paquet, Les Matricules universitaires. Typologie
des sources du Moyen Age occidental, fasc. 65, Turnhout.

Ranieri, 1989 : Filippo Ranieri, « From Status to Profession : The
Professionalisation of Lawyers as a Research Field in Modern
European Legal History », Journal of Legal History, 10/2, 1989, p. 180-
190.

Rashdall, 1936 : Hastings Rashdall, The Universities of Europe in the
Middle Ages, F. M. Powicke et A. B. Emden (éd.), 3 vol., Oxford.
Ridder-Symoens, 1983 : Hilde De Ridder-Symoens, « La migration

académique des hommes et des idées en Europe, xiii ®-xviii



€ siecle », in « Town and Gown : The University in Search of its
Origins », CRE-Information, 62, 2, p. 69-79.

® Ridder-Symoens, 1984 : H. De Ridder-Symoens, « Deutsche
Studenten an italienischen Rechtsfakultiten. Ein Bericht iiber
unverdffentlichtes Quellen- und Archivmaterial », Ius Commune, 12,
p. 287-315.

® Ridder-Symoens, 1992 : H. De Ridder-Symoens, « Mobility », in H.
de Ridder-Symoens (éd.), A History of the University in Europe, 1. The
University in the Middle Ages, Cambridge.

® Ridder-Symoens, 1999 : H. De Ridder-Symoens, « Rich Men, Poor
Men : Social Stratification and Social Representation at the
University (13th-16th Centuries) », in W. Blockmans et A. Janse
(éd.), Showing Status. Representation of Social Positions in the Late Middle
Ages, Turnhout, p. 159-175.

® Schmutz, 2000 : Jiirg Schmutz, Juristen fiir das Reich. Die deutschen
Rechtenstudenten an der Universitdt Bologna 1265-1425, 2 vol., Bale.

® Schwinges, 1986 : Rainer Christoph Schwinges, Deutsche
Universitdtsbesucher im 14. und 15. Jahrhundert, Studien zur
Sozialgeschichte des Alten Reiches, Stuttgart.

o Stelling-Michaud, 1955 : Sven Stelling-Michaud, L'Université de

Bologne et la pénétration des droits romain et canonique en Suisse aux xiii

¢et xiv® siécles, Genéve, 1955.

® Tanaka, 1990 : Mineo Tanaka, La Nation anglo-allemande de I'Université
de Paris & la fin du Moyen Age, Paris.

® Teeuwen, 2003 : Mariken Teeuwen, The Vocabulary of Intellectual Life
in the Middle Ages, Turnhout.

® Tervoort, 2005 : Ad Tervoort, The Iter Italicum and the Northern
Netherlands. Dutch Students at Italian Universities and their Role in the
Netherlands’ Society (1426-1575), Leyde.

® Verger, 1992 : Jaques Verger, « Patterns », in H. de Ridder-Symoens
(éd.), A History of the University in Europe, 1. Universities in the Middle
Ages, Cambridge, 1992, p. 68-75.

® Verger, 1996 : J. Verger, « Etudiants et gradués allemands dans les
universités francaises du xiv © au xvi € siécle », in R. Chr. Schwinges
(éd.), Gelehrte im Reich. Zur Sozial und Wirkungsgeschichte akademischer
Eliten des 14. bis 16. Jahrhunderts, Berlin, p. 23-40.

® Verger, 1997 :J. Verger, Les Gens de savoir en Europe da la fin du Moyen
Age, Paris.

® Weijers, 1987 : Olga Weijers, Terminologie des universités au xiii
siécle, Rome.

® Zijlstra, 1996 : Samme Zijlstra, Het geleerde Friesland - een mythe ?
Universiteit en maatschappij in Friesland en Stad en Lande ca. 1380-1650,
Leeuwarden.

Nos partenaires



Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui

apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances
Pale 0 ent Mumérigue méthodes et outils
Muakon de L Recherhas o Soence. Hamainey .
CHEE - UNIVEREITE B8 CARN pour ["gdition structurée
./
b [ ) U enssib’
conle NALNAN SUpeTeure
strasbourg s scinces de itormation

et des biblothéques

AnniA
W) J D,

fondation
maison des
sciences

de I'homme

cPrL
(AKX .

Centre Alexandre-Koyré

Hitning dhisy sciers o ces technicpas
LIRAR Bt EHELS-CHRITE MBBN

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	L’université : un lieu en mouvement
	Voyager : entre nécessité et désir
	Des motifs divers
	Configurations
	Centre de gravitation : Bologne
	Centre de gravitation : arts et théologie à Paris
	Résultats et conséquences
	Bibliographie
	Nos partenaires


