
Le cercle et la lignéeLe cercle et la lignée

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , AlbinAlbin
MichelMichel , , 20072007 , , p. 125-133p. 125-133

Si l’on considère que les savoirs, dans la diversité de leurs formes, de
leurs objets et de leurs supports, ne se constituent comme tels qu’en
entrant dans les dynamiques de la circulation et de l’échange, de la
communication et de la transmission, on est conduit à souligner leur
dimension éminemment sociale ou, plus précisément, les e�ets
sociaux particuliers qu’ils induisent : dans une société, les savoirs
dessinent de multiples lignes de clivage, entre ceux qui les détiennent
et ceux qui aspirent à les posséder, entre ceux qui les partagent et
ceux qui en gardent le monopole, entre ceux qui en reconnaissent ou
en dénient le statut et la validité. Ils tissent aussi des liens entre les
individus et permettent la formation de communautés dans lesquelles
on les cultive, on les pratique, on les transmet. Peut-on imaginer des
savoirs qui ne soient ni communiqués ni partagés, qui ne circulent ni
dans le temps ni dans l’espace ? Les savoirs se développent à travers
les dynamiques de l’imitation, de l’apprentissage, de la construction
collective, de la validation et de la mise à l’épreuve.

L’histoire des savoirs devrait dès lors s’attacher, lorsque c’est possible,
à l’archéologie des commencements : comment un humain en vint-il à
déployer un espace de pensée, de parole et d’action particulier, qui le
conduisit à concevoir et à formuler des énoncés investis d’un sens
nouveau, à pratiquer des gestes d’une e'cacité inédite, à introduire
de l’intelligibilité ou du mystère dans le monde visible et invisible, à
tenter de maîtriser l’aléatoire des phénomènes par des principes
d’anticipation et d’explication, à agir sur le cours des choses, sur la
matière vivante ou inerte par une parole et des opérations spéci)ques,
par des médiations techniques ou symboliques ? Comment cet
individu lesta-t-il ses gestes et ses paroles d’autorité et de persuasion,
comment imposa-t-il à ses semblables la reconnaissance de son savoir
et des pouvoirs qui lui étaient liés ? Comment ce savoir, ensuite,
parvint-il à s’objectiver, en se dissociant de la personne qui l’avait
produit pour devenir une forme de pensée, un savoir-faire, une

Christian Jacob

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=2


compétence, un ensemble d’énoncés prescriptifs ou spéculatifs que
d’autres purent acquérir et pratiquer à leur tour ?

Une telle « scène primitive », toutefois, échappe au champ de vision
de l’historien. Sans doute parce que ce champ remonte aussi loin que
des inscriptions ou des artefacts attestent l’existence de savoirs
partagés, reconnus e'caces, opératoires dans un milieu humain, et
que cette visibilité sociale repousse le geste inaugural dans un passé
encore plus lointain. Le paradoxe est que, lorsque les savoirs laissent
leurs premières traces dans l’histoire, ils ont déjà franchi le seuil de la
socialisation et sont partagés au-delà de l’individu qui, le premier, les a
introduits : des statuts sont déjà reconnus, des rôles sont distribués,
des savoir-faire et des techniques sont mis en commun et diffusés.

Bien des traditions de savoir ont écrit a posteriori leurs mythes de
fondation. Les Grecs, par exemple, s’attachèrent à placer à l’origine de
leurs généalogies disciplinaires des )gures de « premier inventeur »
(prôtos heurétès) : le premier philosophe, le premier géomètre, le
premier géographe, le premier guérisseur apparaissaient comme les
initiateurs d’un projet intellectuel et d’une dynamique de
transmission, de leurs disciples immédiats à leurs successeurs plus
lointains. Qu’il s’agisse de dieux et de héros civilisateurs, d’un poète
omniscient, Homère, ou des penseurs qui permirent à la philosophie
et aux sciences de l’époque hellénistique de s’assigner un terminus
post quem et d’ordonner le déroulement de leur histoire et ses apports
conceptuels successifs, les champs de l’activité intellectuelle sont
placés sous le signe de la tradition, c’est-à-dire de la continuation, de
l’accumulation et du progrès. Les praticiens de cette activité,
protagonistes de premier plan ou acteurs anonymes, s’inscrivent dans
un temps à la fois synchronique et diachronique : de multiples liens les
positionnent dans la société où se situent leurs interlocuteurs et leurs
adversaires, leurs protecteurs, leurs élèves, mais aussi dans le passé, où
ils trouvent leurs maîtres et leurs prédécesseurs, les thèses et les
propositions qui leur permettent de nourrir une pensée propre, dans
la )délité ou la rupture, le socle de connaissances sur lequel fonder de
nouveaux projets de savoir.

Avant même l’institutionnalisation, des groupes informels se créent,
des collégialités s’esquissent, concurrentielles ou collaboratives, des
formes d’interaction se codi)ent, qui contribuent à la production
même des savoirs : débat contradictoire, enseignement, écriture et
lecture, ré7exion à plusieurs voix, exercice d’une technique, pratique
d’un style de vie organisé autour d’un type d’activité intellectuelle.
Au-delà de la dissymétrie des rôles et des statuts, la dimension
collective est essentielle pour construire des champs de questions
partagées, pour parvenir à un consensus sur les méthodes et les
critères, sur les objets et les projets. Chacun des acteurs a aussi
conscience de s’inscrire dans une tradition, d’appliquer et
d’approfondir l’enseignement d’un maître, de prolonger et d’enrichir



un héritage.

Appartenir à une communauté savante, c’est ainsi faire l’expérience
de ce lien particulier qui attache et positionne, qui assigne une place
dans l’espace social, mais aussi dans le temps et dans la mémoire, qui
attribue une identité et un statut. Les trois textes présentés dans ce
chapitre, par des biais di�érents, invitent à ré7échir sur la spéci)cité
de ce lien, sur sa géométrie propre et, plus fondamentalement, sur ce
que l’appartenance à une communauté détermine dans l’activité
savante : organisant un horizon, elle dé)nit aussi des trajectoires,
réunit ses membres autour d’un mythe d’origine et invite chacun à
inscrire sa pensée, son travail, sa quête intellectuelle ou spirituelle,
voire son existence même dans un espace partagé. Les trois univers
culturels confrontés – la Mésopotamie ancienne, les monastères
taoïstes dans la Chine contemporaine, un cabinet érudit dans la France
du xvii e siècle – sont abordés moins pour le contenu des savoirs et des
doctrines qu’ils élaborent et perpétuent que pour la formalité des liens
tissés entre des individus que réunissent la maîtrise d’une technique,
une quête spirituelle ou un art de la conversation lettrée.

Deux modèles se dégagent de ces textes : la lignée et le cercle.
S’inscrire dans une lignée, c’est faire de la généalogie une clé de son
identité et se dé)nir comme le maillon d’une chaîne, par conséquent
se voir assigner la double fonction de tout médiateur : hériter et
transmettre. Appartenir à un cercle, c’est être l’un des acteurs d’une
communauté qui s’actualise dans la présence de tous ses membres et
dans le temps performatif de ses réunions.

Figures de la filiation
La lignée peut être régie par le déterminisme généalogique, sous la
forme d’une succession patrilinéaire ou matrilinéaire, ou par
l’inscription volontaire dans une famille élective, indépendante de
toute )liation biologique, mais parfois régie par des liens aussi forts.
Entre les lignages des scribes mésopotamiens, où se transmettent des
fonctions de cour, des collections de tablettes et des corpus de textes,
ainsi que tous les savoirs techniques liés à la maîtrise de l’écriture, et
les communautés monastiques taoïstes, dans la Chine contemporaine,
où moniales et moines rompent, au moins symboliquement, avec leur
famille biologique pour adopter un nom nouveau et une identité
nouvelle, et s’inscrire dans un arbre complexe de fratries et de
)liations, il semble que l’on soit confronté à deux modèles
antithétiques. Dans l’un et l’autre cas, cependant, la généalogie est
constitutive d’une identité, dé)nissant précisément la position de
l’individu dans une tradition de savoir. Les lignées de scribes
témoignent de pratiques d’enseignement de père en )ls ou dans le
cadre de la famille élargie. Mais on peut aussi se réclamer d’un scribe



prestigieux du passé, en l’absence de tout lien familial avéré, et se
dé)nir ainsi soi-même comme le dernier relais dans la chaîne de
transmission d’un savoir spécialisé et d’une forme de compétence
particulière. L’autorité du fondateur de cette lignée professionnelle se
projette sur son lointain successeur pour légitimer son statut et son
savoir. Cet héritier entre aussi dans un jeu complexe de concurrence
avec les scribes de son temps, qui se réclament d’ancêtres di�érents
– concurrence dont l’enjeu est de s’assurer un poste clé et une position
de pouvoir dans une cour royale.

Ce n’est qu’en apparence que le cabinet des frères Dupuy, à Paris au
xvii e siècle, se dé)nirait par le présent répétitif de ses réunions, par
contraste avec la longue durée qui fonde le statut et l’autorité du
scribe. Dans la maison de Thou, en effet, le portrait de Jacques-Auguste
trône dans la salle de réunion, bien visible de toute l’assemblée assise
en couronne autour d’une table ronde. Des portraits d’hommes
illustres du passé proche entourent le groupe et lui rappellent dans un
silence édi)ant les valeurs éthiques, politiques et intellectuelles qui
fondent son identité. La bibliothèque, toute proche, inscrit elle aussi la
tradition et l’héritage dans le présent des réunions. La mémoire est
ainsi une composante majeure de cette assemblée, liée par une forme
de culte à son fondateur et visant à reproduire, en son absence même,
l’immuabilité du rituel qu’il avait instauré.

Espaces
Se réclamer d’une généalogie dé)nit une position, quel que soit le lieu
occupé par le sujet. En voyageant d’une cour ou d’une région à une
autre, en entrant au service de tel ou tel souverain, le lettré
mésopotamien déplace avec lui son savoir et ses tablettes, mais aussi
ses ancêtres et ses garants. De même le moine taoïste, visitant
di�érents monastères, conserve, inscrits dans les caractères de son
nouveau nom, la mémoire du rang qu’il occupe dans l’histoire de sa
communauté, son statut générationnel, l’identité de son maître et la
fratrie d’apprentissage à laquelle il appartient. Quant au cabinet
Dupuy, il peut lui aussi se déplacer dans di�érents lieux parisiens, au
)l de son histoire, sans jamais perdre son identité, incarnée dans ses
modérateurs et surtout dans la )gure tutélaire de son
fondateur,Jacques-Auguste de Thou. Le cabinet, en réalité, s’identi)e
moins à un lieu matériel qu’à un espace social, une assemblée, un
cercle d’auditeurs et d’interlocuteurs déployé selon une géométrie
invariable, qui permet la circulation des regards et de la parole selon
un cérémonial quotidien bien établi. Ce dispositif formel est
indépendant de l’identité des personnes assises, puisque l’assistance se
renouvelle librement au )l de la journée. Le cercle, de plus, a un
pouvoir d’attraction quasi magnétique qui fait converger vers son
centre les informations, les livres, les lettres et les visiteurs, depuis les



périphéries les plus lointaines. Doté d’une dimension européenne, il
centralise les nouvelles envoyées par des correspondants réguliers ou
occasionnels. Lieu d’accumulation et de redistribution des données, il
o�re aux participants un pouvoir symbolique, proche de celui d’un
cabinet ministériel, une forme de maîtrise sur les événements du
monde, à travers des informations exclusives et la construction d’une
opinion éclairée.

Savoirs partagés
Ces di�érentes communautés ne sont pas des lieux d’innovation ni
même de production active des savoirs. La conformité à la tradition y
est en revanche un trait constitutif. Notons aussi que ces milieux sont
régis par une pratique du secret qui protège aussi bien un
enseignement ésotérique que la maîtrise de techniques graphiques et
intellectuelles ou l’exclusivité d’une information.

Dans la culture savante mésopotamienne, la )gure centrale est celle
du transmetteur, et non pas de l’auteur. La transmission repose sur
deux opérations fondamentales, et d’ailleurs liées : l’enseignement et
la reproduction des textes. Les lignages familiaux ainsi que la
référence à leur fondateur dé)nissent les trajectoires de transmission
de savoirs réservés à une élite professionnelle, médiateurs entre les
dieux, sources de toutes connaissances, et les hommes,
essentiellement les rois qui sont leurs principaux employeurs,
particulièrement soucieux d’interpréter les signes et les présages
nécessaires au succès de leurs entreprises. Il revient à chaque scribe
de choisir son successeur et d’assurer sa formation pour que la
continuité de la transmission ne soit pas interrompue. Le maître
reproduit ainsi avec son élève le geste premier de l’enseignement des
dieux aux premiers scribes.

Ce qui est ainsi transmis, ce sont autant des techniques, comme
l’écriture, et des formes d’apprentissage que des savoir-faire, ceux du
devin et de l’exorciste, du conteur et de l’astronome, et une
bibliothèque qui se recon)gure à chaque génération par les gestes de
la copie et de la production d’extraits choisis. La capacité à dérouler sa
généalogie, depuis un ancêtre réel ou choisi, relève elle-même du
savoir lettré et témoigne de la continuité d’une mémoire qui traverse
les siècles et les régions de la Mésopotamie. Se réclamer d’une lignée,
c’est produire les garants de son savoir.

En revanche, dans le monastère taoïste chinois, la transmission ne
s’appuie que secondairement sur des pratiques d’étude et sur une
bibliothèque. La communauté, dans son histoire, est d’une certaine
façon elle-même la bibliothèque : maîtres et disciples, au )l des
générations, incorporent un fragment du texte sacré et identitaire, en



adoptant un nouveau nom fondé sur l’un des caractères qui le
composent. Le texte s’incarne ainsi dans la communauté, à la fois dans
la contemporanéité des fratries de novices et dans la succession des
générations de maîtres et de disciples. La reproduction est ici une
)gure essentielle, et chaque nouvel aspirant doit suivre son propre
cheminement intérieur, progresser dans le dao par le biais d’une
formation qui repose plus sur l’imitation et la compréhension
implicite des rituels accomplis par le maître que sur un apprentissage
intellectuel et livresque. La communauté, à travers les noms attribués
à ses membres, vivants et défunts, est ainsi le cryptogramme et
l’archive de sa propre histoire, et l’instrument de la transmission sur la
longue durée (cent générations !) d’un texte ésotérique : chaque
membre en devient un segment, et les liens entre maîtres et disciples
permettent d’en déployer toute la trame.

Dans le cercle des Dupuy, l’enjeu est moins la production d’un savoir
spéci)que que la construction d’une opinion collective et éclairée,
capable d’englober aussi bien l’actualité politique et diplomatique que
les questions de société, les sujets philosophiques, l’impact des
découvertes scienti)ques ou des théories récentes. La démarche
critique et ré7exive, toutefois, n’est pas sans e'cacité prescriptive, en
ce qu’elle évalue les personnalités et les styles intellectuels, et dénonce
les signes de crédulité ou d’irrationalisme. Si les réunions du cercle ne
sont pas le lieu de construction d’un savoir spécialisé, elles favorisent
cependant les entreprises savantes, en facilitant l’accès aux
bibliothèques et aux archives, la publication des livres et le soutien des
mécènes. Elles soumettent les initiatives individuelles au crible de
l’opinion du groupe et de ses modérateurs, en font un objet de débat
ou de consensus, mais aussi un enjeu de pouvoir, par l’approbation ou
la condamnation, dans l’aide accordée ou refusée, à travers les
stratégies de mécénat et de parrainage, décisives pour surmonter les
multiples obstacles économiques, politiques, juridiques jalonnant le
parcours d’un écrivain ou d’un savant dans la société d’Ancien Régime.

Manières de dire, manières de faire
Ce lien communautaire, dans la longue durée de la lignée ou dans le
présent où s’actualise le cercle, se traduit dans les gestes et les savoir-
faire, dans les codes d’interaction et les rythmes du quotidien aussi
bien que dans les doctrines et les connaissances partagées. Le cabinet
Dupuy pourrait être considéré comme l’un des paradigmes des
assemblées savantes, aux divers degrés de leur institutionnalisation,
où, autant que les contenus échangés, importent la ritualisation des
échanges, la pratique d’une civilité qui régule la parole, les attitudes,
l’écoute et les regards. Les positions de chacun à l’intérieur de
l’assemblée, les hiérarchies tacites qui déterminent l’ordre de
succession et l’autorité respective des prises de parole, la connaissance



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :  D A M I E N  R I S T E R U C C I ,  I M A G I L E ,  M Y  S C I E N C E  W O R K.  D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

partagée des statuts et des compétences, tout cela conditionne le
rythme et le contenu des interactions, le déroulement harmonieux des
séances, la théâtralité particulière d’un lieu où chacun, à la place qui
est la sienne, est à la fois acteur et spectateur.

Dans le cadre monastique, c’est l’ensemble du temps quotidien qui est
organisé, entre les moments d’isolement et ceux de vie commune,
entre les occupations profanes et le rituel ou la méditation. C’est par
l’observation et l’imitation que le novice taoïste s’imprègne de ces
règles qui dé)nissent les places et les gestes, ainsi que les codes subtils
régissant l’interaction avec le maître ou avec ses « frères et sœurs »
d’apprentissage. Le lien communautaire est vécu dans cette
chorégraphie silencieuse ou psalmodiée, où chacun se reconnaît dans
le comportement de tous, ritualisé et codi)é par l’expérience du
quotidien plus que par un apprentissage explicite.

Dans les cours mésopotamiennes, en)n, le scribe a'rme aussi son
statut par la connaissance des gestes et des savoirs de l’écriture, qui le
di�érencient d’emblée du profane. Ce faisant, il manifeste son
appartenance à un milieu savant qui, au-delà de ses di�érences
lignagères ou régionales, maîtrise des procédures standardisées,
partage les mêmes techniques intellectuelles et contribue à la diffusion
des mêmes représentations et des mêmes savoirs. Ces pratiques
professionnelles sont un signe de reconnaissance et d’appartenance
permettant à ces lettrés experts d’œuvrer en commun aux tâches qui
leur sont confiées.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Figures de la filiation
	Espaces
	Savoirs partagés
	Manières de dire, manières de faire
	Nos partenaires

