
Protagoras dans sonProtagoras dans son
contexte. L’homme mesurecontexte. L’homme mesure
et la tradition archaïque deet la tradition archaïque de

l’l’  incipitincipit  11

MètisMètis, , Dossier : Tekhnai/artesDossier : Tekhnai/artes , , Hors sérieHors série, , 20072007 , , p. 185-203p. 185-203

Cet article se propose de reconstruire le contexte original du principe
de l’homme mesure formulé par Protagoras. Il s’agit d’un but di�cile à
atteindre puisque les œuvres de Protagoras ont été perdues et que la
tradition relative à son principe dérive essentiellement des pages de
Platon 2. Je voudrais premièrement étudier le témoignage de Platon,
pour m’arrêter, ensuite, précisément sur le principe même de
l’homme mesure. En développant une analyse des attestations
importantes du mot μέτρον dans la production littéraire qui précède
Protagoras, je chercherai à véri.er la liaison, probablement déjà saisie
par Platon, entre le principe de Protagoras et la ré/exion des poètes
archaïques. La dernière phase de cette analyse sera centrée sur le
contexte où je me propose d’insérer le principe de l’homme mesure.
J’essayerai donc d’interpréter le principe de Protagoras comme
l’a�rmation du savoir de l’homme par le renoncement au savoir
inspiré par la Muse.

Partons donc de Platon. Le Théétète o4re un traitement très
approfondi du principe de l’homme mesure. Dans le Théétète, Platon
développe une recherche sur la dé.nition de la science. Mais une
grande partie du dialogue est consacrée à l’analyse et à la réfutation du
principe attribué à Protagoras (151e8-183c7) : πάντων χϱημάτων
μέτϱον ἐστὶν ἄνθϱωπος, « l’homme est mesure de toutes les choses ».
En fait, Socrate identi.e la première dé.nition de la science proposée
par Théétète (la science est la perception) avec le principe de l’homme
mesure (151d7-152a5 = 80 B 1 DK)3. Contre la position de Protagoras
plusieurs arguments sont développés (160e6-165e4), mais Socrate lui-
même en saisit le caractère sophistique : les arguments se seraient
arrêtés à un niveau purement verbal4. Socrate imagine alors le secours
(βοήθεια) que Protagoras aurait pu o4rir à son principe : il s’agit d’un
exposé approfondi des doctrines de Protagoras, la célèbre apologie

Michele Corradi

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=160


(166a2-168c2 = 80 A 21a DK). Selon Platon, il n’est possible d’e4ectuer
une réfutation réelle du principe de l’homme mesure qu’après cette
apologie.

Dans la reconstruction de Socrate, en vertu du principe de Protagoras,
toutes les apparences ont une vérité. Mais cette vérité n’empêche pas
l’existence de l’homme savant, c’est-à-dire capable de produire dans
les âmes un changement des apparences vers le bien (166d4-7) :

ϰαὶ σοϕίαν ϰαὶ σοϕὸν ἄνδϱα πολλοῦ δέω τὸ μὴ ϕάναι
εἶναι, ἀλλ̓  αὐτὸν τοῦτον ϰαὶ λέγω σοϕόν, ὃς ἄν τινι ἡμῶν,
ᾧ ϕαίνεται ϰαὶ ἔστι ϰαϰά, μεταβάλλων ποιήσῃ ἀγαθὰ
ϕαίνεσθαί τε ϰαὶ εἶναι.

Et savoir, ou homme savant, il s’en faut de beaucoup que je
nie qu’il y en ait. Au contraire, voici celui que j’appelle
savant : celui qui, pour l’un quelconque d’entre nous,
auquel apparaissent, c’est-à-dire pour lequel sont, des
choses mauvaises, en fait, par le changement qu’il opère,
apparaître et être de bonnes5.

Le médecin, par l’utilisation de remèdes, mène les malades à un
changement d’état (ἕξις) des sensations négatives aux sensations
positives. Un pareil changement d’ἕξις est opéré par le sophiste à
travers les discours (167a3-6). L’agriculteur mène les plantes à avoir
des sensations bienfaisantes et saines au lieu de sensations
pernicieuses (ἀντὶ πονηϱῶν αἰσθήσεων... χϱηστὰς ϰαὶ ὑγιεινὰς
αἰσθήσεις), tout comme le bon rhéteur mène la cité à prendre les
décisions les plus utiles (167b7-c4). De même, par l’éducation, le
sophiste – donc Protagoras – obtient chez ses élèves un changement
vers le mieux, vers l’utile (167c7-d2). Cela est tout à fait conforme à
l’amélioration quotidienne que, dans le Protagoras, Protagoras promet
au jeune Hippocrate comme résultat concret de son œuvre éducative
(318a6-8) :

ὦ νεανίσϰε, ἔσται τοίνυν σοι, ἐὰν ἐμοὶ συνῇς, ᾗ ἂν ἡμέϱᾳ
ἐμοὶ συγγένῃ, ἀπιέναι οἴϰαδε βελτίονι γεγονότι, ϰαὶ ἐν τῇ
ὑστεραίᾳ ταὐτὰ ταῦτα · ϰαὶ ἑϰάστης ἡμέϱας ἀεὶ ἐπὶ τὸ
βέλτιον ἐπιδιδόναι.

Jeune homme, ce que tu retireras de mes leçons, dès le
premier jour que tu auras passé avec moi, c’est de retourner
chez toi meilleur que tu n’étais, et de même pour le jour
suivant ; et chaque jour, sans exception, de progresser vers
le mieux6.

Dans l’apologie du Théétète, Platon nous o4re donc un exposé
concernant le principe de l’homme mesure tout à fait cohérent avec ce
que Protagoras considérait comme le but de sa profession de sophiste,
du moins pour ce qui ressort des pages de Platon : l’éducation. Mais la



perspective saisie par Platon dans l’apologie de Protagoras est-elle
compatible avec les résultats d’une analyse approfondie du principe
même ? Venons donc aux mots par lesquels Protagoras énonçait le
principe de l’homme mesure, mots que Platon assigne clairement à l’
Aletheia dans le Théétète (161c3-d1 = 80 B1 DK) et dans le Cratyle (385e4-
386d1 = 80 A 13 DK), mais qui, selon le Contre les mathématiciens de
Sextus Empiricus, appartiennent aux Kataballontes (VII 60 = 80 B1 DK)7 :

πάντων χϱημάτων μέτϱον ἐστὶν ἄνθϱωπος, τῶν μὲν ὄντων
ὡς ἔστιν, τῶν δὲ οὐκ ὄντων ὡς οὐϰ ἔστιν.

L’homme est mesure de toutes les choses, pour celles qui
sont, il est mesure qu’elles sont, pour celles qui ne sont pas,
il est mesure qu’elles ne sont pas.

Il n’y a pas lieu d’approfondir ici les problèmes complexes qu’entraîne
l’exégèse de chaque mot et sur lesquels la critique a répandu des /ots
d’encre8. Il est peut-être possible de les résoudre si, dans le sillage de
Guido Calogero, on considère la proposition comme l’expression d’une
logique archaïque : il n’est pas vraiment pertinent, pour la logique
archaïque, de séparer nettement les signi.cations diverses qui
souvent coexistent encore indistinctement dans le même mot9. En fait,
il est di�cile d’établir la signi.cation exacte de ὡς, qui semble osciller
entre une signi.cation qualitative, « comment », et une valeur
déclarative-existentielle, « que ». Le problème est étroitement lié à
celui du verbe εἶναι, car la ré/exion philosophique plus ancienne ne
connaît pas une séparation claire entre ses trois valeurs, existentielle,
copulative et véridique. Donc, l’homme de Protagoras est
probablement la mesure de l’être des choses qui sont (τῶν ὄντων)
aussi bien du point de vue de leur existence que de leurs propriétés10.
En ce qui concerne ἄνθρωπος, pour Protagoras une distinction entre
les signi.cations d’homme en général et homme en tant qu’individu
n’avait pas d’importance11. Quant à χρήματα, c’est l’interprétation la
plus commune par « choses » qui rend le mieux l’extension du
principe de l’homme mesure grâce à son sens très général12.

Dans tous les cas, il est di�cile de donner une traduction de la phrase
d e Protagoras qui tienne compte d’une telle complexité sans qu’elle
soit trop vague. Selon Protagoras, l’homme est la mesure de toutes les
choses : à propos des choses qui sont, c’est-à-dire qui se manifestent à
lui, il dit, il juge, il pense qu’elles sont, existent, sont vraies ; à propos
de celles qui ne sont pas, c’est-à-dire qui ne se manifestent pas à lui, il
dit, il juge, il pense qu’elles ne sont pas, n’existent pas, ne sont pas
vraies. Il tient pour vrai ce qui lui apparaît et les opinions qu’il se
forme sur cette base.

Il convient d’appréhender la phrase de Protagoras non pas au moyen
de catégories modernes, di�ciles à appliquer à un penseur ancien,



telles que le subjectivisme, le relativisme ou le phénoménisme13, mais
plutôt sur la base du contexte dans lequel elle s’est développée, en
essayant de comprendre à quel type de réflexion elle se rattache.

On peut trouver un point de départ dans le mot-clé de la phrase :
μέτϱον. Dans la phrase de Protagoras le mot est, à partir des Esquisses
Pyrrhoniennes de Sextus Empiricus (I 216 = 80 A 14 DK), communément
interprété comme « critère » (ϰϱιτήϱιον). Le terme κριτήριον prend un
sens technique dans la philosophie hellénistique14, mais, en ce qui
concerne l’interprétation du principe de Protagoras, il a deux
parallèles dans le Théétète. Socrate se proclame juge (ϰϱιτής) de ce qui
se manifeste à lui (160c8-9) :

ἐγὼ ϰϱιτὴς ϰατὰ τὸν Πϱωταγόϱαν τῶν τε ὄντων ἐμοὶ ὡς
ἔστι, ϰαὶ τῶν μὴ ὄντων ὡς οὐϰ ἔστιν.

je suis juge, comme le dit Protagoras, des choses qui sont
pour moi, au sens où elles sont, et des choses qui ne sont
pas, au sens où elles ne sont pas15.

Ensuite, sur la base du principe de l’homme mesure, il a�rme que
dans l’homme lui-même se trouve un critère (ϰϱιτήϱιον) pour
distinguer toutes les choses (178b3-7) :

« πάντων μέτϱον ἄνθϱωπός ἐστιν », ὡς ϕατέ, ὦ Πϱωταγόϱα,
λευϰῶν βαϱέων ϰούϕων, οὐδενὸς ὅτου οὐ τῶν τοιούτων ·
ἔχων γὰϱ αὐτῶν τὸ ϰϱιτήϱιον ἐν αὑτῷ, οἷα πάσχει τοιαῦτα
οἰόμενος, ἀληθῆ τε οἴεται αὑτῷ ϰαὶ ὄντα.

l’homme est la mesure de tout, à ce que vous dites,
Protagoras, du blanc, du lourd, du léger ; aucune, parmi les
choses de ce genre, dont il ne soit pas mesure. Car, puisqu’il
a en lui-même de quoi les juger, quand il les croit telles qu’il
les éprouve, il croit ce qui est vrai pour lui et réel16.

La valeur de μέτρον comme « critère » serait donc attestée pour la
première fois dans la phrase de Protagoras. En conséquence, certains
critiques ont cherché des interprétations nouvelles du mot, et donc de
la phrase, en désaccord avec les interprétations anciennes et
modernes. En particulier, sur la base de recherches linguistiques
approfondies, Mario Untersteiner et Thomas Buchheim ont proposé
respectivement « maître » et « Vollmass ». Mais ces hypothèses
présupposent probablement de la part de la tradition ancienne une
mésinterprétation trop profonde de la phrase de Protagoras 17. En
e4et, il est possible d’accepter ici pour μέτϱον une signi.cation



proche de celle de « critère » (ϰϱιτήϱιον) ou mieux, d’après Platon,
« juge » (ϰϱιτής) sans lui donner une valeur technique.

Mais pour mieux comprendre le contexte dans lequel s’est développé
ce principe, il peut être utile de considérer l’emploi du mot μέτϱον
dans la production littéraire précédant Protagoras.

On en trouve en particulier un emploi très intéressant dans l’élégie
Aux Muses de Solon. Dans la célèbre énumération des vaines activités
de l’homme, que la Moira domine inexorablement, le poète est décrit
comme celui qui maîtrise l’art de la poésie, recevant des dons de la
part des Muses (1, 51-52 Gentili-Prato) :

ἄλλος Ὀλυμπιάδων Μουσέων πάϱα δῶϱα διδαχθείς, ἱμεϱτῆς
σοϕίης μέτρον ἐπιστάμενος.

Celui-là, instruit des dons des Muses olympiennes, sait en
quoi consiste la sagesse aimable18.

Il n’est pas facile ici de saisir la valeur exacte de μέτρον. On pourrait
l’interpréter comme « plénitude », sur la base de l’ἥβης μέτϱον, la
« plénitude de la jeunesse », qui apparaît pour la première fois dans le
livre XI de l’ Iliade (225)19 : dans ce cas, le poète connaîtrait la plénitude
de l’art poétique, l’art poétique tout court. Autrement, le mot peut
faire allusion plutôt à la connaissance de la « mesure », des « bonnes
façons » de disposer la matière poétique20. Déjà dans les Travaux
d’Hésiode (646-649), on propose comme sujet de la narration les
normes de la navigation (μέτϱα θαλάσσης)21. En outre, le mot μέτρον
joue certainement un rôle dans la ré/exion de Pindare sur la poésie,
où, à côté du temps opportun (ϰαιϱός), il devient un critère indiquant
la durée appropriée de l’éloge dans l’épinicie pour éviter la jalousie et
la satiété22. En tout cas, μέτρον est sans doute employé chez Solon
dans une réflexion concernant la fonction du poète.

Le rapport entre l’ἱμεϱτῆς σοϕίης μέτϱον de Solon et le μέτρον
ἄνθϱωπος de Protagoras peut devenir plus évident si l’on considère
ces vers de Théognis (873-876) :

οἶνε, τὰ μέν σ᾿ αἰνῶ, τὰ δὲ μέμϕομαι · οὐδέ σε πάμπαν 
οὔτε ποτ᾿ ἐχθαίϱειν οὔτε ϕιλεῖν δύναμαι.
ἐσθλὸν ϰαὶ ϰαϰόν ἐσσι. τίς ἄν σέ τε μωμήσαιτο,
τίς δ᾿ ἂν ἐπαινήσηι μέτρον ἔχων σοϕίης ;

O vin, reçois de moi louange et blâme : je ne puis sans
réserve te haïr ou t’aimer ; il y a en toi du bon et du
mauvais. Et qui pourrait te condamner, qui pourrait faire
ton éloge, en ayant la mesure de sagesse23 ?

Théognis d’un côté loue le vin, de l’autre il le blâme, il ne peut pas
décider s’il le hait ou s’il l’aime vraiment, car le vin est bon et mauvais



(ἐσθλὸν ϰαὶ ϰαϰόν) : le choix entre le blâme et l’éloge n’est possible
qu’à celui qui possède la mesure de sagesse (μέτϱον σοϕίης). Ainsi, le
μέτρον σοφίης qui est pour Solon le savoir du poète est pour Théognis
ce qui est à même de résoudre la tension entre ἐσθλόν et ϰαϰόν, qui,
selon Théognis, détermine la structure même de la société humaine24.
En considérant le changement de contexte, les deux distiques ne
peuvent que rappeler une illustration du principe de Protagoras : dans
le Théétète (159c11-160a4), on considère que le même vin peut
apparaître à la même personne doux ou amer selon qu’elle est saine ou
malade, et que, dans les deux cas, la sensation sera vraie25. Cette
illustration est présentée par Platon dans une terminologie
postérieure à Protagoras, mais peut-être propre à ses disciples plus
ra�nés (κομψότεροι)26. Elle explique néanmoins clairement l’idée de
l’homme mesure, c’est-à-dire de l’homme considéré comme μέτρον de
sensations contradictoires, qu’il accueille et juge comme vraies
lorsqu’elles se manifestent. Cette illustration pouvait donc bien figurer
dans l’ Aletheia.

Protagoras semble donc employer μέτρον dans le sillage de la tradition
littéraire. Et, dans la tradition littéraire, ce mot avait une importance
particulière pour la ré/exion sur la nature de la connaissance. Dans le
livre XII de l’ Iliade (417-426), Homère, en décrivant un moment
d’impasse dans la bataille entre Lyciens et Grecs, évoque l’image de
deux hommes qui se disputent (δηριάασθον) à propos de la limite de
leurs propriétés avec des instruments de mesure en main (μέτϱ̓  ἐν
χεϱσὶν ἔχοντες). Les μέτρα sont ici des objets concrets mais liés aux
tensions opposées de la guerre. Ils sont peut-être la clé pour résoudre
les tensions elles-mêmes27. Théognis et Solon transposent μέτϱον dans
une perspective abstraite, intellectuelle, probablement en développant
la pensée d’Hésiode qui, dans les Travaux (694), suggère de garder la
juste mesure (μέτϱα ϕυλάσσεσθαι)28. Solon (20 Gentili-Prato) pense
qu’il est très di�cile de comprendre (νοῆσαι) la mesure invisible de
sagesse (γνωμοσύνης... ἀϕανές... μέτϱον) qui, seule, tient les limites
des toutes choses (πάντων πείϱατα… ἔχει), c’està-dire d’avoir un
critère noétique qui structure, maîtrise les phénomènes particuliers et
universels29. En tout cas, selon Théognis, seuls les honnêtes gens, les
ἀγαθοί, peuvent avoir la mesure de toutes choses (πάντων μέτϱον
ἴσασιν ἔχειν) (614), mais il est di�cile (χαλεπόν) de la connaître,
(γνῶναι... μέτϱον) (694). Inévitablement, le terme entre dans la langue
philosophique : par exemple, pour Héraclite (22 B 30 DK), les μέτϱα
deviennent la structure dans laquelle s’articule la loi universelle du feu
éternel (πῦϱ ἀείζωον), une loi qui est peut-être une harmonie invisible
d’éléments antithétiques (22 B 51 DK, 22 B 54 DK) que le commun des
mortels ne peut pas comprendre (22 B 1 DK, 22 B 17 DK)30. Mais c’est
encore un poète, Pindare, qui pose μέτρον comme la mesure de la
pensée : par exemple dans l’ Isthmique VI (71-73) l’excellence de
Lampon consiste dans sa capacité de poursuivre (διώκων) et atteindre



(ϰατέχων), par la pensée, la mesure (μέτϱα)31. Et, dans le Combat
d’Homère et d’Hésiode (151-159), donc dans un contexte de « critique
littéraire », Homère développe en répondant à Hésiode des ré/exions
sur le μέτρον, le plus beau (ϰάλλιστον) et le plus odieux (ἔχθιστον),
qu’on peut bien mettre en rapport avec Protagoras 32. En.n,
Anaxarque (72 B 1 DK) peut dé.nir la connaissance de la mesure du
temps opportun (ϰαιϱοῦ μέτϱα) comme la limite de la sagesse
(σοϕίης… ὅϱος), en l’opposant au chant du poète qui, bien qu’inspiré,
s’offre à tout le monde33.

Donc on peut bien saisir un lien entre le μέτϱον de Protagoras et le
μέτϱον que la tradition littéraire connaît comme un mot-clé de sa
ré/exion sur la fonction du poète et sur le problème de la
connaissance.

Un rapport entre Protagoras et les poètes est bien attesté, en
particulier par Platon. Dans le Protagoras (316c5-317b6), Protagoras
revendique la légitimité de sa profession de sophiste : elle est une
profession noble et ancienne, mais ceux qui l’exerçaient la
dissimulaient sous des masques divers pour éviter l’hostilité qu’elle
suscitait. Selon Protagoras, les poètes Homère, Hésiode et Simonide
pratiquèrent les premiers l’art de la sophistique (σοϕιστικὴ τέχνη)
sous le masque de la poésie, tandis que d’autres sophistes se cachèrent
derrière d’autres τέχναι, comme l’art des initiations (τελεταί), l’art des
prophéties (χϱησμῳδίαι), la gymnastique (γυμναστιϰή) et la musique
(μουσιϰή) . Protagoras a�rme qu’il exerce ouvertement la même
activité que les poètes, c’est-à-dire l’éducation des hommes (παιδεύειν
ἀνθρώπους)34. Et, dans le dialogue, il obtient du moins un des e4ets de
la poésie les plus connus dans la ré/exion ancienne, le charme
(ϰηληθμός)35. Comme Orphée, Protagoras est capable de charmer par
sa voix (ϰηλῶν τῇ ϕωνῇ) et ceux qui l’écoutent, charmés
(ϰεϰηλημένοι), le suivent partout (315a5-b2). Quand Protagoras
termine son grand discours, Socrate lui-même ne peut que se déclarer
ϰεϰηλημένος (328d4-6).

L’importance que Protagoras attribue à la poésie émerge dans la suite
du dialogue, lorsque la discussion sur la nature de la vertu se
développe. En fait, quand c’est le tour de Protagoras de conduire
l’entretien, il propose l’analyse d’un poème de Simonide 36, car il
considère l’étude et l’interprétation des textes poétiques comme la
chose la plus importante dans l’éducation d’un homme (338e6-339a1 =
80 A 25 DK) :

ἡγοῦμαι... ἐγὼ ἀνδϱὶ παιδείας μέγιστον μέϱος εἶναι πεϱὶ



ἐπῶν δεινὸν εἶναι.

À mon avis… la partie la plus importante de l’éducation

consiste à être compétent en poésie37.

L’interprétation des textes poétiques jouait très probablement un rôle
fondamental dans les écrits de Protagoras. Selon les Réfutations
sophistiques (173b17-22 = 80 A 28 DK) et la  Poétique (1456b15-18 = 80 A
29 DK) d’Aristote, Protagoras croyait voir deux fautes de grammaire
dans l’ incipit de l’ Iliade 38 ; en outre, d’après un certain Ammonios (
POxy. II 221, XII 20-25 = 80 A 30 DK), il avait analysé la structure de la
lutte entre Achille et le Xanthe par rapport à la théomachie. On peut
déduire du Cratyle de Platon (391b11-c9 = 80 A 24 DK) que ces
ré/exions se trouvaient dans l’œuvre la plus importante de
Protagoras, l’ Aletheia 39. Un lien entre Protagoras et les poètes est saisi
encore dans le Théétète (152d2-e9), où Socrate examine le principe de
l’homme mesure en rapport avec la vision mobiliste de la réalité
d’Homère et d’Épicharme 40. La considération de Protagoras pour la
poésie était aussi mise en évidence par la tradition anecdotique. En
e4et, on peut lire ceci dans le Gnomologium Vaticanum  (468 Sternbach =
80 A 25 DK) :

Πϱωταγόϱας ἐποποιοῦ τινος αὐτὸν βλασϕημοῦντος ἐπὶ τῷ
μὴ ἀποδέχεσθαι τὰ ποιήματα αὐτοῦ “ὦ τᾶν, ἔϕη, ϰρεῖττόν
μοί ἐστι ϰαϰῶς ἀϰούειν ὑπὸ σοῦ ἢ τῶν σῶν ποιημάτων
ἀϰούειν”.

Protagoras répondit à un poète qui l’injuriait parce qu’il
n’approuvait pas ses vers : « Mon cher, j’aime mieux
t’entendre m’injurier qu’entendre tes poèmes »41.

En prenant en considération ce lien, on peut revenir à Solon et,
notamment, à son image des poètes connaisseurs d’un ἱμεϱτῆς σοϕίης
μέτρον reçu comme don des Muses. Cette image a été pour les poètes,
jusqu’à la .n de l’époque archaïque, un instrument fécond pour
ré/échir sur leur fonction et sur la nature de leur chant. Exactement
sur la base de cette image, en reconstruisant l’histoire de son
développement, on essayera de remonter en.n au contexte original
du principe de l’homme mesure.

Dans l’ incipit de l’ Iliade, l’aède cherche et obtient son chant de la
divinité, une θεά anonyme, qui est dépositaire de la mémoire des faits,
donc de la tradition, et qui en donne au poète la connaissance
nécessaire pour les chanter. La divinité elle-même garantit la vérité du
chant et la .gure du poète reste tout à fait dans l’anonymat. Une telle
conception commence à se briser en partie dans l’ Odyssée, déjà dans
son incipit où, à côté de la Muse, un μοί marque la présence d’une



individualité poétique42. En outre, le héros de l’ Odyssée se montre
habile à faire le récit des événements de sa vie, même sans être aède,
dans la mesure où il obtient les mêmes e4ets qu’un aède auprès de son
auditoire, la cour d’Alcinoos à Skhériè (XI 363-369, XIII 1-2). De plus,
Ulysse suscite le même charme lorsqu’il raconte à Pénélope des
ψεύδεα πολλά... ἐτύμοισιν ὁμοῖα, « nombreux mensonges semblables
aux réalités » (XIX 203). Les capacités acquises grâce à la protection
divine sont aussi accordées à quelqu’un qui ne jouit pas de cette
protection particulière. Le contenu peut être vrai ou faux : l’auditoire
n’a pas de critère pour le déterminer43. Ce problème se retrouve chez
Hésiode, qui en propose la solution dans le prologue de la Théogonie,
comme l’a montré Graziano Arrighetti 44. Hésiode o4re son nom et
l’expérience autobiographique de sa rencontre avec les Muses comme
garantie de la véracité de son chant porteur d’un message didactique.
Les Muses choisissent de dire à Hésiode la vérité et non pas ψεύδεα
πολλά... ἐτύμοισιν ὁμοῖα (27). Ainsi, à partir d’Hésiode, le problème de
la vérité du chant est perçu conventionnellement selon le rapport
instauré entre une divinité dépositaire de la vérité et un homme qui
en devient l’intermédiaire vis-à-vis des autres grâce à sa dignité
particulière. C’est à cette conception générale que se rattache la
ré/exion des poètes successifs, qui modi.ent ce rapport en fonction
de leur vision du chant : Stésichore et Ibycos mettent en lumière les
espaces de liberté des poètes45, Pindare souligne sa dignité
particulière, son savoir lui permettant d’être prophète des Muses46,
Solon insère le don de vérité des Muses dans une perspective politique
47, Théognis le conçoit comme le fondement de sa vision de la société
humaine48. À l’apogée et en conclusion de cette ré/exion des poètes
sur la vérité et la poésie, on trouve le voyage de Parménide, un voyage
qu’il entreprend vers la vérité, fruit de son désir personnel (θυμός),
d’une recherche longue et fatigante49. À la .n de ce voyage, la déesse
révèle à Parménide la vérité stable de l’être, saisie par l’intellect au-
delà des perceptions sensorielles multiples et instables et au-delà des
opinions contradictoires des mortels. En reconnaissance d’un e4ort
personnel de recherche, la déesse lui donne un critère solide de vérité,
universellement valable, dans les lois de la pensée, de la logique ; un
critère peut-être aussi capable de lire les contradictions du monde de
l’opinion, de la δόξα. La garantie de ce critère est certainement le
chemin de recherche de Parménide, qui lui confère sa dignité.
Néanmoins, pour assurer l’universalité de ce critère, il recourt encore
une fois à la déesse en suivant la tradition littéraire50. Mais il n’y a
aucune contradiction entre la révélation de la déesse et la pensée
rationnelle : la déesse elle-même exhorte le poète à utiliser la raison, le



λόγος pour saisir le caractère trompeur de la δόξα (28 B 7 DK)51.

Dans le développement de cette ré/exion sur la production littéraire,
sur la vérité, sur la παιδεία, après Parménide, on peut en.n placer
Protagoras. Lecteur attentif de la tradition littéraire, Protagoras
connaît bien le long chemin de cette ré/exion. Le poète de la tradition
littéraire possédait un μέτϱον σοϕίης, grâce à un don de la divinité,
laquelle lui reconnaissait une dignité particulière. Selon Protagoras,
l’homme est πάντων χϱημάτων μέτϱον. Mais à chaque δόξα peut être
opposée une autre δόξα. Il n’y a d’autres critères de vérité que
l’homme lui-même. La valeur du voyage de Parménide et de son e4ort
intellectuel n’est pas niée, mais, pour Protagoras, elle n’est pas une
garantie su�sante pour donner aux lois de la pensée un rôle absolu52.
Dans l’horizon de Protagoras, il n’existe pas une déesse qui puisse en
garantir l’universalité. En e4et, selon la Préparation évangélique
d’Eusèbe (XIV 3, 7) et Diogène Laërce (IX 51), son Sur les dieux
commençait ainsi (80 B 4 DK) :

πεϱὶ μὲν θεῶν οὐϰ ἔχω εἰδέναι, οὔθ̓  ὡς εἰσὶν οὔθ̓  ὡς οὐϰ
εἰσὶν οὔθ̓  ὁποῖοί τινες ἰδέαν · πολλὰ γὰϱ τὰ ϰωλύοντα
εἰδέναι ἥ τ᾿ ἀδηλότης ϰαὶ βϱαχὺς ὢν ὁ βίος τοῦ ἀνθϱώπου.

Touchant les dieux, je ne suis pas en mesure de savoir ni
s’ils existent, ni s’ils n’existent pas, pas plus que ce qu’ils
sont quant à leur aspect. Trop de choses nous empêchent
de le savoir : l’obscurité de la question et la brièveté de la
vie humaine53.

La vie de l’homme est donc trop brève et le divin trop obscur pour
permettre la rencontre d’un homme avec une vérité tout à fait absolue
et universelle, comme celle de Parménide avec la déesse ou celle
d’Hésiode avec les Muses54.

Ce n’est pas un hasard si Protagoras construit sur le principe de
l’homme mesure l’ incipit de l’ Aletheia, comme l’atteste Sextus
Empiricus qui, dans le Contre les mathématiciens (VII 60 = 80 B1 DK),
introduit la citation de ce principe par ἐναϱχόμενος, « au début »55.
C’est précisément dans l’ incipit des œuvres littéraires que Gian Biagio
Conte a reconnu, avec raison, le passage où l’auteur s’inscrit dans la
tradition littéraire antérieure et propose des éléments innovants56 ; il
le fait par un subtil jeu d’allusions, par l’« arte allusiva » que Giorgio
Pasquali avait déjà relevée dans la façon dont Homère, au livre IX de l’
Iliade (529-599), se rapporte à la tradition inhérente à l’histoire de
Méléagre 57. Il su�t aussi de penser à l’exorde de l’ Odyssée, où on peut



saisir des .nes allusions et des renvois intertextuels à l’ incipit de l’

Iliade 58. Une « memoria incipitaria » agit aussi au début de l’  Aletheia.
Son destinataire compétent en poésie (πεϱὶ ἐπῶν δεινός) s’attendait
inévitablement à connaître à partir de l’ incipit la position de
Protagoras par rapport à la tradition et le fondement de vérité de son
œuvre. La tradition littéraire avait conçu conventionnellement ce
fondement dans le rapport poète-divinité. Au début de l’ Aletheia,
Protagoras se mesure donc avec toute cette tradition littéraire et,
comme un poète, met tout de suite en lumière son nouveau critère de
spéculation grâce à la substitution forte de θεά par ἄνθϱωπος, de la
déesse par l’homme59. Et tout cela se trouve précisément dans une
œuvre où, comme l’on a déjà dit, Protagoras critiquait l’ incipit de l’
Iliade qui, avec son ἐπίταξις, son injonction naïve à la déesse, s’oppose
clairement à sa propre position.

Mais renoncer à la θεά ne signi.e pas renoncer à une vérité au moins
relative ou à un e4ort de recherche. Protagoras propose comme
nouveau critère de vérité l’homme lui-même. Certes, cet homme n’est
pas l’ἀνήϱ, le héros épique comme, par exemple, l’Ulysse chanté dans
l’ incipit de l’Odyssée. Il s’agit plutôt de l’ἄνθϱωπος, la créature
malheureuse qui, dans le mythe du Protagoras de Platon (320c8-322d5 =
80 C 1 DK), ne peut survivre à ses carences naturelles que grâce à la
politique et aux autres techniques données par Prométhée et Zeus 60,
l’ἄνθϱωπος que les poètes et les philosophes conçoivent souvent
comme opposé au dieu61. Certes, selon le principe de l’homme mesure,
toutes les δόξαι sont équivalentes sur le plan de la vérité. Mais un
changement des δόξαι vers le mieux, vers l’utile, est envisagé comme
possible. Et, en continuité avec la ré/exion des poètes, Protagoras
souligne l’importance de la .gure du savant, le σοϕός, qui est pour lui
le sophiste. C’est lui qui peut conduire la cité vers les décisions les plus
utiles et former aussi des citoyens meilleurs, grâce à sa culture, à sa
préparation et à son habileté dialectique62. On peut noter la proximité
avec la position, certes aristocratique, de Pindare. Pindare, le prophète
des Muses, σοϕὸς ὁ πολλὰ εἰδὼς ϕυᾷ, « homme qui tient de la nature
son grand savoir » ( Ol. II 86), propose son enseignement à des
destinataires déjà doués naturellement de σοϕία et donc prêts à
recevoir sa παιδεία 63. Dans une perspective laïque, Protagoras agit
ainsi sur des hommes ayant, selon le principe de l’homme mesure, des
opinions vraies, mais il est capable de changer leurs opinions vers
l’utile.

La faveur divine accordait au poète la faculté de discerner la vérité en
lui conférant le rôle d’éducateur en vertu de sa dignité particulière.
Selon Protagoras, cette dignité même accorde ce rôle au sophiste, un



rôle d’éducateur que le poète joue par ses vers et le sophiste par ses

discours en prose64. Par ailleurs, la continuité entre prose et poésie est
clairement a�rmée par Gorgias, le grand contemporain et collègue de
Protagoras, et cette conception est partagée pleinement par Platon 65.

M a i s Platon interprétera bien di4éremment le renoncement de
Protagoras à la Muse. En témoin de la débâcle de l’Athènes qui se
fondait précisément sur l’éducation des sophistes66, il voit en e4et
dans ce renoncement la négation d’une vérité absolue. À son avis,
Protagoras a contribué, par l’introduction d’éléments relativistes, à
miner les principes de l’éducation traditionnelle. À partir de Platon,
ces éléments seront détachés du contexte que nous avons cherché à
mettre en évidence à propos de la tradition archaïque de l’ incipit. C’est
pour cette raison qu’Aristote et les philosophes de l’époque
hellénistique privilégieront ces éléments dans leur critique du
principe de l’homme mesure. Mais après avoir considéré le contexte
dans lequel le principe s’est développé, il nous apparaît en.n comme
une étape signi.cative de la longue ré/exion qui se développe, à partir
d’Homère, sur la vérité et sur la παιδεία : dans le μέτϱρον de
Protagoras on ne peut lire que l’a�rmation du caractère humain du
savoir.

Notes

1 . J’ai présenté une première version de ce travail à Lausanne le 7
janvier 2004 lors de la table ronde Platon et les poètes, les philosophes et
les poètes, les psychanalystes et les poètes…, organisée par le Prof. David
Bouvier. Je le remercie pour ses suggestions précieuses ainsi que pour
sa gentillesse. Je remercie aussi Olivier Thévenaz qui a lu et commenté
cet article tout en contribuant à en améliorer la version française. Ma
gratitude va au Prof. Claude Calame pour l’aide fondamentale de ses
remarques. Je remercie la Fondation Zerilli-Marimò qui m’a octroyé
une bourse. Je remercie, en.n, le Prof. Philippe Mudry qui, avec
bienveillance, a encouragé et guidé mes recherches durant mon séjour
à Lausanne, à l’Institut d’Archéologie et des Sciences de l’Antiquité.
2 . Cf. F. Adorno, « Protagora nel IV secolo d. C. Da Platone a Didimo
Cieco », in F. Adorno, F. Decleva Caizzi, F. Lasserre, F. Vendruscolo,
Protagora, Antifonte, Posidonio, Aristotele , Firenze, 1986, p. 48. Mais, pour
la présence d’une tradition parallèle dans le milieu sceptique, cf. F.
Decleva Caizzi, « Il frammento 1 D -K. di Protagora », Acme, 31, 1978,
pp. 11-35.
3 . Sur les dé.nitions de la science dans le Théétète, cf. M. Narcy,



« Qu’est-ce que la science ? Réponses dans le Théétète », in M. Narcy
(éd.), Platon. L’amour du savoir , Paris, 2001, pp. 49-72. Pour les
interprétations de la première partie du dialogue, cf. T. Chappell,
Reading Plato’s Theaetetus, Sankt Augustin, 2004, pp. 48-52.
4 . Socrate recourt souvent à l’autocritique dans le Théétète, en
employant parfois le masque de Protagoras. Il s’agit peut-être d’un
moyen que Platon utilise pour que le lecteur prenne une part plus
active à l’entretien philosophique : E. Heitsch, Überlegungen Platons im
Theaetet, Stuttgart, 1988, pp. 36-39. Sur le problème fameux et
controversé de la βοήθεια chez Platon, cf. T. A. Szlezák, « Was heisst
“dem Logos zu Hilfe kommen” ? Zur Struktur und Zielsetzung der
platonischen Dialoge », in L. Rossetti (ed.), Understanding the Phaedrus.
Proceedings of the II Symposium Platonicum , Sankt Augustin, 1992, pp. 93-
107. F. Trabattoni,  Scrivere nell’anima. Verità, dialettica e persuasione in
Platone, Firenze, 1994, pp. 10-47, fait le point sur une bibliographie très
riche. Ici, la βοήθεια consiste évidemment dans le dialogue lui-même
et ne semble pas renvoyer à des doctrines non écrites.
5. Trad. M. Narcy, Paris,2 1995.
6. Trad. F. Ildefonse, Paris, 1997.
7. Il s’agit probablement de la même œuvre, connue sous deux titres.
La problématique du titre des œuvres anciennes est tout à fait
complexe : il est di�cile de déterminer si les titres qu’on connaît pour
les époques archaïque et classique remontent aux auteurs ou s’ils ont
été créés par la tradition postérieure. On remarque souvent une
instabilité pendant presque toute la période qui va de leur création
jusqu’aux éditions modernes ; cf. P. Ho4mann, « Titrologie et
paratextualité », in J.-C. Fredouille, M.-O. Goulet-Cazé, P. Ho4mann, P.
Petitmengin (éds.), Titres et articulations du texte dans les œuvres antiques.
Actes du Colloque International de Chantilly. 13-15 décembre 1994, Turnhout,
1997, pp. 581-589. De toute façon, si derrière Kataballontes on peut lire
une métaphore agonistique de l’entretien intellectuel typique du v e

siècle, Aletheia correspond à un mot-clé de la ré/exion de Protagoras,
comme l’a bien montré E. Heitsch, « Ein Buchtitel des Protagoras »,
Hermes, 97, 1969, pp. 292-296, maintenant in C. J. Classen (ed.),
Sophistik, Darmstadt, 1976, pp. 298-305. Selon E. Schmalzriedt,  περι
θυσεωσ, München, 1970, pp. 64-72, Aletheia est le premier exemple de
titre au sens moderne du terme pour une œuvre en prose.
8 . Status quaestionis dans B. Huss, « Der Homo-Mensura-Satz des
Protagoras. Ein Forschungsbericht »,  Gymnasium, 103, 1996, pp. 229-
257, et G. B. Kerferd, H. Flashar, « Die Sophistik », in H. Flashar (ed.),
Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike , 2/1,
Basel, 1998, pp. 32-38. Sur l’ Aletheia de Protagoras, cf. maintenant M.-
K. Lee, Epistemology after Protagoras : Responses to Relativism in Plato,
Aristotle, and Democritus, Oxford, 2005, pp. 8-29.
9 . G. Calogero, « Protagora », Enciclopedia Treccani, XXVIII, 1935, pp.
368-370.
10. Voir J. Mansfeld, « Protagoras on Epistemological Obstacles and
Persons », in G. B. Kerferd (ed.), The Sophists and Their Legacy.



Proceedings of the Fourth International Colloquium on Ancient Philosophy,
Wiesbaden, 1981, pp. 43-46. Mais C. Kahn, The Verb “Be” in Ancient Greek ,
Dordrecht, 1973, pp. 366-370, voit ici une « veridical nuance », ce qui
permet aussi de résoudre de manière satisfaisante le problème de ὡς.
11. T. Gomperz, Griechische Denker, I, Leipzig,4 1925, trad. fr. Paris, 1928,
pp. 494-505, a cherché à montrer que Protagoras utilise ici ἄνθϱωπος
pour désigner l’homme en général. Mais on peut opposer à son
hypothèse les témoignages de Platon et d’Aristote, qui rapportent
toujours l’homme mesure à l’homme individuel ; voir C. J. Classen,
« Protagoras’Aletheia », in P. Huby, G. Neal (eds.),  The Criterion of Truth.
Essays Written in Honour of G. Kerferd , Liverpool, 1989, p. 30, n. 20.
1 2 . De toute façon, il faut rappeler l’hypothèse de K. von Fritz, « 
Protagoras 1 », in RE XXIII 1, Stuttgart, 1957, coll. 913-914, qui interprète
χρήματα comme « Eigenschaften », et celle de M. Untersteiner, I SoGsti,
Milano,2 1967, trad. fr. Paris, 1993, pp. 119-121, qui propose
« expériences ». Pour un exposé approfondi sur ce problème, voir
maintenant K. F. Hoffmann, Das Recht im Denken der Sophistik , Stuttgart-
Leipzig, 1997, pp. 12-41.
13. Cf. V. Sainati, « Tra Parmenide e Protagora. Le premesse storiche
della logica greca », Filosofia, 16, 1965, pp. 98-99, n. 86. Sur les limites
des approches modernes des philosophes présocratiques, voir P. Curd,
« The Presocratics as Philosophers », in A. Laks, C. Louguet (éds.),
Qu’est-ce que la philosophie présocratique ?,  Villeneuve d’Ascq, 2002,
pp. 115-138.
14. Ni Platon ni Aristote ne considèrent κριτήριον comme un terme
technique. On le trouve employé trois fois avec la valeur de « faculty of
judgment » : dans le livre X de la République (582a3-5), dans le livre Κ
de la Métaphysique (1062b36-1063a3) et ici dans le Théétète (178b3-7).
Dans les deux derniers passages, il est utilisé en rapport avec le
principe de l’homme mesure. Suite au débat sur ce principe, peut-être
par l’intermédiaire de ré/exions de l’école atomistique, κ ριτήριον
devient, à partir d’Épicure, un terme courant dans la langue
philosophique de l’époque hellénistique ; cf. G. Striker, « Κϱιτήριον τῆς
ἀληθείας », Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen
(philologischhistorische Klasse), 2, 1974, pp. 48-110, trad. angl. in G.
Striker, Essays on Hellenistic Epistemology and Ethics , Cambridge-
New York, 1996, pp. 22-76. Cependant, Sextus Empiricus ne se trompe
pas en soutenant que, pour Protagoras, μέτϱον et κϱιτήϱιον sont des
synonymes, « se riportiamo Protagora alla problematica del suo
tempo » : Adorno, art. cit., pp. 47-48. Cf. Lee, op. cit., pp. 35-41.
15. Narcy, trad. cit.
16. Narcy, trad. cit.
17. Untersteiner, op. cit., pp. 121-126, et T. Buchheim, Die Sophistik als
Avantgarde normalen Lebens , Hamburg, 1986, pp. 48-61. Untersteiner a
cherché à répondre aux critiques de R. F. Holland, « On Making Sense
of a Philosophical Fragment », Classical Quarterly, N. S. 6, 1956, pp. 215-
220, dans la deuxième édition de sa monographie, mais cf. Decleva, art.
cit., pp. 22-23, n. 44. Contre l’hypothèse de Buchheim, cf. Hoffmann, op.



cit., pp. 13-14, n. 9, et Kerferd, Flashar, art. cit., p. 34.
18. Trad. E. Nageotte, Histoire de la poésie lyrique grecque , I, Paris, 1888,
p. 163.
19. La séquence se trouve aussi dans les livres IV (668), XI (317), XVIII
(217), XIX (532) de l’ Odyssée, dans les Travaux (132, 438) et dans un
fragment du Catalogue des Femmes  (205, 2 Merkelbach-West) d’Hésiode,
dans l’ Hymne à Cérès (166, 221) et encore chez Théognis (1119, 1326) ;
cf. W. Beck, « μέτρον », in LfgrE, III, Göttingen, 1993-2004, coll. 172-173.
20. C. Mülke, Solons politische Elegien und Iamben (Fr. 1-13 ; 32-37 West),
München-Leipzig, 2002, pp. 305-306, propose « der Dichtkunst volles
Maß », la plénitude de l’art poétique « in all ihren technischen und
inhaltlichen Aspekten ». Ce passage de Solon contient la première
attestation sûre de σοφίη au sens de « poésie » : H. Maehler,  Die
AuNassung des Dichterberufs im frühen Griechentum bis zur Zeit Pindars,
Göttingen, 1963, p. 67. Sur sophia comme compétence technique, voir
de manière générale B. Snell, Die Ausdrücke für den BegriN des Wissens in
der vorplatonischen Philosophie, Berlin, 1924, pp. 1-20. Sur le
développement pendant les vi e et v e siècles de métaphores qui
associent le chant poétique à un savoir-faire technologique ou
artisanal, cf. D. Bouvier, « Quand le poète était encore un charpentier…
Aux origines du concept de poésie », in U. Heidmann (éd.), Poétiques
comparées des mythes. En hommage à Claude Calame , Lausanne, 2003, pp.
85-105.
21. Ici, μέτϱα assume la valeur de « rules and formulae known to the
expert » : M. L. West, Hesiod, Works and Days, Oxford, 1978, p. 318 ;  cf.
R. M. Rosen, « Poetry and Sailing in Hesiod’s Works and Days  », Classical
Antiquity, 9, 1990, pp. 99-113.
22. Voir dans cette perspective l’emploi de μέτϱον dans l’  Isthmique I
(60-63) et dans l’ Olympique XIII (47-48) ; cf. P. Bulman,  Phthonos in
Pindar, Berkeley-Los Angeles-Oxford, 1992, notamment pp. 33-34, et
G. A. Privitera, Pindaro, Le Istmiche,3 Milano, 1998, pp. 153-154. Sur le
rôle du poète par rapport à la jalousie humaine chez Pindare, voir
G. M. Kirkwood, « Blame and Envy in the Pindaric Epinician », in D. E.
Gerber (ed.), Greek Poetry and Philosophy. Studies in Honour of Leonard
Woodbury, Chico, 1984, pp. 169-183, et, maintenant, G. Most, « Epinician
Envies », in D. Konstan, N. K. Rutter (eds.), Envy, Spite and Jealousy. The
Rivalrous Emotions in Ancient Greece, Edinburgh, 2003, pp. 123-142.
23. Trad. P. Carrière, Paris, 1975, modifiée.
24. Peut-être Théognis aussi attribue-t-il le μέτϱον σοϕίης au poète,
car lui-même se définit ailleurs comme σοϕιζόμενος, « expert » (19), et
nous dit que la σοϕίη appartient au serveur et messager des Muses
(Μουσῶν θεϱάποντα ϰαὶ ἄγγελον) (769-772). L’image du vin, propre au
symposion, assume des signi.cations plus profondes : L. Edmunds,
« The Genre of Theognidean Poetry », et V. Cobb-Stevens, « Opposites,
Reversals, and Ambiguities. The Unsettled World of Theognis »,  in T. J.
Figueira, G. Nagy (eds.), Theognis of Megara. Poetry and the Polis,
Baltimore/London, 1985, pp. 96-111 et 159-175. Sur les ré/exions de
Théognis à propos du vin et de ses propriétés contradictoires, cf.



maintenant L. Della Bianca, S. Beta, Oinos. Il vino nella letteratura greca ,
Roma, 2002, pp. 32-34. Sur les caractéristiques du symposion de Mégare,
cf. M. Vetta, « Il Simposio : la monodia e il giambo »,  in G. Cambiano, L.
Canfora, D. Lanza (eds.), Lo spazio letterario della Grecia antica , I, Roma,
1992, pp. 192-199.
2 5 . La même image est reprise par Aristote dans la Métaphysique
(1010b21-26) pour réfuter le discours de ceux qui nient le principe de
non-contradiction ; cf. I. Düring, Aristoteles, Heidelberg, 1966, pp. 608-
609, n. 136, et M. Narcy, « Platon revu et corrigé »,  in B. Cassin, M.
Narcy, La décision du sens. Le livre Gamma de la Métaphysique d’Aristote,
Paris, 1989, pp. 64-82.
2 6 . Les disciples ϰομψότεϱοι se distinguent des matérialistes dits
ἄμουσοι, étrangers aux Muses (156a2-3), mais leur identi.cation est
très problématique. Comme l’a bien montré G. Giannantoni, « Il Teeteto
di Platone e l’interpretazione della .loso.a di Protagora », Atti
dell’Accademia di Scienze Morali e Politiche della Società Nazionale di Scienze,
Lettere ed Arti di Napoli , 106, 1996, pp. 229-243, il ne s’agit ni d’Aristippe,
ni des Cyrénaïques. Mais on se trouve peut-être en présence d’une
invention de Platon : c’est lui-même qui, en développant et en
combinant des ré/exions de Protagoras et d’autres philosophes, crée
pour ses buts dialectiques une théorie complexe de la perception et du
devenir, sans la partager ;  cf. J. M. Day, « The Theory of Perception in
Plato’s Theaetetus 152-183 », Oxford Studies in Ancient Philosophy , 15,
1997, pp. 51-80.
27. Cf. R. A. Prier, « Some Thoughts on the Archaic Use of  Metron », The
Classical World, 70, 1976, pp. 161-169 ; pour une interprétation
différente voir Buchheim, op. cit., p. 49.
28. Cf. G. Arrighetti, Poesia, poetiche e storia nella riSessione dei Greci. Studi ,
Pisa, 2006, pp. 90-101.
29. Cf. Untersteiner, op. cit., pp. 122-123, et B. Gladigow,  Sophia und
Kosmos, Hildesheim, 1965, pp. 16-20. Mais une explication divergente
est dans Mülke, op. cit., p. 304.
30. Cf. M. Marcovich, Heraclitus, Sankt Augustin,2 2001, pp. 261-273 ; sur
le rapport entre la ré/exion d’Héraclite et Protagoras, cf. A. E.
Schiappa, Protagoras and Logos , Columbia,2 2003, pp. 89-102. Philolaos
(42 A 16 DK) présente le feu central comme rassembleur et mesure de
la nature (συνοχὴν καὶ μέτϱον ϕύσεως), mais l’expression n’est peut-
être pas authentique ; cf. C. A. Hu4man, Philolaus of Croton. Pythagorean
and Presocratic, Cambridge/New York, 1993, pp. 395-400. Diogène
d’Apollonie (64 B 3 DK) a�rme que l’ordre des phénomènes naturels
ne peut pas être dépourvu d’intelligence (ἄνευ νοήσιος) pour qu’il y
ait des mesures de toutes choses (ὥστε πάντων μέτρα ἔχειν) ; cf. A.
Laks, Diogène d’Apollonie. La dernière cosmologie présocratique , Lille, 1983,
pp. 33-36.
3 1 . Cf. Prier, art. cit., pp. 161-169, qui le montre avec plusieurs
exemples.
32. Cf. N. O’ Sullivan, Alcidamas, Aristophanes and the Beginnings of Greek
Stylistic Theory, Stuttgart, 1992, p. 87.



33. Cf. M. Gigante, T. Dorandi, « Anassarco e Epicuro  Sul regno », in F.
Romano (ed.), Democrito e l’atomismo antico. Atti del convegno
internazionale. Catania 18-21 aprile 1979, Catania, 1980, pp. 479-497.
3 4 . Déjà Eschyle dans les Grenouilles d’Aristophane (1030-1036) cite
pour leur « positive erzieherische Wirkung » les poètes Hésiode et
Homère aussi bien que Musée et Orphée, que Protagoras classe ici
parmi les représentants des arts des initiations et des prophéties ; cf. B.
Manuwald, Platon. Protagoras , Göttingen, 1999, pp. 140-146. Pour une
analyse attentive de cette section du Protagoras voir A. Brancacci,
« Protagora e la Techne Sophistike. Plat. Prot. 316d-317c », Elenchos, 23,
2002, pp. 11-32.
3 5 . Voir R. Nünlist, Poetologische Bildersprache in der frühgriechischen
Dichtung, Stuttgart-Leipzig, 1998, pp. 131-134. Pour le rapport entre
Platon et cette ré/exion, cf. P. Murray,  Plato on Poetry, Cambridge 1996,
pp. 6-24. Sur la présence dans le mythe du Protagoras d’éléments qui
renvoient à la production poétique, cf. F. M. Giuliano, Platone e la poesia.
Teoria della composizione e prassi della ricezione , Sankt Augustin, 2005,
p. 223, n. 13.
36. Une recherche très approfondie sur les interprétations du poème
proposées dans le dialogue est développée par F. M. Giuliano, « Esegesi
letteraria in Platone : la discussione sul carme simonideo nel
Protagora », Studi Classici e Orientali, 41, 1991, pp. 105-190, maintenant in
F. M. Giuliano, Studi di letteratura greca , Pisa, 2004, pp. 1-86.
37. Ildefonse, trad. cit.
38. Probablement, Protagoras concentrait son attention surtout sur l’
incipit des œuvres littéraires. Un écho de sa ré/exion se trouve peut-
être dans l’ agon des Grenouilles (1119-1197) ; cf. C. Segal, « Protagoras’
Orthoepeia in Aristophanes’“Battle of the Prologues” ( Frogs 1119-97) »,
Rheinisches Museum für Philologie, 113, 1970, pp. 158-162, et G. Arrighetti,
Poeti, eruditi e biografi, Pisa, 1987, pp 14-15, n. 5.
39. Pour ce problème et, en général, pour la ré/exion de Protagoras
sur la langue, je renvoie à mon article « Protagora e l’ὀρθοέπεια nel
Cratilo di Platone », in G. Arrighetti, M. Tulli (eds.), Esegesi letteraria e
riSessione sulla lingua nella cultura greca. Ricerche di Filologia Classica, V,
Pisa 2006, pp. 47-63, et à la bibliographie citée dans cette étude.
40. Selon Platon, Protagoras ne soutenait dans ses écrits cette vision
d’une réalité en perpétuel mouvement que d’une façon énigmatique
(ᾐνίξατο) (152c8-11). Le caractère énigmatique de ses paroles
rapproche Protagoras encore davantage des poètes. En fait, pour
Platon, les poètes aussi expriment souvent leur pensée d’une façon
énigmatique : dans la République (332b9-c1) le verbe αἰνίττεσθαι se
rapporte à Simonide, dans le Théétète (194c5-d7) à Homère, dans le
Lysis (214d3-7) probablement à Empédocle ; cf. N. J. Richardson,
« Homeric Professors in the Age of the Sophists », Proceedings of the
Cambridge Philological Society, N. S., 21, 1975, p. 67, et, maintenant, A.
Ford, The Origins of Criticism , Princeton-Oxford, 2002, pp. 209-226. En
tout cas, le lien entre Protagoras et les poètes du Théétète fait partie
d’un schéma de réfutation plus général employé ici par Platon, qui



cherche à attribuer une conception héraclitéenne de la réalité à toute
la pensée présocratique excepté Parménide ; cf. G. Cambiano,
« Tecniche dossogra.che in Platone », in G. Cambiano (ed.), Storiografia
e dossografia nella filosofia antica, Torino, 1986, pp. 61-84.
41. Trad. J. -P. Dumont, Paris, 1988.
4 2 . Cf. I. J. F. De Jong,  A Narratological Commentary on the Odyssey,
Cambridge-New York, 2001, pp. 5-6. Mais  cf. déjà les invocations aux
Muses des livres II (484 et 761), XI (218), XIV (508), XVI (112) de l’
Iliade ; voir à ce propos C. Calame, Le récit en Grèce ancienne, Paris2 2000,
pp. 59-63.
43. Sur la caractérisation d’Ulysse comme aède, voir W. G. Thalmann,
Conventions of Form and Thought in Early Greek Epic Poetry , Baltimore-
London, 1984, pp. 157-184, et F. Bertolini, « Odisseo aedo, Omero
carpentiere : Odissea 17. 384-85 », Lexis, 2, 1988, pp. 145-164. Sur le
développement du problème du mensonge dans la ré/exion
philosophique postérieure, voir N. Denyer,  Language, Thought, and
Falsehood in Ancient Greek Philosophy, London-New York, 1990,
notamment pp. 24-45, et C. Gill, « Plato on Falsehood-not Fiction », in
C. Gill, T. P. Wiseman (eds.),  Lies and Fiction in the Ancient World , Austin-
Exeter, 1993, pp. 38-87.
44. Voir maintenant G. Arrighetti,  Esiodo. Opere, Torino, 1998, pp XV-
XXI.
45. Cf. Arrighetti, Poeti …, op. cit., pp. 64-68. Stésichore revendique son
rôle paritaire à coté de la Muse dans la création de la poésie : Μοῖσα
σύ... πεδ̓  ἐμεῦ, « Muse, toi… avec moi » (210 Davies). Ibycos, par la
recusatio des thèmes épiques, soutient la possibilité d’une poésie
di4érente où l’inspiration des Muses expertes (σεσοφισμέναι) n’est
plus indispensable (S151 Davies). Voir maintenant C. Mueller-
Goldingen, « Tradition und Innovation. Zu Stesichoros’Umgang mit
dem Mythos », L’Antiquité Classique , 69, 2000, pp. 1-19, à propos du
rapport entre Stésichore et la tradition poétique antérieure, et E.
Cavallini, Ibico. Nel giardino delle Vergini , Lecce, 1997, pp. 114-117, sur l’
Éloge de Polycrate d’Ibycos.
46. Sur σοϕία chez Pindare, cf. G. F. Gianotti,  Per una poetica pindarica,
Torino, 1975, pp. 85-109.
4 7 . L. -M. L’Homme-Wery, « La notion d’harmonie dans la pensée
politique de Solon », Kernos, 9, 1996, pp. 145-154, voit dans l’action
politique de Solon le résultat de sa ré/exion poétique. Sur le rapport
entre l’élégie Aux Muses (1 Gentili-Prato) et l’élégie À la cité (3 Gentili-
Prato), voir B. Manuwald, « Zu Solons Gedankenwelt », Rheinisches
Museum für Philologie, n. F., 132, 1989, pp. 1-25. Pour une conception
di4érente, voir maintenant J. A. Almeida, Justice as an Aspect of the Polis
Idea in Solon’s Political Poems, Leiden-Boston, 2003, pp. 70-118, qui
remarque des limites dans une approche purement littéraire de
l’interprétation de la poésie politique de Solon.
4 8 . Au mariage de Cadmos, les Muses a�rment dans leur chant
l’équivalence de « belle » (ϰαλόν) et « aimable » (ϕίλον) (15-18), c’est-
à-dire, selon G. Nagy, « Theognis and Megara: A Poet’s Vision of his



City », in Figueira, Nagy,  op. cit., pp. 27-28, « the overall theme of
Theognidean poetry ». Pour une autre interprétation, voir J. Carrière,
Théognis. Poèmes élégiaques, Paris,2 1975, p. 141.
4 9 . Voir M. Tulli, « Investitura e conquista del sapere. La dea nel
proemio di Parmenide », Humanitas, 60, 2005, pp. 658-669. La
conscience intellectuelle du poète est soulignée par l’anaphore du με
(28 B 1, 1-5 DK) ; cf. J. Mansfeld, « The Rhetoric in the Poem of
Parmenides », in L. Bertelli, P. Donini (eds.),  FilosoGa, Politica, Retorica,
Milano, 1994, pp. 1-11. La métaphore du voyage trouve des parallèles
dans la production poétique contemporaine de Parménide,
notamment chez Pindare ; cf. H. Fränkel, Wege und Formen
frühgriechischen Denkens, München,3 1968, pp. 158-162, et, maintenant,
G. Cerri, Parmenide di Elea, Poema sulla natura, Milano, 1999, pp. 96-110.
Elle s’apparente bien à l’image du chemin que Parménide utilise pour
décrire son enseignement ; cf. N.-L. Cordero, Les deux chemins de
Parménide, Paris-Bruxelles,2 1997, pp. 176-183.
50. Ce n’est pas un hasard si, dans le texte de Parménide (28 B 1, 22
DK), une allusion à la Théogonie (419) met en relation la θεά et la déesse
Hécate, qu’Hésiode célèbre comme la plus universelle ; voir A. H.
Coxon, The Fragments of Parmenides , Assen, 1986, pp. 166-167. Sur le
rapport entre la déesse et l’objectivité de la méthode, cf. L. Tarán,
Parmenides, Princeton, 1965, p. 31.
51. Cf. P. Curd, The Legacy of Parmenides, Las Vegas,2 2004, pp. 18-23.
5 2 . Voir H. Gomperz,  Sophistik und Rhetorik, Leipzig-Berlin, 1912,
pp. 209-217, et K. M. Dietz, Protagoras von Abdera , Bonn, 1976, pp. 93-96
et 143-148.
53. Dumont, trad. cit., modifiée.
54. Sur la base de la Préparation évangélique  d’Eusèbe (XIV 19, 10), V. Di
Benedetto, « Contributo al testo del frammento di Protagora sugli
dei », Rivista di Cultura Classica e Medioevale , 43, 2001, pp. 345-346, sauve,
comme sujet de l’in.nitif εἰδέναι, un με qui, peut-être, con.rme notre
perspective. À propos de la tradition du Sur les dieux  de Protagoras,
voir O. Gigon, « Il libro Sugli dei di Protagora », Rivista Critica di Storia
della Filosofia, 40, 1985, pp. 419-448.
55. Mais cf. déjà l’ἀϱχόμενος du Théétète (161c4).
5 6 . G. B. Conte, Memoria dei poeti e sistema letterario , Torino,2 1985,
pp. 45-74.
57. G. Pasquali, « Arte allusiva », L’Italia che scrive, 25, 1942, pp. 185-187,
repris in G. Pasquali, Pagine stravaganti di un Glologo , Firenze,2 1968, pp.
275-282. Pour le rapport entre Homère et ses sources concernant
l’histoire de Méléagre, cf. J. T. Kakridis,  Homeric Researches, Lund, 1949,
pp. 11-42 ; voir aussi maintenant D. Bouvier, Le sceptre et la lyre. L’ Iliade
ou les héros de la mémoire , Grenoble, 2002, pp. 340-355.
5 8 . G. Pasquali, « Il proemio dell’  Odissea », in Miscellanea Giovanni
Galbiati, I, Milano, 1951, pp. 1-3, repris  in Pasquali, op. cit., pp. 294-297.
Pour le rapport entre les deux incipit, cf. aussi J. Strauss Clay,  The Wrath
of Athena, Princeton, 1983, pp. 9-53.



5 9 . Dans une perspective tout à fait di4érente, P. Berrettoni, « La
struttura tematica della proposizione protagorea sull’uomo-misura »,
in E. Banfi (ed.), Atti del secondo incontro internazionale di linguistica greca ,
Trento, 1997, pp. 273-292, saisit plutôt un rapport, de toute façon
plausible, avec l’ incipit du Peri phuseos d’Anaxagore (59 B 1 DK) : ὁμοῦ
πάντα χϱήματα, « toutes les choses ensemble ».
6 0 . Sur les τέχναι dans le mythe du Protagoras, voir G. Cambiano,
Platone e le tecniche , Roma/Bari,2 1991, pp. 3-13.
61. Cf. P. Chantraine,  Dictionnaire étymologique de la langue grecque , Paris,
1968-1980, pp. 90-91. La polarité entre ἄνθϱωποι et θεοί est active dans
la production épique ; cf. J. Latacz, « ἄνθϱωπος », in LfgrE, I, Göttingen,
1955-1978, coll. 877-905. Elle est largement développée par les
philosophes présocratiques, comme le montre l’ index de H. Diels, W.
Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker , III, Berlin6 1952, pp. 49-53. Selon
Mansfeld, « Protagoras… », art. cit., pp. 38-53, elle constitue le
fondement du principe de l’homme mesure. Platon, dans les Lois
(716c4-6), en renversant le principe de Protagoras, voit dans le dieu la
mesure de toutes les choses (πάντων χϱημάτων μέτϱον). Cf. K.
Schöpsdau, Platon, Nomoi (Gesetze), IV-VII, Göttingen, 2003, p. 711. Il
fait déjà allusion à un dieu mesure dans le Théétète (162c2-e5) ; cf. P.
Friedländer, Platon, III, Berlin-New York,3 1975, pp. 146-147.
62. Protagoras propose, dans un cadre certes relativiste, la « πολλοί-
Antithese » : le savant n’est pas distingué des πολλοί par la possession
de la vérité mais par la valeur de ses opinions ; cf. H. D. Voigtländer,
Der Philosoph und die Vielen, Wiesbaden, 1980, pp. 80-88. Sur le σοϕός de
Protagoras oscillant entre les exigences de la pensée éléatique et celles
de la cité, voir les conclusions raisonnables de Classen, art. cit., p. 28.
63. Cf. Arrighetti, Poeti…, op. cit., p. 73.
64. Sur le poète comme éducateur de la cité, voir surtout les Grenouilles
d’Aristophane, où le poète est le maître des jeunes (1054-1055) et où il
ne peut être jugé que sur la base de sa capacité à rendre les citoyens
meilleurs (βελτίους) (1007-1010) ; cf. J. Dalfen, Polis und Poiesis,
München, 1974, pp. 23-85 ; G. Arrighetti, La cultura letteraria in Grecia ,
Roma/Bari, 1989, pp. 3-4 et 101-102, et K. Dover,  Aristophanes. Frogs,
Oxford, 1993, pp. 10-37. Voir encore le Protagoras (325e1-326a4) :
Manuwald, op. cit., p. 219.
65. Dans le Gorgias (502c5-8), Platon remonte peut-être précisément à l’
Éloge d’Hélène (82 B 11, 9 DK), où la poésie est conçue comme discours
marqué par le mètre ; cf. Giuliano, Platone…, op. cit., p. 111, n. 264. Dans
la perspective du discours d’éloge, le problème du rapport entre
poésie et prose est approfondi par Isocrate dans l’ Évagoras (5-11) ; cf.
W. H. Race, « Pindaric Encomium and Isokrates’ Évagoras », Transaction
of the American Philological Association, 117, 1987, pp. 131-155 ; Y. L. Too,
The Rhetoric of Identity in Isocrates. Text, Power, Pedagogy , Cambridge-
New York, 1995, pp. 33-34, et maintenant R. Nicolai,  Studi su Isocrate. La
comunicazione letteraria nel iv sec. a. C. e i nuovi generi della prosa, Roma,
2004, pp. 88-93.
6 6 . La condamnation du sophiste est rapprochée dans le Gorgias



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

(518e1-521a1) de celle des politiciens qui n’ont pas su rendre les
Athéniens meilleurs ; cf. J. Dalfen, Platon. Gorgias, Göttingen, 2004, pp.
434-480, et M. Vegetti, Quindici lezioni su Platone, Torino, 2003, pp. 86-
103. Selon Platon, l’art politique doit soigner les âmes des citoyens en
les orientant vers le bien : Cambiano, Platone…, op. cit., pp. 85-115.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
@nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réEexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

