La bibliotheque de
Thanjavur

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 616-636

Dominik Wujastyk

La ville de Thanjavur, dans le sud de I'Inde, offre aujourd’hui au
visiteur I'aspect d’une capitale de province nantie de deux grands
monuments culturels. Le premier est le temple de Brhadi$vara (le
grand seigneur), I'un des temples les plus beaux de toute I'Inde, qui fut
fondé il y a presque mille ans par le roi Rajarajesvara, de la dynastie
Cola (fl. 985-1016). Le second est une bibliotheque. Il s’agit de la
bibliotheque Sarasvati Mahal du Maharaja Serfoji ~de Thanjavur
(Thanjavur Maharaja Serfoji’s Sarasvati Mahal Library - TMSSML). S'il
soupgonne que la longueur de ce nom cache une histoire complexe, le
visiteur ne se trompe nullement. La bibliothéque existe depuis quatre
cent cinquante ans. Elle abrite les livres, les ceuvres musicales et
picturales de nombreuses générations de savants et d’artistes du sud
de I'Inde. Elle fut aussi comme le foyer du monde socio-intellectuel qui
I'entourait, dont elle rendait possibles toutes les activités. Le temple
de Brhadi$vara - qui est avant tout un espace religieux, bien entendu -
formait avec la bibliotheque une sorte de sceéne ol l'on pouvait
entendre de nouvelles pieces de musique dévotionnelle ou assister a la
représentation de nouvelles compositions théatrales. C’est ainsi que
lorsqu’il fit jouer son drame Jivanandanam [La Joie de la vie], vers 1700,
Anandaraya Makhin fit observer que la représentation avait lieu lors
du festival annuel du temple :

Ici, a Thanjavur, les citadins, mais aussi les habitants des
environs et de plus loin encore sont venus en foule assister
a la procession de Brhadisvara. [...] Mon cceur est impatient
d’honorer tous ceux qui sont présents en leur offrant un

spectacle’.

A Anandaraya, le festival fournissait un public nombreux pour la piece
didactique et allégorique qu’il avait composée. Nous avons la preuve
que cette utilisation du temple remonte presque a son origine : une

inscription duxi € siécle donne des instructions relatives a la


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=246

représentation annuelle d’une piéce sur la vie du fondateur?,

Le temple était aussi porteur de récits historiques - ce qu'il faut
entendre d’'une maniére parfaitement littérale : d’amples pans de mur

y sont couverts d’inscriptions relatives 3 I'histoire de la ville®. Ces
inscriptions comportent notamment la liste millénaire des bergers
auxquels il incombe de fournir, chaque jour, le beurre clarifié qui
alimente les lampes du temple (et ce, bien que le temple posséde son
propre bétail). On peut y lire une liste de quarante-huit chantres
responsables des hymnes au dieu Siva, pour lesquels ils étaient
accompagnés par deux tambours, et la liste des émoluments a verser
aux quatre cents danseuses (dont peut-étre la sceur ainée du roi)
venues des villages et des temples situés hors de Thanjavur. On y
trouve les listes des serviteurs du temple, parmi lesquels des maitres
de danse, des musiciens, soixante tambours supplémentaires, des
chanteurs, des comptables, des porteurs de parasol, des allumeurs de
lampe, des porteurs d’eau, des potiers, des laveurs, des barbiers, des
astrologues, des tailleurs, des charpentiers et un orfevre. Dans la
plupart des cas, des instructions formelles précisent que ces fonctions
doivent par la suite étre exercées indéfiniment par les descendants
des titulaires désignés. Un roi alloua une portion quotidienne de riz
aux acteurs de la troupe chargée de représenter la vie du roi
fondateur. Des centaines de communautés villageoises de la région
environnante sont mentionnées : il leur faut envoyer des étudiants
brahmaniques qui rempliront les offices de serviteurs du temple et de
veilleurs ; nombreux étaient aussi les villages qui payaient des impdts
au temple, en or ou en nature - certains fort éloignés, comme le
prouve la mention de cinq villages situés au Sri Lanka. Le temple était
donc une église, un théatre, un lieu de réunion, une salle de danse, une
blanchisserie et un restaurant, ainsi qu'un livre. Les rois de Thanjavur
écrivaient sur les murs du temple le récit de leurs exploits guerriers et

le détail de leur histoire dynastique ; ce fut le cas jusqu’au xix® siécle,
puisque l'on sait que le roi Serfoji II de la famille de Bhonsle fut le
commanditaire du Bho m sala Va m $a Caritra [Chronique de la famille de
Bhonsle], gravé en1803 sur les parois de l'un des sanctuaires

secondaires inclus dans le complexe du temple®,

Outre Thanjavur, son grand temple et sa bibliotheque, le delta du
fleuve Kaveri contenait dans ses villes et villages des centaines de
communautés de fermiers, qui entretenaient un réseau de savants
brahmanes. Aujourd’hui, il suffit d'une vue aérienne de la région pour
s’apercevoir de la richesse de cette zone agricole, dont les cultures
sont baignées par d’'innombrables cours d’eau et leurs affluents : elle
est un immense jardin de riziéres, de cocotiers et de plantations de



canne a sucre ou de bananiers. En 1599, un jésuite décrivait la région

qu'il visitait comme « une contrée agréable, ornée de plantations et de

ruisseaux, riche d’un sol fertile et dotée d’un air des plus sains® ». Ce
surplus agricole de la zone du delta permit a ses maitres successifs de
lever pendant des siécles leurs impdts, qui produisirent une
prodigieuse floraison culturelle et intellectuelle.

La naissance d’une culture littéraire régionale

Les souverains de la dynastie Cola commenceérent la construction du
grand temple et firent de Thanjavur un centre religieux et culturel.
Mais ce furent les rois et les ministres de leurs successeurs, les Nayaka,
qui orienterent la région vers les pratiques savantes, en encourageant
I’étude du sanskrit et en collectionnant les manuscrits qui devaient
constituer le noyau de la grande bibliotheque.

Le roi Sevappa Nayaka ( fl. 1532-1580 env.) fonda la dynastie des

Nayaka de Thanjavur vers1532 . Son pére, Timmappa Nayaka,
gouvernait déja un territoire situé dans le nord de I’Arcot, pres de
I'actuelle Chennai. La famille se considérait comme investie de la
régence du royaume de Vijayanagar, a 'extréme nord de ce qui est
devenu le Karnataka. Ses membres utilisaient par exemple dans leurs
inscriptions royales le systéme de datation fondé sur les années du
régne du monarque vijayanagara. Selon une chronique, I'épouse de

Sevappa, Miirtimamba, qui était la belle-sceur du roi Acyutadeva de

Vijayanagar, lui apporta la principauté de Thanjavur dans sa dot’.

§evappa eut un regne long, prospére et presque entierement paisible.
On souligne sa générosité ; il fit construire des temples et des citernes,
qu’il entretint ensuite, de méme qu’il offrit a des communautés de
brahmanes des terres exemptes d’impéts. De confession vishnouite, il
fit profiter de ses bienfaits les bouddhistes autant que les musulmans.
Il semble méme avoir toléré, voire permis ou suscité, I'activité
commerciale et religieuse des Portugais, dans le port en pleine
expansion de Nagapattinam, sur la cbte est de Thanjavur. Dans la
derniére partie de son régne, ou peut-étre apres qu'il eut quitté le
trone, Sevappa s’assura les services d’un érudit brahmane, Govinda
Diksita, qui remplit aupreés de lui les fonctions de prétre et de
conseiller (purohita). Les deux hommes travaillérent a un ambitieux

programme de régénération culturelle®.

Acyutappa, le fils de Sevappa, accéda au pouvoir en 1580. Il entreprit

plusieurs expéditions militaires a la fin du xvi€ siecle, afin de défendre

Thanjavur contre les Nayaka du sud de I'Inde - en particulier contre



ceux de Madurai - et afin de préter main-forte a I'empereur du
Vijayanagar, comme il le devait. Quelques nouvelles de ses exploits
atteignirent méme I’'Europe vers 1600 : ils étaient rapportés par les

jésuites dont les lettres furent reproduites dans le recueil de récits de

voyage que publia Samuel Purchas 2 Londres en 1625 °. Tout comme
son pére, Acyutappa favorisa le développement du savoir et consacra
des fonds substantiels a la réparation ainsi qu'a l'expansion de
nombreux temples dans le delta du fleuve Kaveri. A Sriranngam, il
prodigua sans compter l'or et les pierreries pour orner le sanctuaire et

2

fit édifier un jardin a cbété du temple. 1l finanga également la

construction d’églises chrétiennes a Thanjavur et a Tranquebar '°.
Chaque année, il avait coutume de donner son poids en or a des
ceuvres de bienfaisance. Sous le regne d’Acyutappa, Govinda Diksita
continua lui aussi a faire de somptueuses offrandes aux temples. Deux
inscriptions qui nous sont parvenues enregistrent les dons en argent

faits par Acyutappa aGovinda en reconnaissance de ses mérites,
e n1588  et1596 !, Acyutappa déclarait qu'il nourrissait

quotidiennement un millier de brahmanes'?. Nous voyons qu’a cette
époque des richesses importantes circulaient au sein de la Cour,
parfois destinées aux temples ou allouées a des prétres et a des

savants.

Acyutappa nomma son fils Raghunatha régent assez peu de temps
apres le début de son propre régne. Le jeune prince était a la Cour un
favori, choyé par son pére et par son grand-pére Sevappa, autant
qu’applaudi pour ses remarquables aptitudes intellectuelles. Une large
part des renseignements que nous possédons sur la vie de Raghunatha
nous vient des écrits des membres de son cercle : ceux de Govinda
Diksita, de Ramabhadramba, une poétesse de la Cour,
d’Yajnanarayana, I'un des fils de Govinda Diksita, et du propre fils du
roi, Vijayaraghava, qui fut aussi son successeur sur le tréne®.
Raghunatha eut notamment pour précepteur Govinda Diksita et
montra un talent prometteur dans les lettres sanskrites et les arts
martiaux. Il aurait écrit des pieces de théatre et des poémes en

sanskrit et en telugu'® ; on rapporte qu'il était aussi bon musicien. Par
la suite, il lui arriva méme d’enseigner les différentes disciplines
sanskrites, puisque Yajnanarayana dit avoir été dirigé par Raghunatha
dans son étude de la littérature et de la poésie ( sahitya). Le roi
distribuait encore divers prix et gratifications aux érudits et faisait
venir A sa cour de savants professeurs. A une autre échelle que tous les
Nyaka ayant gouverné Thanjavur avant lui, Raghunatha fut un écrivain
et un musicien original en méme temps qu'un mécene.

E Figure 1. Statues du temple de Thanjavur.




Comme nous 'avons vu, les liens de Govinda avec la cour de Thanjavur
durérent de 1575 a 1634 environ. En I'espace de quelque soixante ans,
il fut au service des trois Nayaka que nous avons évoqués : Sevappa,
son fils Acyutappa (fl. 1560-1614) et son petit-fils Raghunatha, roi
de 1600 a 1633. Tout au long de cette période, son influence sur cette
cour du sud de l'Inde dans les matieres intellectuelles et
administratives, mais aussi sur la culture dans tout le delta, fut on ne
peut plus grande.

Toutes les sources s’accordent pour dire que Govinda était issu d'une
famille pauvre du Karnataka, peut-étre de Mysore, et qu'il donna trés
jeune des preuves de sa vivacité d’esprit. Lun de ses huit fils,
Yajnanarayana Diksita, écrivit plus tard que Govinda était un grand
connaisseur de la philosophie advaita vedanta et qu’il maitrisait aussi
les six systémes classiques de la philosophie indienne®®. Un autre de
ses fils, Venkate$vara Diksita, dit que son pére avait rétabli la
philosophie advaita de Sankara. Ce lien familial avec la philosophie
advaita vedanta se manifeste encore dans le fait que l'un des
descendants de Venkate$vara fut Candrasekharendra Sarasvati Vi,

supérieur du monastére de Sankara a Kancipuram de 1814 a 1851 ',
Govinda était un brillant astrologue autant qu'un musicien doué :
parmi les rares productions de sa plume a avoir survécu, il y a un traité

de théorie musicale!’. C’était également un maitre respecté dans le
domaine dudharma. Nous avons des témoignages sur son rdle
judiciaire dans une dispute mettant aux prises des fileurs et des

marchands, 3 Patti$varam en 1634 '8, De méme, nous a été conservé un
compte rendu de ses discussions privées avec le roi Acyutappa et le

prince Raghunatha lorsque le cabinet projetait la campagne militaire

qui repoussa de Jaffna les forces portugaises™.

Figure 2. Vue du temple de Brhadi$vara, a Thanjavur.

D’étonnantes statues de Govinda et de son épouse Nagamba se
trouvent toujours dans le temple de Patti§varam ; on peut voir un

portrait de lui dans le temple de Mannargudi 2°. Govinda Diksita jouit
encore aujourd’hui d’'un grand renom dans la région de Thanjavur en
tant que mécene, bienfaiteur et éducateur. Des rues portent son nom
dans la ville deThanjavur elle-méme, comme les villages de
Govindakudi et d’Ayyampettai, prés de Pattiévaram. A Kumbakonam,



on lui attribue la réparation et I'agrandissement du réservoir d’eau de
Mahamagham, qui couvre cing hectares, ainsi que 1'édification des
seize temples qui 'entourent. Govinda Diksita fonda dans cette méme
ville une école sanskrite ( pa t hasala) encore en activité de nos jours,

ol une centaine d’éléves apprennent a réciter les quatre Veda.

L’émergence d’un réseau

Govinda Diksita était une figure centrale dans le champ intellectuel de
la région de Thanjavur vers 1600. Nous avons vu que ses mécénes, les
rois de Thanjavur, avaient eux-mémes une culture musicale et
littéraire, et qu’ils composaient des ceuvres en sanskrit et en telugu.
Deux des fils de Govinda, Yajnanarayana et Venkate$vara, furent de
remarquables érudits. Le premier, formé par Govinda et par le roi
Raghunatha, outre un ouvrage de rhétorique et de poétique, rédigea
deux opuscules biographiques sur la Cour, principalement consacrés a

la figure du roi?’. Le second écrivit un ensemble de travaux théoriques
concernant ’herméneutique liturgique ( mima m sa), le rituel, la

trigonométrie et la musique?”. Les descendants de Govinda semblent
avoir poursuivi cette tradition lettrée pendant plusieurs siecles :
I’érudit Vance$vara Yajvan (également connu sous le nom de
Kuttikavi), lorsqu’il rédigea vers 1830 son traité d’herméneutique

liturgique, rappela que Govinda était son ancétre par sa lignée

maternelle?3,

Govinda Diksita, bien que plus 4gé, était le contemporain du fameux

)?4, auquel on

écrivain et philosophe Appaya Diksita (vers 1520-1592
doit plus d’'une centaine de livres de critique littéraire, de poétique, de
rhétorique et des travaux variés sur des sujets religieux et
philosophiques. 1ls eurent une influence l'un sur l'autre dans le
domaine de 'herméneutique liturgique. Ces liens savants entre les
familles passérent aux générations suivantes, car le petit-neveu
d’Appaya Diksita, Nilakantha Diksita (1580-1644 env.), qui fut un poéte
renommé et I'administrateur de la cour de Madurai, fut formé par
Venkate$vara, le fils de Govinda. Les éléves et descendants de
Nilakantha constituerent jusqu’au xx° siécle une lignée d’intellectuels
en vue ; on peut citer le nom de T. Ganapati Sastri, éditeur réputé de
manuscrits sanskrits installé aTrivandrum, au Kerala, et dont les

éditions critiques sont encore aujourd’hui ré imprimées et utilisées par

les savants®°.

Ce ne sont l1a que quelques-uns des érudits qui firent la gloire de
Thanjavur au début du xvii€ siécle, mais leur vie montre bien cet
entrelacement des liens intellectuels, politiques et familiaux qui

caractérise si nettement I’époque.



Bien que peu d’écrits survivent de la production de Govinda Diksita, sa
réputation de savant et de mécéne apparait avec évidence dans le
corpus des inscriptions et dans les références occasionnelles que
contiennent les ouvrages de ses fils, de ses contemporains et de ses
successeurs. Le soutien qu’il a apporté a la culture sanskrite et le
réseau de savants qui s’est développé autour de lui, et plus largement a
la cour de Thanjavur, furent le levain de la grande bibliotheque.

La premiére allusion a la bibliothéque Sarasvati de Thanjavur sous sa
forme originelle se trouve dans 'une des biographies de Raghunatha.
Le fils du roi, Vijayaraghava, décrit en telugu le palais de son peére : on
peut y voir, dit-il, « une vaste salle ou les employés ( samprati) et les
comptables ( kara n am) du palais se livrent aux tiches qui leur sont

dévolues?® ». Cette description correspond presque parfaitement a la
bibliotheque que l'on observe aujourd’hui, au point que l'on se
demande si 'emplacement de 'édifice n’est pas le méme. Le mot
telugu sampratidésigne un comptable ou un employé chargé de
contrdler et de comparer des registres. Comme on I'a suggéré, les kara

n am étaient bien plus que cela?’. Leur réle était de tenir les archives
dynastiques et de rédiger les chroniques et les histoires de la Cour.
Ainsi Vijayaraghava nous livre-t-il peut-étre un croquis de 'endroit de
la bibliotheque ol I'on rassemblait, composait et collationnait les
manuscrits. Assurément, 'activité de création et de recherche était
telle a la Cour qu'il fallait fournir de nombreuses copies des travaux

savants qui y étaient diffusés et échangés.

C’est ainsi qu'un réseau fort actif de spécialistes de sanskrit et de

telugu, mais aussi une bibliothéque propre a nourrir leur production

se mirent en place a Thanjavur dés le début du xvii® siécle. Ils se
développerent jusque dans lesannées 1670 sous le regne de
Vijayaraghava Nayaka. Mais la dynastie connaissait alors ses derniers
moments. Une série de désastres allait mettre fin au pouvoir des
Nayaka de Thanjavur - ce qui ouvrirait en méme temps de toutes
nouvelles perspectives culturelles a la région.

L’installation d’une nouvelle dynastie a Thanjavur

Une sceur de Raghunatha avait été unie, selon la coutume, a un

héritier de la maison royale de Madurai %%, Lorsqu’elle entra dans la
ville, la mariée déclara a son époux Tirumala que le palais était certes
joli, mais n’avait pas le faste de celui de son pére a Thanjavur. Ce
commentaire malheureux lui valut d’étre aussitét poignardée. On
congoit que cela ait entrainé une brouille entre les deux familles.
Cependant, quelques décennies plus tard, dans les années 1670, le roi
d e Madurai Cokkanatha Nayaka envoya une ambassade aupres de
Vijayaraghava, afin de demander que la tradition reprenne et qu'une
princesse lui soit proposée pour épouse. Vijayaraghava, furieux que
I'on puisse imaginer qu’il pardonnerait I'ancien outrage, renvoya

I’ambassade. Cokkanatha, se considérant a son tour insulté, marcha



sur Thanjavur avec son armée. A la nouvelle que Vijayaraghava et son
fils étaient morts dans la bataille, toutes les femmes du harem royal se
tuérent, suivant les ordres donnés au préalable, pour que la victoire de
I'adversaire soit vaine. La seule personne qu'une lavandiére parvint a
faire échapper du harem fut un enfant de quatre ans nommé
Cengalmaladas. Cokkanatha installa son propre frére de lait, Alagiri,

sur le trone de Thanjavur ?°. Aprés plusieurs années de confusion et
de disputes, le sultan de Bijapur finit par dépécher 'un de ses
généraux, le marathe Ekoji, qui eut pour mission de rétablir I'ordre en
rendant le pouvoir a I'enfant réchappé du massacre. Mais, devant les
difficultés qu’on lui opposait, 'envoyé prit en personne possession du
royaume. Ce fut le commencement d'une période de paix et de grand

épanouissement culturel.

Sous le regne d’Ekoji et de la tres instruite et tres écoutée Dipamba, sa
femme, Thanjavur redevint un foyer vivace des cultures sanskrite,
tamoule, telugu et désormais aussi marathe. La danse, la musique et la
peinture retrouvérent leur effervescence, et des spécialistes venus de
toute I'Inde du Sud affluérent afin de participer aux activités de la

nouvelle cour.

C’est a la fin duxvii® siécle, sous le régne du fils ainé dEkoji, qu’il se
produisit un événement qui transforma la modeste collection royale
qu’était encore la bibliotheque du palais en un centre culturel de

premiere importance.
La fondation d’'une communauté savante

En 1693, ou peu avant, le roi de Thanjavur Sahaji (régnant de 1684 au
28 septembre 1711 3Y) établit prés de la ville une communauté
savante, dans le village de Tiruviainallir 3!, sur les rives de la Kaveri

32, Plus précisément, il fit en sorte que les maisons et les terres du
village soient concédées a perpétuité et avec une totale exemption

d’impdts 2 un groupe de quarante-six savants et a leurs descendants>>.
Certains s’y installerent eux-mémes, d’autres vinrent habiter a
Thanjavur. Mais ils formaient bien une communauté intellectuelle,
constituée en un réseau non seulement par leurs travaux de
recherche, mais également dans de nombreux cas grace a leurs liens
familiaux et géographiques. Au cours des années qui suivirent, ce
groupe allait donner une production surabondante d’ouvrages sur
tous les aspects des arts et de la science, notamment sur la
linguistique, la théologie, la philosophie, le droit et la morale, le
théatre et la médecine. Les manuscrits en sont maintenant conservés
dans la bibliotheque de Thanjavur. Un grand nombre de ces ceuvres
ont été imprimées, mais elles demeurent majoritairement sous une
forme manuscrite et attendent encore de prendre place dans I'édifice
de nos connaissances.

Tiruvi$ainalltr est un charmant hameau, situé non loin du grand



centre religieux qu'est la ville de Kumbakonam. Il se trouve a une
soixantaine de kilometres de Thanjavur, mais une telle distance ne
représentait pas un obstacle pour les rois. Vijayaraghava Nayaka, par

exemple, avait

pour habitude d’aller chaque jour de Thanjavur au temple
de Srirangam, & 3 amada [50 km] de la cité. En route, il
changeait cinquante fois de boyees [porteurs de palanquin].
Il partait a I'aurore, se livrait au culte du Dieu et ne revenait

qu'aprés 16 ghadi [12 h 24]*.

Lun des premiers arrivés a Tiruvisainalliir, en 1693, fut le grand
Ramabhadra Diksita (actif a partir de 1638), qui vint s’installer dans ce
nouveau centre depuis son village natal de Kandaramanikyam, lieu
unique qui donna a I'Inde du Sud ses intellectuels les plus éminents

des xvii® et xviii® siecles >°. Le document en marathi qui accorde la
propriété des terres a cette sorte de College stipule que Ramabhadra
devait recevoir quatre parts de la donation, soit un lot supérieur a
celui des autres érudits, sans doute en reconnaissance de la réputation

non négligeable qu’il possédait déja*°. Sa seule présence constituait
pour l'institution nouvelle une garantie de sérieux et de probité telle

qu’elle était assurée d’attirer savants et étudiants.

Ramabhadra était en effet une figure centrale de I'époque. Son
éducation avait fait de lui I'héritier de certains des plus grands
maitres. Son enseignement et sa production savante amplifierent et
transmirent cet héritage. Ses professeurs furent principalement
Cokkanatha Diksita, Nilakantha Diksita (1580-1644 env.), et Balakrsna
Bhagavatpada. Cokkanatha vivait dans le village natal de Ramabhadra
et joua un rdle de pere pour I'enfant, dont la famille était pauvre. Le
temps venu, ce dernier épousa la fille de son maitre. Cokkanatha

écrivit lui-méme plusieurs ouvrages de linguistique sanskrite ( vyakara

n a)®’ et enseigna cette discipline a Ramabhadra. La linguistique
demeura au cceur de sa vie intellectuelle et fut le socle de sa brillante
réputation. Mais il composa également de la poésie et du théatre ; sa
piéce Janakipari n aya était encore un classique étudié dans les écoles

du sud de I'Inde au début duxx°© siécle. Ses talents littéraires
s’épanouirent sous la férule de Nilakantha Diksita, auteur de seize
ouvrages poétiques, satiriques ou dramatiques, sans compter deux
traités sur la pratique religieuse du sakta (le culte de la déesse) et sur

la linguistique sanskrite®®, Puisque Nilakantha résidait 8 Madurai, il est
probable que Ramabhadra s’y rendait pour étudier sous sa direction.
Comme nous I'avons vu, Nilakantha avait pour aieul le célebre Appaya
Diksita, c’est-a-dire 'intellectuel le plus important de I'Inde du Sud au

début du xvii® siecle. Nilakantha connaissait personnellement Appaya.
Sa carriere d’enseignant débuta par des cours fondés sur un manuscrit

du Devimahatmya dont le grand homme lui avait fait présent lorsqu’il

avait douze ans®’. Ainsi, par lintermédiaire de Nilakantha,



Ramabhadra était en contact avec la lignée savante la plus respectée
de son époque, et il put en apporter I'autorité a I'institution qui voyait
le jour. Son troisieme maitre, Balakrsna Bhagavatpada, lui enseigna le
vedanta. Ramabhadra composa pour sa part au moins treize ouvrages,

traités de linguistique théorique, recueils de poésie et piéces de

théatre®°,

Un autre membre remarquable de la communauté de Tiruvi$ainalltr
fut Sridharavenkate$a, également connu sous le nom de Ayya Aval et

fort célebre pour sa piété. Il rédigea une importante biographie du roi

Sahaji, le Sahendravilasakavya “!, qui nous fournit d’amples

renseignements sur les personnalités de la cour de Thanjavur. Mais ce
sont ses chants et ses hymnes religieux qui lui valurent la plus longue
postérité. On chante encore ses hymnes aujourd’hui a Tiruvi$ainalldr,
dans ce qui fut sa maison ; cette derniére est devenue un lieu de
pelerinage, et un grand festival de musique s’y tient chaque année. Ses
ceuvres religieuses ont récemment fait l'objet d'une nouvelle

impression, partiellement fondée sur les manuscrits de la bibliotheque

Sarasvati Mahal de Thanjavur 2.

1l y eut donc, grace au mécénat du roi Sahaji, que sa mére Dipamba

%3, un renouveau des pratiques savantes.

encourageait dans cette voie
Une nouvelle collection de manuscrits vint alors enrichir les fonds de

la bibliotheque de Thanjavur.

Le roi Sahaji fut lui-méme un écrivain prolifique, auteur de plus de

vingt-cing ouvrages en langue telugu®?, et, tout comme lui, les rois de
la dynastie marathe de Thanjavur déposérent une grande partie de
leur production dans la bibliothéque, ot nous la trouvons a présent.
Citons I'exemple de Tulaji (r.1730-1735), frére cadet de Sahaji et

auteur de plusieurs traités originaux sur des questions de médecine,

d’astrologie et de musique®”.

1l est cependant hors de doute que Serfoji I (r. 1798-1833) donna a la
bibliothéque une tout autre ampleur. Ce nouvel épisode de I'histoire
du lieu est d’'une nature sensiblement différente des précédents.

L’apport de Serfoji

Comme nous l'avons dit, la cour de Thanjavur joua jusqu’a la fin du

xviii® siecle le rdle d’'un foyer et d’un aiguillon pour le réseau savant
trés dense qui se développa dans la région du delta de la Kaveri.
Serfoji II, par ailleurs, semble avoir tenu a sa cour un grand nombre de
spécialistes  fortement influencés par ses propres intéréts
scientifiques. Cette différence de méthode s’explique par le milieu
d’origine et I’éducation de Serfoji, qui étaient tout a fait exceptionnels.



Avant de mourir, en 1787, son peére adoptif Tulajaji confia son fils de

onze ans a un ami allemand, un missionnaire protestant, le révérend

Christian Friedrich Schwartz (1726-1798)%°. Par ailleurs, étant donné
les circonstances politiques complexes de son accession au tréne
en 1798, Serfoji dut céder presque toutes ses prérogatives royales a
I'administration de la Compagnie britannique des Indes orientales. 1
lui restait une pension plus que confortable, le droit de circuler
librement dans son palais et sur les terres alentour, mais il n’avait plus
guere a se soucier de I'administration de son royaume, de la conduite
des guerres et des occupations royales traditionnelles de ce genre.

Schwartz communiqua a Serfoji une grande curiosité a I'égard de la
nature et un appétit de découverte et de collection, qu’il s’agisse de
livres, d’antiquités ou d’objets de toutes sortes. Chez lui, 1'étude
traditionnelle des philosophies déductives, la maitrise de I'autorité des
textes et le maniement savant des valeurs symboliques devinrent une
fascination, empirique et inductive, pour la nature et la science. Si
Serfoji était a bien des égards tout aussi pieux et orthodoxe que ses
contemporains, ses intéréts étaient souvent ceux d'un intellectuel
européen des débuts de I'époque moderne. Lui-méme issu de cet
étrange mélange d’influences et de curiosités, il présida au grand
épanouissement culturel de Thanjavur. 1l rassembla a sa cour plus de

vingt-cinq savants et poetes marathes et au moins une demi-douzaine

de spécialistes pour le sanskrit et autant pour le telugu®’. Il créa un
centre médical nommé le Dhanvantari Mahal, ou des praticiens
appartenant a différentes traditions travaillérent ensemble a guérir les
patients, mais aussi a composer et traduire des ouvrages de médecine.
1l favorisa les initiatives dans les domaines de la musique, du théatre
didactique, de la cuisine, de la peinture, de la fauconnerie, de la course
de chars a beeufs, de la lutte et autres arts ou sports ; parfois, il y
prenait part en personne. Il est intéressant de noter que Serfoji fut le
commanditaire de nombreuses traductions et compilations,
notamment de médecine, de science vétérinaire et d’astrologie. Les
originaux étaient habituellement en sanskrit, et ils étaient traduits en
tamoul et en marathi. C’est la le reflet d'un changement d’attitude a
I'égard du sanskrit. Cette langue était auparavant le vecteur d’'une
création philosophique vigoureuse ; elle était maintenant une langue
de référence, celle de l'autorité, dépositaire des connaissances
accumulées. En ce sens, l'intérét de Serfoji pour le sanskrit était
semblable a celui d’un historien moderne. Il étudiait et rassemblait des
matériaux dans des sources autorisées, mais ses propres recherches ne
passaient plus par le sanskrit : elles étaient menées en marathi, en
tamoul et, dans une certaine mesure, en anglais. Conformément a
cette position vis-a-vis des systémes de savoir sanskrits, Serfoji
recherchait avec zele les manuscrits et fut a lorigine de la

métamorphose de la Sarasvati Mahal Library, qui passa de I'état de



petite collection de cour a celui de monumentale bibliotheque inter-
régionale. Les archives témoignent de beaucoup de ses acquisitions.
E n 1805, par exemple, Serfoji paya au chef d’'une communauté

monastique de Varanasi 1000 roupies pour qu’il rapporte de cette ville

des manuscrits sanskrits*®, Au mois d’octobre 1820, il entreprit
personnellement un pélerinage de dix-huit mois qui le mena de

Thanjavur a Varanasi, avec une suite de 3000 hommes*’, Si les motifs
en étaient complexes, I'un des principaux buts était a n’en pas douter
de trouver des manuscrits pour la bibliothéque de Thanjavur. Les
journaux du voyage contiennent d’ailleurs bien des notations relatives
a l'achat de manuscrits ou a la copie d’ouvrages rédigés en sanskrit et
dans d’autres langues indiennes. La bibliothéque actuelle posséde une

longue liste de manuscrits rapportés de Varanasi par Serfoji °°. C'était
le plus riche ajout au catalogue que I'on ait jamais fait en une seule
fois.

Apres la mort de Serfoji, son fils Shivaji (r. 1832-1855), le dernier des
souverains  de Thanjavur, continua d’enrichir massivement la
collection de manuscrits et de livres imprimés, parmi lesquels se
trouvaient des ceuvres sanskrites, mais aussi des publications en

anglais importées d’Angleterre méme.

En 1880, le brillant orientaliste Arthur Coke Burnell publia a Londres le

premier catalogue moderne de la bibliothéque!. Par 13, I'institution
faisait son entrée officielle dans la modernité, et ses collections furent
désormais connues des chercheurs du monde entier. Burnell estimait a
22 000 le nombre des manuscrits conservés dans la bibliothéque,

principalement écrits en sanskrit.

Dans les années 1980, le nombre total de manuscrits avait atteint

44 000, dont 37 000 en sanskrit>?, Cette forte augmentation s’explique
en partie par le fait que Burnell n’avait pas tout vu, et en partie

également par la poursuite d’une politique d’acquisition. Au xx° siecle,
la bibliothéque a décidé de recevoir les collections que lui léguent les
familles de pandits. D’apreés les chiffres écrits a la craie qui figuraient
sur un tableau noir dans le bureau du directeur en 2005, on peut

penser que le nombre des ouvrages est encore en augmentation.



Manuscrit sur feuille | Manuscrit sur | Livre
Support . . . .
de palmier papier imprimé
Sanskrit |18 877 21068 14 186
Tamoul |5968 14 390
Marathi 3080 2 497
Telugu |778 44 1852
Anglais 12 144
Persan /
22 6938
ourdou
Collection de
- 4503
Serfoji
Hindi 22 3369
Total 25 623 24 236 59 879

En l'espace de vingt générations a peu pres, 'entrelacs des lignées que
dessinent les relations familiales, mais aussi les relations entre maitres,
éleves et patrons, a créé des réseaux savants incroyablement

complexes dans le delta de la Kaveri. Dans bien des cas, on distingue

encore ces lignées auxx® siécle, et parfois de nos jours. Le coeur
politique de la région est la ville-temple de Thanjavur, avec sa grande
bibliotheque. Celle-ci renferme des milliers de manuscrits qui
conservent silencieusement la pensée des érudits de Thanjavur, des
villages brahmanes voisins, de I'Inde du Sud et méme de tout le sous-
continent indien. Aujourd’hui, la bibliotheque est plongée dans une
pénombre fraiche ; elle se présente comme une série d’alcdves et de
couloirs ouverts entre de vieilles armoires de bois. Lodeur des livres
anciens impregne l'atmosphere, tandis qu'un homme assis passe
patiemment de l'huile sur des feuilles de palmier afin de les protéger
encore un siécle. Conservateurs et savants discutent par petits groupes
de 'administration de la bibliotheque, débattent des points d’histoire,
se demandent comment faire fonctionner le courrier électronique. Le
spécialiste européen de passage, s'il y en a un, est perché sur un
bureau qu'il partage avec quelqu’un d’autre ; il se consacre a la lecture
des manuscrits, avec I'intense concentration que mérite une bourse de
séjour arrachée de haute lutte. D’'une maniére peut-étre étonnante, la

bibliothéque parvient a toucher un large public. Elle posséde sa propre

revue et un site Internet tres complet, muni d’une librairie virtuelle®® ;
elle publie en outre une collection qui comporte déja plus de quatre
cents titres, dont un bon nombre plusieurs fois réimprimés. Cette
collection s’oriente a présent vers la publication quasi exclusive
d’ouvrages et de traductions en tamoul, alors que les premiers livres
parus étaient souvent en marathi ou en sanskrit, avec une traduction
anglaise. Si I'on compare cette réorientation avec les données du
tableau (voir page précédente), on s’apercoit que la bibliothéque ne
joue pas nécessairement ses meilleures cartes - mais elle se plie aux
lois de la demande et du marché.



TiruviSainalltr est maintenant a une heure et demie de Thanjavur en
voiture ; pour se rendre dans ce village, juste a c6té de la vieille ville de
Kumbakonam, 'ancien centre spirituel, les routes sont bonnes. Dans
les familles brahmanes, on se souvient encore du don qu’avait fait le
roi Sahaji aux quarante-six érudits de premier plan venus sur place en
1693. Les habitants peuvent encore identifier les maisons de certains
savants de I'époque. Les villageois racontent avec enthousiasme que
ces grands maitres se retrouvaient pour débattre de sujets abstrus
avant de chanter des hymnes dévotionnels. Lun des derniers
intellectuels du village a faire ceuvre de création en sanskrit fut
Ramasubrahmanya Sastrin, qui publia plusieurs traités a I'époque de la
Grande Guerre. Dans 'un de ses ouvrages polémiques, il nommait cing
générations de ses ancétres, tous versés dans les différentes branches
des systemes de savoir sanskrits. Ses descendants possédent encore
une petite collection de ses livres et quelques manuscrits sur feuilles
de palmier.

Le théoricien des nombres Paul Erdds dit un jour en plaisantant que le
mathématicien est une machine a transformer le café en théoremes.
Lorsque I'on observe les terres fécondes du delta de la Kaveri, et toute
la région que domine Thanjavur, avec ses innombrables hameaux et
maisonnées hantés par ce passé de profonde érudition, lorsque I'on
sait que cet endroit a connu une production intellectuelle aussi
extraordinaire au cours des cinq derniers siécles, on peut étre tenté de

définir le pandit comme une machine a transformer le riz en sanskrit.

Notes

1. Duraiswami Aiyangar, 1947, p. 6-7. Traduction du titre par Anthony
Cerulli.

2. Cette piéce est le Rajar aje s varan a | aka (Hultzsch et al., 1895-1913,
n° 67).

3.Un grand nombre de ces inscriptions de temple a été publié in
Hultzsch et al., 1895-1913. Voir aussi Sewell, 1932. Heitzman, 1997,
analyse ces inscriptions, ainsi que d’autres du delta de la Kaveri, dans
sa minutieuse reconstruction de la production agricole, du commerce
et des dons dans la culture cola.

4, Edité par Gopalan, 19802,

5. Purchas, 1625, ii € partie, 1745.

6 .Ce récit s'appuie principalement sur Vriddhagirisan, 1942 ;
Krishnaswami Aiyangar, 1986 ; Narayana Rao et al, 1992 et 2001, et
Champakalakshmy et al., 2002. Voir aussi Karashima, 2001, 2002, et
Heitzman, 1997.

7.C'est ce que rapporte le Tanj a v @ ri A ndhra R a jula Caritra, une
chronique telugu de la dynastie des Nayaka de Thanjavur (éditée par



Prabhakarasastri, 1914, et citée par Krishnaswami Aiyangar, 1986,
§ 98 ; voir Narayana Rao et al., 2001, p. 129-136). Une autre chronique
telugu, le Tanjavari Vari Caritam, donne les mémes informations. Par
ailleurs, Yajnanarayana Diksita, qui dans son enfance a probablement
rencontré Sevappa, déclare dans son Sahityaratnakara [Océan de la
poésie] que Sevappa conquit Thanjavur par les armes (Krishnaswami
Aiyangar, 1986, § 90 ; Vriddhagirisan, 1942, p. 24.)

8. Vriddhagirisan, 1942, p. 116 et suiv., défend l'idée que Govinda ne
s’est rendu a la cour de Sevappa qu’assez tard dans le régne de celui-ci,
et fut alors nommé purohita. 11 ne devint ministre que lorsque
Acyutappa monta sur le trone.

9. Purchas, 1625, livre X, chap. 7, p. 1749 et suiv.

10.0n trouve cette information dans une lettre du jésuite Nicholas
Pimenta datée de décembre 1599 (Purchas, 1625, livre X, chap. 7,
p. 1745. Voir aussi Charney et al., 2004).

11. Vriddhagirisan, 1942, p. 54.

12. Vriddhagirisan, 1942, p. 55.

13. On trouve des détails sur la vie de Raghunatha dans leurs ceuvres
respectives :S a hityasudh a [L * Ambroisie de la poésie], Raghun a th a
bhyudaya [L * Avénement de Raghun d tha], S a hityaratn a kara [Océan de la
poésie] et Raghun a th a bhyudayan a t aka [L ° Avénement de R aghunatha
(drame) ] (Krishnaswami Aiyangar, 1986, § 88, § 91, § 90, § 85-87).

14. Liste partielle dans Vriddhagirisan, 1942, p. 108.

15. S d hityaratn a kara, chap. I (Krishnaswami Aiyangar, 1986, § 90).

16. Vriddhagirisan, 1942, p. 115, n. 4, et sources conservées au Kanci
Matha.

17.LaSa n g i tasudh @, ou « Nectar de musique », que Govinda
attribuait au roi Raghunatha, mais qu’a composée Govinda lui-méme,
comme le confirme son fils Venikate$vara (Vriddhagirisan, 1942, p. 122,
n. 26).

18. Vriddhagirisan, 1942, p. 123.

19.Venkate$vara, S a hityaratn a kara, chap. X (in Krishnaswami
Aiyangar, 1986, § 90).

20. Récit fondé sur Vriddhagirisan, 1942, chap. 7 ; Venkatesam, 1927, et
les sources indiquées par Krishnaswami Aiyangar, 1986, passim. Voir

aussi Nilakanta Sastri, 19877, p. 351, et Raghavan et al., 1949-, t. 6,
p. 198.

21. S a hityaratn a kara, Raghun a thavil a san a t aka et Alan k a raratn a
kara.

22. Le Varttikabhara n a [L ’ Ornement du commentaire] sur laTupt ik a
de Kumarila, le Mim @ m s a stavaka [Eloge a | * herméneutique], le Karm a
ntav a rttika [Le Commentaire de la fin du rite] (commentaire du Bodh a
yana § rautas i tra), la S ulbam im @ m s @ [Herméneutique du sacrifice], le
Sa i g itas amr ajya [La Souveraineté du chant] et la Caturda nd iprak as ik
a [Mlustation de la musique en quatre mouvements] .

23. Kuttikavi a écrit le Cint @ ma n i [Le Joyau des commentaires] sur la Bha
tt ad i pik a de Khandadeva (1640 env.) et le Mahi s as ataka [Les Cents
Vers sur le buffle Mahisha] (Raghavan et al., 1949-, t. 6, p. 198 ; Gode,



1954 ; Potter, 2005).

24.Les controverses relatives aux dates de vie et de mort d’Appaya
sont résumées in Filliozat, 1967, p. 8 et suiv.

25. Nilakantha Diksita était le fils de Narayana Diksita et le petit-fils
d’Accan Diksita, le frére d’Appayya Diksita (Kuppuswamy Sastri, 1904,
p. 131 etpassim ; Raghavan et al., 1949- ; Nilakanta Sastri, 19877,
p. 351). Sur Nilakantha, voir Filliozat, 1967 ; Unni, 1995, et Vasudeva,
2005.

26. Krishnaswami Aiyangar, 1986, p. 264.

27.Narayana Rao et al., 2001, chap. 3.

28. Ce qui suit se fonde sur le Tanj a v a ri A ndhra R a jula Caritra (voir
n. 1, p. 619) ; les faits sont examinés par Vriddhagirisan, 1942, p. 149-
154.

29. Cengalmaladas descendait de Vijayaraghava, méme si les sources
en font tant6t le fils, tant6t le petit-fils (Vriddhagirisan, 1942, chap. 9).
30. Subrahmanyam, 2001, p. 150.

31.Les noms de Thiruvishaloor et de Tiruvisalur sont aussi employés
par les habitants actuels et dans les inscriptions (ainsi, on trouve
« Tiruvisalar » in Hultzsch et al., 1895-1913, passim).

32.Le récit qui suit s’appuie pour I'essentiel sur I'article fondateur de
Kuppuswamy Sastri, 1904.

33.Kuppuswamy Sastri, 1904, p. 128, 179, 130 et 134. Une telle
concession de terrain était appelée sarvamanyam.

34.FExtrait duTanj a v @ riA ndhra R a jula Caritra, Krishnaswami
Aiyangar, 1986, p. 324 ; voir n. 1, p. 619.

35. Kuppuswamy Sastri, 1904, p. 126-127, nomme les ceuvres de huit
autres érudits qui y sont nés. Il note qu’en 1904 I'endroit était
« presque en ruine ».

36.Kuppuswamy Sastri, 1904, p. 128. Lauteur ne fournit pas de
référence précise ; il n’est plus possible de retrouver cet acte.

37. S abdakaumud i et Bh a s yaratn a val i.

38. Unni, 1995.

39. Le récit de la fagon dont Appaya, sur son lit de mort, transmit au
jeune Nilakantha son legs culturel et spirituel, se trouve dans les
biographies de Nilakantha ( $ r i N 1 laka nt h a dhvaricaritam) et
d’Appaya ( Sri Appayadik s itendravijaya). Toutes deux ont été

€ siécle par Sivananda Yogindra, un descendant

composées au xix
d’Appaya. Le premier de ces textes est traduit et republié in Filliozat,
1967, 7, p. 349, qui fournit aussi des renseignements sur le second
document et sur d’autres sources encore ( ibid., 4).

40. Kuppuswamy Sastri, 1904, p. 132 et 137.

41. Ed. Raghavan, 1952.

42. SSST, 2003.

43. Comme on le litdansle DipambaM ah a tmyam [La Grandeur de D i
pamb a ] (Srinivasan, 1984, vol. 38). Jexprime ma reconnaissance au
Dr Smt. S. Rajalakshmi de la TMSSML, qui a attiré mon attention sur ce
lien.

44.1es ceuvres en telugu de Sahaji sont énumérées in Sastri, 1933,



entrées 501 a 672,

45. Ses ceuvres médicales, toutes inédites, sont les suivantes : A yur-
Veda (TMSSML, ms. 11037),Dhanvantaris a ranidhi (TMSSML,
ms. 11069), et Dhanvantarivil @ sa (TMSSML, ms. 11066).

46. Bhosale, 1999, p. 46-47 ; Subramanian, 1988, p. 66 et suiv. ; Peterson,
1999b, p. 177 et suiv. ; Peterson, 1999a et 2003.

47. Bhosale, 1999, chap. 17.

48. Subramanian et Venkataramaiya, 1989, vol. 1, p. 164 (liasse 137 ¢),
cités par Peterson [a paraitre].

49. Peterson [a paraitre] évoque et analyse finement I’événement, qui
fut a I'époque dépeint par le texte marathi S arabhendra T irth @ vali[Le
Pélerinage du roi Serfoji] (Mahadick Rao Sahib, 1951).

50. Bhosale, 1999, p. 133.

51. Burnell, 1880.

52. Panchanathan, 19974, p. 4-5.

53. Voir http://www.sarasvatimahallibrary.tn.nic.in/

Bibliographie

® Bhosale, 1999 : T. R. P. B hosale (éd.), Rajah Serfoji II, with a Short
History of Thanjavur Mahrattas, Thanjavur.

® Burnell, 1880 : Arthur C. Burnell, A Classified Index to the Sanskrit ms.
in the Palace at Tanjore, Londres.

® Champakalakshmy et al., 2002 : R. Champakalakshmy, K. Veluthat et
T. R. Venugopalan (éd.), State and Society in Pre-Modern South Asia ,
Thrissur.

® Charney et al., 2004 : Michael W. C harney et al., « Nicolas Pimenta &
Others. “Jesuit Letters on Pegu in the Early Seventeenth Century” »,
SOAS Bulletin of Burma Research, 2, 2, p. 180-187.

® Duraiswami Aiyangar, 1947 : M. Duraiswami Aiyangar (éd.),
Jivanandanam of anandaraya Makhin. A Drama Embodying Teachings of
Ayurveda, with [...] Commentary Nandini, Madras.

e Filliozat, 1967 : Pierre-Sylvain Filliozat (éd.), Euvres poétiques de
Nilakantha Diksita, Pondichéry.

® Gode, 1954 : P. K. Gode, « Vanchesvara alias Kutti Kavi and his
Contact with the Patvardhan Sardars of the Southern Maratha
Country », in Acharya Jina Vijaya Muni (éd.) Studies in Indian Literary
History, II Singhi Jain $astra Sikshapith, Bharatiya Vidya Bhavan ,
Bombay, p. 499-511 [repris des Annals of the Bhandarkar Oriental
Research Institute, 20, 1938, p. 9-20].

® Gopalan, 19802 : S. Gopalan (éd.),Sri Ta n japuri Sri B r
hadisvaralayastha Silalikhita Bho m sala Va m $a Caritra, Ve m .
ta I m graji Upasa m harasaha. Bhonsle Vamsa Caritra, [sic] being the
Marathi Historical Inscription in the Big Temple, Tanjore, on the History of
the Mahratta Rajas of Tanjore [1951], Thanjavur. [Texte marathi du roi

Serfoji 1II, inscrit en 1803, avec un résumé en anglais et une


http://www.sarasvatimahallibrary.tn.nic.in/

traduction en tamoul.]

Heitzman, 1997 : James Heitzman, Gifts of Power : Lordship in an Early
Indian State, Delhi-New York.

Hultzsch et al., 1895-1913 : Eugen Hultzsch, V. Venkayya et H. K.
Sastri, South-Indian Inscriptions. Tamil Inscriptions of Rajaraja, Rajendra-
Chola, and Others in the Rajarajesvara Temple at Tanjavur , Madras ;
réimpr. New Delhi, 1984,

Karashima, 2001 : Noboru Karashima, History and Society in South
India. The Cholas to Vijayanagara, contient South Indian History and
Society [1984] et Towards a New Formation [1992], New Delhi.
Karashima, 2002 : N. Karashima, A Concordance of Nayakas. The
Vijayanagara Inscriptions in South India, New Delhi.

Krishna et Rajamani, 1994 : N. Krishna et V. K. R ajamani, Painted
Manuscripts of the Sarasvati Mahal Library, Thanjavur.

Krishnaswami Aiyangar, 1986 : S. Krishnaswami Aiyangar, Sources of
Vijayanagar History, Delhi.

Kuppuswamy Sastri, 1904 : T. S. Kuppuswamy Sastri, « Ramabhadra
Dikshita and the Southern Poets of his Time », Indian Antiquary, 33,
p. 126-142 et 176-196.

Mahadick Rao Sahib, 1951 : A. K. Mahadick Rao Sahib (éd.), Tristhalli
yatrechya lavanya by King Serfoji and Sarabendra theerthavalli by Siva
[sic], Thanjavur.

Narayana Rao et al., 1992 : V. Narayana Rao, David Shulman et
S. Subrahmanyam, Symbols of Substance. Court and State in Nayaka
Period Tamilnadu, Delhi-Oxford-New York.

Narayana Rao et al, 2001 : V. Narayana Rao, D. Shulman et
S. Subrahmanyam, Textures of Time. Writing History in South India
1600-1800, Delhi.

Nilakanta Sastri, 19877 : K. A. Nilakanta Sastri, A History of South
India from Prehistoric Times to the Fall of Vijayanagar [1955], Madras.
Panchanathan, 19974 : A. Panchanathan, Guide Book to Sarasvati
Mahal, [1984], Thanjavur.

Peterson, 1999a : Indira V. Peterson, « C. F. Schwartz and the
Education of King Serfoji Il and Vedanayaka Sastriar of Tanjore. An
Evaluation of the Sources », in D. Jeyaraj (éd.), Christian Fredrick
Schwartz. His Contributions to South India, Chennai, p. 74-96.

Peterson, 1999b : I. V. Peterson, « Science in the Tranquebar
Mission Curriculum : Natural Theology and Indian Responses », in
M. Bergunder (éd.), Missionsberichte aus Indien im 18. Jahrhundert : Ihre
Bedeutung fiir die europ m ische Geistesgeschichte und ihr
wissenschaftlicher Quellenwert fiir die Indienkunde, Halle, p. 175-219.
Peterson, 2003 : 1. V. Peterson, « Tanjore, Tranquebar and Halle :
European Science and German Missionary Education in the Lives of
Two Indian Intellectuals in the Early Nineteenth Century », in R. E.
Frykenberg (éd.), Christians and Missionaries in India : Cross-Cultural
Communications since 1500, Grand Rapids-Londres, p. 93-126.

Peterson [a paraitre] : I. V. Peterson, « Beyond Tanjore City Walls.
Serfoji II's Improvisations on Kingship in his 1820-1822 Pilgrimage



to Benares », communication lors de la Conférence sur 1'Asie du
Sud, « Kingship in a Changing World », Université du Wisconsin,
oct. 2002.

Potter, 2005 : Karl H. Potter, Bibliography of Indian Philosophies,
Seattle ; http://faculty.washington.edu/kpotter

Prabhakarasastri, 1914 : Veturi Prabhakara$astri (éd.), Ta n javiri
Andhra Rajula Caritra, Hyderabad ; rééd. 1984.

Purchas, 1625 : Samuel Purchas, « Hakluytus posthumus » or Purchas,
his Pilgrimes, containing a History of the World in Sea Voyages and Land
Travels by Englishmen and Others, 5 vol., Londres ; rééd. 20 vol.,
Glasgow, 1905-1907.

Raghavan, 1952 : V. Raghavan (éd.), Sahendra Vildsa, a Poem on the
Life of King Sahaji of Tanjore (1684-1710), of Sridhara Ve n ka t esa
(Ayyaval), Tanjore-Tiruchi.

Raghavan et al, 1949- : V. Raghavan, K. Kunjunni Raja,
C. S. Sundaram, N. Veezhinathan et N. Gangadharan, New Catalogus
catalogorum. An Alphabetical Register of Sanskrit and Allied Works and
Authors, vol. 1, éd. revue, 1968, Madras.

Sastri, 1933 : P. P. S. S astri, A Descriptive Catalogue of the Telugu
Manuscripts in the Tanjore Mahardja Serfoji’s Sarasvati Mahal Library ,
Waltair.

Sewell, 1932 : Robert Sewell, The Historical Inscriptions of Southern
India (Collected Till 1923) and Outlines of Political History, Madras ; rééd.
New Delhi, 1983.

Srinivasan, 1984 : N. Srinivasan, « Dipamba Mahatmyam [by
Ekar3ja] », The Journal of the Tanjore [Thanjavur] Maharaja Serfoji’s
Sarasvati Mahal Library, 33, p. 1-6, in Sanskrit appendix, I'édition suit
I'article en tamoul, « Kulavilakku Deepambal & Deepamba
Mahatmyam », Sanskrit, p. 1-18.

Ssst, 2003 : Saradambal Seva Samithi [ sic] Trust (éd.),
Namavandanam (2) (Sri Sridhara Venkate$arya Stutimanimala).
Published on the Occasion of the Opening of the Renovated Building of The
Ayyaval Mutt at Tiruvisaloor, Tamil Nadu, August 9, 2003, Chennai.
Subrahmanyam, 2001 : S. Subrahmanyam, Penumbral Visions. The
Making of Polities in Early Modern South India, Ann Arbor.
Subramanian, 1988 : K. R. Subramanian, The Maratha Rajas of Tanjore
[1928], New Delhi.

Subramanian et Venkataramaiya, 1989 : P. Subramanian et K. M.
Venkataramaiya, Tancai marattiya mannar moti avanat tamilakkamum
kurippuraiyum (traduction en tamoul des documents modi relatifs a
la cour de Thanjavur), 3 vol., Thanjavur.

Unni, 1995 : N. P. Unni, Nilakantha Dikshita, New Delhi.

Vasudeva, 2005 : Somadeva Vasudeva (éd.), Three Satires. Nilakantha,
Ksemendra and Bhallata, New York.

Venkatesam, 1927 : N. K. Venkatesam, « Govinda Deekshita : the
Minister of the Tanjore Nayak Kings », Journal of the Andhra Historical
Research Society, 2, p. 220-241.

Vriddhagirisan, 1942 : V. Vriddhagirisan, The Nayaks of Tanjore, éd.


http://faculty.washington.edu/kpotter/

C. S. Srinivasachariar, Annamalainagar ; rééd. New Delhi, 1995.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDESSS

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie

CIEMNCES des savoirs, des techniques

SOCIALES et des croyances
Phle D ent Mumdrigus méthodes et outils
Mahon de la Recherche #n & o1 Harraing

pour "gdition structurée

/

CRES UNIVIRSITE 08 CAlN

[/

DNU enssib’

s t ras b our g doole nationale supérieure

whird A ignces de nlarmaticn
et des biblothégues

ANivA
W[ J B,

fondation
maison des
sciences

de I'homme

c=Pr-L
(AR

Contre Alexandre-Koyré

Histoing dhisy scherisi 1 chest technicpes
LISE E50 LSS RES-MBBN

~milEd
ETUSELE 1
n

® CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

® DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	La naissance d’une culture littéraire régionale
	L’émergence d’un réseau
	L’installation d’une nouvelle dynastie à Thanjavur
	La fondation d’une communauté savante

	L’apport de Serfoji
	Bibliographie
	Nos partenaires


