Les spectres de |’érudition.
Un travail de bénédictin !

conference proceedings Spectres de |'érudition, 2018

ean-Francois Bert

« Le monde académique fonctionne tout a fait comme une
société archaique, dans la logique d’une orchestration sans
chef d’orchestre, le programme étant d’autant plus
invisible qu’il est incorporé. C’est ce qui fait le charme des
sociétés archaiques. [...] Et, dans un monde académique qui
fonctionne bien, 'essentiel est tacite, 'essentiel va sans
dire, est admis comme allant de soi. »

Pierre Bourdieu, « Le fonctionnement du champ

intellectuel », in Regards sociologiques, 17/18, 1999, p. 16.

« Létudiant est mis a I'’écart de la société, relégué sur un
campus. En méme temps qu’on I'exclut, on lui transmet un
savoir qui n’a aucun rapport direct avec les besoins et les
problémes du monde d’aujourd’hui. Cette exclusion est
renforcée par lorganisation, autour de I'étudiant, de
mécanismes sociaux fictifs, artificiels, d'une nature quasi
théatrale [...]. Enfin, I’étudiant se voit offrir une sorte de vie
récréative - une distraction, un amusement, une liberté qui
12 encore n’ont rien a voir avec la vie réelle [...]. En ce sens,
I'université, sans aucun doute, est assez peu différente des
systémes par lesquels, dans les sociétés dites primitives, les
jeunes gens sont tenus a I'écart du village pendant leur
adolescence et soumis a des rites d'initiation qui les isolent
et les privent de tout contact avec la vie réelle, active. »
Michel Foucault, « Conversation avec Michel Foucault »,
Dits et écrits, tome II, 1971, p. 185.

La question du rapport entre savoir(s) scientifique(s) et religion(s), en
particulier dans un contexte occidental, est abordée de maniere
classique au travers du cadre général du processus de sécularisation’.

Ce processus, sociologique et historique, vise a affirmer sous une forme

résolument continuiste un recul progressif, ou une profonde


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=91

transformation, de la sphére religieuse et de son influence sur

I'ensemble de la société, dont la production des savoirs?. Une pente
irréversible serait a I'ceuvre depuis au moins le xvi€ siécle. Ceux que

I'on appelait les « savants », les « lettrés », puis au xix® siecle les
« intellectuels », auraient peu a peu cessé d’étre « croyants », devenant
des « rationalistes », des « positivistes » et des « scientistes », voire,
pour les plus touchés d’entre eux par la question de la place des
raisonnements  spiritualistes dans lactivité savante, des

« matérialistes », des « agnostiques » ou des « athées ».

Cette lecture historique du processus de sécularisation a permis de
mettre I'accent sur I'existence d'un conflit irréductible entre ces deux
domaines. Conflit d’autant plus marqué qu’il s’organise et s’énonce au
travers de polémiques retentissantes, quil s’agisse du proces de
Galilée en 1633, de la premiere édition de L 'Origine des espéces de

Darwin en 1859 et du fameux débat d’Oxford qui s’ensuivit un an plus
3

tard, ou encore de I’émergence de la psychanalyse freudienne”.
C’est oublier que cest également au travers de l'argument de la
sécularisation qu'une seconde série de travaux se développa comme
réponse a l'hypothese précédente. Ces analyses, historiques et
sociologiques, ont voulu démontré la profonde résistance des

structures religieuses dans la modernité, y compris, et peut-étre

surtout, dans la question de la production des savoirs scientifiques®. La
religion n’a pas été un frein au développement des sciences et de la
technologie et si cela a été le cas, c’est uniquement son dogmatisme et
son autoritarisme qu’il conviendrait d’incriminer. Le livre d’Amos
Funkenstein, Théologie et Imagination scientifique est de loin la meilleure

illustration de cette tendance. LChistorien précise comment, au détour

duxvi® et xvii® siécle, les anciennes préoccupations théologiques se
formulent en termes de science profane, mais aussi comment les
nouveaux enjeux scientifiques s’expriment encore au travers de
termes ou de réflexions théologiques plus anciennes, et ce au moins
jusqu’a Kant, dont la philosophie vient totalement ruiner les fonctions
méthodologiques du concept de Dieu dans toute entreprise de
compréhension de la nature. Funkenstein n’a aucun doute, c’est en
partant d’interrogations profondément théologiques - comme la
toute-puissance divine, la providence, ou encore I'infinitude... - que la
science moderne a pu jeter certaines de ses fondations les plus

importantes.

C’est encore en recourant a 'hypothése de la sécularisation qu’une
troisieme série de travaux aborde la compréhension du rapport
sciences/religions mais cette fois-ci de maniére bien plus ambigué,

voire dangereuse. Ces recherches tentent en effet de valoriser tout ce



qui, d'une maniere ou d’'une autre, serait la marque d’'un accord ou

d’'une concordance entre ces deux domaines qui, historiquement et

épistémologiquement, s’opposent termes a termes’. Cette
convergence s’appuie, philosophiquement, sur l'idée d’'une méme
unité de la pensée ainsi que sur une intention identique qui, tant pour

la religion que pour la science, serait de rendre intelligible le monde®.
Des travaux qui, tout en gommant lexistence de profondes
divergences, voire de conflits, nous invitent a repenser I'ancienne
théologie naturelle ainsi que Iimportante littérature physico-

théologique qui depuis le xviii® siécle permet de considérer le monde
comme le lieu de manifestation de Dieu alors compris comme son

principe ordonnateur.

Peut-on sortir de ce cadre général - bien trop général - du processus
de sécularisation ? Peut-on aller au-dela de ces différentes
perspectives que nous venons rapidement d’évoquer : I'inexorable
déclin de l'influence religieuse sur la production des savoirs savants, la
démonstration d'une profonde « résistance » des structures
religieuses, ou I'existence d'une profonde concordance entre ces deux
domaines 7 N’est-il pas possible d’approcher autrement la maniére
dont les croyances, valeurs ou doctrines religieuses ont affecté, et

continuent encore d’affecter, mais de facon différenciée, les domaines

du savoir et de la connaissance’ ?

Cest a cette difficile question que le sociologue Emile Durkheim
s’attaque dans son Evolution pédagogique en France aprés avoir mis en
place un premier grand récit sociologique de la laicisation des sociétés
modernes en montrant comment les pensées, les pratiques et les
institutions de types religieuses ont perdu une part de leur influence
du fait d'un profond processus de différenciation social. Publié de
maniére posthume en 1938, cet ouvrage reprend une série de cours

donnés par le sociologue au début du xx€ siecle devant les futurs
professeurs de lycée. Durkheim y insiste longuement sur le fait que la
maniére dont I'éducation scolaire et universitaire francaise pense
I'acquisition du savoir et de la connaissance se situe historiquement et
sociologiquement a la croisée du monde profane et du monde
religieux. En détaillant I'histoire des institutions scolaires depuis le
Haut Moyen Age, Durkheim ne tarit pas d’éloges sur les Bénédictins

qui « contribuérent plus que tout autre au réveil des études® ». Il
glorifie également la figure du moine, cet instituteur de I'Europe

jusqu’au xii® siécle qui inaugure une profonde rupture sociale dans



I'apprentissage et la transmission des savoirs, en particulier avec
I'essor des villes, la circulation accrue des textes et le renforcement de
I'Etat.

Durkheim n’est certes pas le premier a relever 'importance de cette
matrice religieuse de I'érudition francaise. Ce qui le distingue des
autres, et ce qui rend ce livre important dans notre tentative de
théorisation, c’est sa maniere de vouloir complexifier 'importance de
la matrice religieuse dans le développement des pratiques érudites en
montrant de quelle fagon I'école et 'université sont parvenues a la fois
a s’abstraire de cette matrice mais tout en conservant et en
reconduisant dans son organisation, sa structure ou son imaginaire,
des traits spécifiquement religieux. Trois traits sont pour Durkheim
plus particulierement importants. Le premier est I'impossibilité pour
les individus d’acquérir de la connaissance et du savoir en dehors d’'un
environnement institutionnel et physique qui, comme le milieu sacré,
possédent ses regles propres, en tout cas des régles différentes de
celles suivies par le reste de la cité « séculiere ». Un espace, en outre,
qui n'est fréquenté, a ses débuts, que par ceux qui ont de quoi
échapper a l'utilitarisme de I'activité quotidienne. Le second trait qui
pour le sociologue fait entiérement partie de cette matrice religieuse
de lérudition et qui se retrouve reconduit dans les structures
d’éducation séculiére est le fait que la connaissance doit s’acquérir

avec lenteur, patience, par étapes successives, par exercices répétés ou

corps et I'esprit sont parfois entiérement mobilisés®. Enseigner n’est
pas seulement empiler ou inculquer des savoirs vides de sens. 1l s’agit
surtout de préparer 1'éleve a la vie en l'instituant comme un sujet dont
les valeurs, la morale et les croyances doivent étre adaptées au monde
dans lequel il vivra, en I'occurrence pour le monde médiéval, une
société résolument chrétienne. Le dernier élément qui participe pour
Durkheim de cette matrice religieuse est le fait que I'éducation repose
depuis les premiers temps de 'époque chrétienne sur une relation
profondément duale : celle du maitre et du disciple. Cette relation,
hiérarchique, est profondément formatrice car comme l'indique le
sociologue : « Le contact entre les éleves et le maitre était de tous les
instants, c’est, en effet, cette permanence des relations qui caractérise
le convict, cette premiére forme de I'internat. Or, cette concentration
de l'enseignement constitue une innovation capitale qui témoigne
d’'un changement profond intervenu dans la conception qu'on se

faisait de la nature et du rdle de la culture intellectuelle'®, »

Les intuitions de Durkheim doivent nous encourager a envisager la
multiplicité des processus qui rapprochent ou qui éloignent
I’érudition « religieuse » de I'érudition « savante », et qui, en fonction

des moments, peuvent étre de coagulation, d’appui, de renforcement

réciproque, ou au contraire d’exclusion pure et simple*!.

D’autres auteurs, venant d’horizons disciplinaires et épistémologiques

divers, comme ce fut le cas d’Alexandre Koyré dans ses séminaires de



'EPHE au début des années 1930, ont aussi cherché a complexifier la
compréhension que nous avons de ces rapports. Tout en reconnaissant
une différence fondamentale entre la religion, qu’il envisage comme
un ensemble de croyances et de doctrines portées par une
organisation plus ou moins centralisée, et les recherches scientifiques,
dont le but est de cerner des phénomeénes observables par des moyens
qui refusent tout appel a une quelconque cause surnaturelle, Koyré
précise comment I'idée d’infinité de 'espace a d’abord été comprise,
durant I'époque moderne, comme un corollaire de I'idée d'infinité de
Dieu'%. Proximité, croisement, coagulation, corrélation... c’est une
tentative que Robert Merton a également cherché a mettre en place
dans le cadre de sa thése sur le puritanisme. En voulant expliquer

I'intérét grandissant de 1'élite anglaise du xvii® siécle pour la science et
la technique, et comment ce choix a pour effet de la détourner

d’autres spheres d’activité qu’elle prisait auparavant, tels les arts,

I'armée et surtout la religion13, Merton abandonne la lecture

réductionniste qui n’aurait fait que souligner I'état des rapports de
production de la société anglaise pour au contraire essayer d’énoncer
une corrélation - des proximités - entre le puritanisme et la science. A
I'image de Robert Boyle, tous les grands héros de cette nouvelle
science expérimentale étaient imprégnés par les valeurs de 1’éthique

protestante'?, Tous étaient en quéte des Lois de la régularité du
monde physique. Tous ont pour cela cherché a intensifier leur
observation de la nature, glorifiant au passage I'ceuvre de Dieu. Plus
récemment, c’est grice aux travaux de 'historien Bruno Neveu que de
nouvelles coagulations complexes entre I’érudition religieuse et
I"érudition savante ont pu voir le jour. En travaillant sur les méthodes
de Térudition gallicane, Neveu montre comment celles-ci se sont
poursuivies en Allemagne et enFrance bien aprés la révolution
de 1789. Plus encore que de simplement modifier la chronologie du
probléme, Neveu montre comment ces méthodes ont en fait été pillées
par les adversaires directs de la religion dans le but de contribuer a
« ébranler » et a préparer, précise I'historien : « une clarification dans
les rapports entre deux ordres de nature différentes, amenés a

reconnaitre peu a peu leur indépendance réciproque ?*°

». La critique
de I'érudition religieuse, si I'on suit Neveu, aurait donc pour origine un
réemploi et un retournement explicite de certaines de ces techniques

les plus éculées.

Ces quelques hypotheses suggestives se conjuguent toutes dans I'idée
d’« archéologie religieuse » que Michel de Certeau élabora dans un
chapitre célébre de son Ecriture de [histoire. Il s’agissait alors pour

I'historien de saisir comment la religion, au détour du xvii® et xviii

€ siécle, tout en perdant son rdle antérieur d’ordonnancement des

conduites, continuait a subsister dans la modernité comme un
« réservoir » de pratiques sociales, en particulier pour le pouvoir

politique qui, « au besoin », pouvait décider de s’en servir afin



d’atteindre certains objectifs précis, dont la cohésion sociale, ou

encore 'unité nationale'®,

Si ces pages de de Certeau questionnent les liens complexes entre
politique et religion, elles nous sont aussi particulierement utiles pour
essayer de repenser ceux qui se développent entre une érudition de
type religieuse et une érudition scientifique. Il deviendrait possible,
par exemple, de saisir comment se perpétue, y compris dans un
domaine aussi fortement sécularisé que celui de la science, ce
« spectre » de I'érudition religieuse sous forme d’un imaginaire, de
valeurs mais aussi de pratiques. Il deviendrait possible, également, de
se demander pourquoi certaines pratiques érudites, fonciérement
religieuses, ont finit par s'imposer dans I'espace savant tout en se
jouant, en méme temps, de leur origine religieuse pour obtenir, par
exemple, un surcroit de 1égitimité. Il deviendrait envisageable, encore,
de se demander quelle est la place motivationnelle des croyances

religieuses pour les premiers hommes de science!’. 1l suffit de penser
ici a la maniere plus que subtile dont Charles Darwin répond dans son
Origine des espéces (1859) a la Théologie naturelle (1802) du Pasteur

William Paley, livre alors en vogue chez la plupart des naturalistes au

point d’accompagner Darwin pendant son voyage autour du monde,
Dans ce sillon archéologique ouvert par de Certeau, il devient surtout
possible de se demander pourquoi nous continuons encore de nous
tourner vers un lexique religieux des lors qu'il s’agit d’explorer et
d’analyser les structures de nos institutions savantes. Pourquoi
construisons-nous des universités ou des institutions de savoir,
comme des bibliotheques, en cherchant explicitement a perpétuer le
modele classique du cloitre ou du scriptorium médiéval, essayant de

réaliser architecturalement I'idée éculée depuis au moins Einstein que
19

'université serait un « temple » de la science™".
Alors que Durkheim nous permet de réfléchir a la complexité
historique du processus de laicisation qui touche les sociétés
occidentales, en particulier concernant les institutions de savoir,
I'archéologie religieuse dede Certeau nous donne loccasion
d’explorer de nouveaux points de passage qui jusque 1a ont été
délaissés tant par les historiens spécialistes des savoirs savants que
par les historiens des religions. Pensons, par exemple, au cas de I'Ecole
des chartes, fondée en 1821, dont I'ambition était a l'origine de
renouveler les méthodes historiographiques tout en poursuivant le
travail des Bénédictins, appliqués a lire les manuscrits, a les dater et a
les expertiser pour exclure les faux des corpus de la théologie. Comme
le précisa Duby : « I'Ecole des chartes avait recueilli I'héritage de ces

pionniers de I'érudition’’. » Dans le méme ordre d’idée, il y aurait

comme un autre point de passage a explorer ce qui relie, ou non, les



II.

bibliotheques monastiques et les premieres bibliotheques séculieres,
fondées au moment de la création des universités. Outre la question
du classement et de la disposition des ouvrages, est-il possible de
repérer des coprésences d'ouvrages, d’identiques éléments
architecturaux ou de décor, de mobilier, de technique de rangement
et de classification, et pourquoi pas de similaires manipulations

d’ouvrages®! ? On pourrait enfin décider de suivre des trajectoires de
personnes ayant joué un réle de passeur entre ces deux pratiques
d’érudition. Pensons au cas du jésuite italien Roberto Busa qui,
en 1949, entama un fastidieux travail de transcription de la Somme
théologique de saint Thomas d’Aquin sur support informatique en
« codant » par perforation chacun des mots de I'ceuvre, posant ainsi
les fondations d’une nouvelle approche des sources textuelles.
Lentreprise exégétique mais aussi technique de Busa prit une toute
autre envergure suite a un partenariat avec IBM qui, comme le

rappelle Pierre Mounier, lui a permis d’« établir un jeu de 13 millions

de fiches?? », le faisant alors pleinement rentrer dans le monde des
grands nombres et de leur gestion.

Il est possible d’analyser la matrice religieuse de I’érudition moderne
au travers des nombreuses représentations, produites a la

Renaissance, qui mettent en scéne la figure archétypale de saint
Jéréme. La peinture d’Antonello da Messina (1460)*%, la gravure
d’Albrecht Diirer (1514)?%, la version peinte par Le Caravage (1606)2°

ou encore le Saint Jéréme étudiant du Greco (1600-14) 2° présentent un
Jéroéme assis en plein travail de traduction, de correction, d’écriture ou
de lecture. Les grands attributs de ’érudition religieuse sont présents,

et en premier, dans les livres qui sont souvent figurés de maniere

envahissante?’. Le stylet est dans la main, parfois dans les deux mains
du Saint, comme dans cette représentation de Jérdme dans le
scriptorium du Maitre de Parral (1480-1490. Museo Lazaro Galdiano)?%.
La main surplombe le livre ouvert. C’est a chaque fois I'image d’'un
Saint érudit, a 'ouvrage, qui est donné a voir. Un saint penché sur son

pupitre, opérant un travail ardu qui ne peut que relever dune

médiation hautement spéculative, a la limite de I'ascese?’. Cette pose,
depuis devenue classique, permet encore d’'immortaliser certains de
nos érudits les plus célebres, que ce soit le philosophe Michel Foucault
assis a son bureau, caché par un empilement de dossiers, le linguiste
Georges Dumézil accoudé a ses paperasses et ses piles de livres, ou
encore le psychologue Jean Piaget assis dans son bureau-caverne de
Geneve.

Ces nombreuses représentations sont loin d’étre 'unique moyen a

notre disposition pour qualifier les divers éléments qui composent ce



spectre religieux de ’érudition. Lexploration du lexique utilisé tant
par les savants eux-mémes que par ceux qui cherchent a observer et
comprendre le fonctionnement, les valeurs, ou encore les pratiques
constitutives de la science moderne, constitue un autre moyen
d’accéder a cet imaginaire qui reconduit certains topoi religieux. Les
mots ne font pas que trahir le réle important joué par cette matrice
dans les mondes savants, ils nous donnent a voir aussi le fait que les
lignes d’opposition classiquement utilisées pour séparer ces deux
domaines sont le résultat de jeux subtils, entre subversions et

accommodements, réélaborations constantes®’, amplifications, et

parfois métissages étonnants.

Deux voies d’analyse sont envisageables. La premiere est de suivre
celle inaugurée par Gérald Holton avec son hypothese des themata qui
sont ces grandes représentations mentales sous-jacentes au processus

de production d’une théorie de type scientifique®'. En poursuivant son
approche, il serait sans doute possible de déterminer la place que
jouent les croyances religieuses dans les grands présupposés
philosophiques, transmis par 1’éducation, la culture, ou encore les
représentations traditionnelles. Plus encore, il permettrait de voir
comment les themata « religieux » sont parfois activement mobilisés
par les savants pour produire un raisonnement de type scientifique.
Une approche qui permettrait de répondre a une interrogation
persistante dans I'histoire des sciences : I'appartenance a une religion

détermine-t-elle une spécificité d’approche, permet-elle d’expliquer le

développement d’un certain style de raisonnement®? ? 1l est aussi
possible, comme I'ambitionna [historienne Frangoise Waquet, de
suivre les traces de cet imaginaire religieux dans les genres dits

« mineurs » de la littérature savante que sont les nécrologies, les
hommages et les mélanges®>, ou encore les autobiographies qui

fleurissent au détour du xviii® et du xix® siecle. Ses fameuses « égo-
histoires » rédigées par plusieurs historiens de renom sur la demande
d e Pierre Nora en 1987 offriraient sans conteste des perspectives
passionnantes. Entre réflexion sur la réflexivité, parcours intellectuel
et récit de vie, ces égo-histoires visant a faire de la « vie » de
I'historien un matériau comme les autres nous révelent combien
'activité d’historien est pleinement dépendante d’enracinements
biographiques et psychologiques, mais également religieux. Pierre

Chaunu ne fait aucun mysteére de son « itinéraire spirituel** » qu'’il
juge indispensable pour comprendre le choix de ses objets historiques.
Philippe Ariés semble suggérer que « la création historique est un
phénomene de nature religieuse », impliquant de renoncer aux
principes de la connaissance objective et au respect de la réflexion

critique®. Jacques Le Goff, pour sa part, reviendra longuement dans
son récit sur le contraste qui existait, durant son enfance, entre sa
mere, « la chrétienne du christianisme de la peur », et son pére,

« lanticlérical », qui vécut « dans la détestation d'une Eglise



antisémite>® ». Une opposition structurante 2 laquelle il fait remonter
son choix de ne pas vouloir approcher la question religieuse au travers
de la théologie médiévale, mais bien a partir de la sensibilité des gens
envers les rites et les pratiques religieuses. Comme pour Michelle
Perrot, la Bible était chez lui « un livre de chevet », « un livre

fondateur®” » | Dans quelques cas, 'appartenance a une religion se
révele étre un fait encore bien plus capital. C’est le cas de René
Rémond qui précise qu'elle n’a pas seulement eu « une influence
décisive sur sa formation » mais aussi sur sa conception philosophique

- et donc historique - de I'homme en général®®. Ajoutons encore a ce
premier groupe de récits les propos tenus par Paul Veyne qui évoque

dans ses mémoires le « monastére laic de la rue d’'Ulm>? », ou ceux du
médiéviste Georges Duby qui eut, on le sait, un rapport difficile avec
cet exercice de I|égo-histoire, prévenant son lecteur qu'il

« n'exhiberait » dans son récit qu'une part de lui-méme, a savoir « I

ego-faber “° ». Au détour d’une simple phrase, alors qu’il évoque son
travail d’historien dans les archives durant la rédaction de sa theése,

Duby opere un rapprochement pour le moins étonnant entre ses

pratiques d’historien et celles des moines bénédictins du xvii® siecle.

Comme eux, pour travailler sur les documents d’archives, 'historien

n’aurait besoin que d’« une plume, une loupe, des fiches*! ».

A relire ces différents récits avec cet ceil attentif envers la mise en
scéne de la religiosité, on pourrait en conclure, sans doute un peu trop
rapidement, que la mobilisation par les acteurs, historiens ou autres,
de la référence religieuse tient surtout a des événements qui jalonnent
un parcours de vie, quil s'agisse de la fréquentation, enfant, d’'un
séminaire ou d’un college jésuite ; de la connaissance d’'un prétre qui a
pu jouer un temps un rdle de « maitre » ; ou, plus simplement encore,
de I'appartenance a une famille ou a un milieu fortement croyant. 11
est donc important de dépasser ces « accidents » biographiques pour
essayer d’engager une véritable plongée, historique et comparative,
dans la diversité des métaphores employées pour évoquer le travail
quotidien de I'érudition et de la production du savoir. Rappelons
quelques éléments significatifs.

En 1936, lorsque le slaviste Paul Boyer se remémore, apres la mort du
linguiste Antoine Meillet, le travail de ce « moine laic », « levé dés cing
heures, plus t6t parfois, et constamment debout », I'expression

« travail de bénédictin » lui semble particuliérement adéquat*?. Cette
référence est un habile moyen de souligner le travail zélé, quasi
sacerdotal, ascétique certainement aussi, du linguiste qui s’est

appliqué sans faille a suivre et a prouver ses grandes hypothéses



concernant I'histoire sociale de la langue. Quelques années plus tard,
c’est un autre linguiste, indo-européaniste, Georges Dumézil, qui
mobilise lui aussi une importante figure religieuse, celle du moine
copiste, pour qualifier sa pratique de recherche. Cette référence
puisée dans les premiers temps du christianisme 'amene a souligner la
place importante jouée dans son activité quotidienne par la pratique
de la copie, du moins avant I'irruption des techniques mécaniques de
duplication (du papier carbone et de la photocopie) au milieu des
années 1960. Se dire moine copiste est aussi un moyen de signifier le
rapport particulier qui lie le savant aux livres. Des livres que I'on
apprend par cceur en les recopiant, que I'on imite dans ses propres
écrits, que l'on ne cesse de commenter, de recommencer ou de

poursuivre*>. Mais la figure du scribe lui permet aussi de mettre en
avant différentes qualités. Outre la persévérance et le sacrifice de soi
que l'on retrouve dans I'imaginaire porté par la figure précédente du
bénédictin (mais pensons aussi a 'humilité, la patience, la fidélité ou
encore la modestie, qui sont autant de remparts contre la vanité et le
péché d’orgueil44), le scribe introduit dans I'imaginaire savant celle de
I'expertise qui se manifeste, en particulier, au travers du geste

complexe de la correction ( emendatio)*>. D’autres figures du méme
genre peuplent les récits savants. On peut trouver encore celle du
gyrovaque, cet itinérant solitaire, qui vit dans l'errance, passe de
monastére en monastere. Le gyrovaque nous rappelle que 'acquisition
des savoirs ne se fait pas sans difficultés. Le savoir ne s’acquiert
qu’apres une longue pérégrination, comme celle qu’expérimentent les

étudiants des premieres universités européennes, allant de Bologne a
Padoue, de Paris a Montpellier “¢, On apprend en suivant un chemin,

un méandre, des routes sinueuses et parfois des impasses*’. C’est en
mobilisant une autre figure de I’érudition religieuse qu’il sera possible
de dénigrer une certaine tendance de la réflexion intellectuelle ou

savante. A partir duxviii ¢ siécle, dire d’'un savant qu’il est un
« jésuite » est alors le plus slr moyen de le transformer en un
hypocrite, un retors, ou un calomniateur qui ne sait qu'utiliser des
jeux de mots et le beau style pour emporter 'adhésion de ses lecteurs

et auditeurs?®, Le jésuitisme est cette qualité qui pousse un auditoire 3
penser et agir contre sa volonté. C’est une habile tournure d’esprit qui
se fonde sur des techniques rhétoriques éprouvées et qui ne vise pas a

ouvrir I'intellect, mais bien plutbt a le réduire et a « emprisonner »
49

toute réflexion, toute science™’.

Comme I'a justement remarqué Waquet °°, la matrice religieuse de
I'érudition va aussi permettre de mettre l'accent sur des types de
rapports qui traversent nos mondes académiques, en premier celui
entrevu par Durkheim dans son ouvrage de 1938 entre le maitre et le
disciple. Tout commence pour le sociologue par la « foi » en son
maitre, ou au moins dans son travail. Sans cela, rien n’est envisageable

I C’est ce que Durkheim rappelle a I'historien et archéologue Henri



Hubert en évoquant, dans une lettre datée de 1898, le possible
recrutement de nouveaux collaborateurs pour la jeune équipe delL
'Année sociologique. Pour pouvoir en faire partie, insiste Durkheim, il
faut : « une foi commune et une grande confiance mutuelle ». C’est
malheureusement tout ce que ne possede pas le jeune géographe
Emmanuel De Martonne que Durkheim décide finalement de ne pas
intégrer a I'équipe : « S'il ne croit pas, il vaut mieux qu’il s’abstienne,
or quand je I'ai vu, il navait pas la foi>! ». Il n’est pas rare que ces
étranges métaphores religieuses servent aussi a rendre palpables des

jeux parfois encore subtils de positionnements. Parler d’un tel comme

d'un « prophéte®? », c’est souligner - souvent perfidement - son
profond désir de se poser en chef de file d'une discipline, d’établir sa
propre méthode, ou encore de légitimer ses propres mots-concepts
devant un auditoire qu’il espére « recueilli ». Qualifier un autre
d’« hérétique », c’est au contraire rendre manifeste son éloignement,

tant théorique que méthodologique, aux codes de sa propre discipline.
Surnommer un autre de « clerc®® », c’est remarquer ses nombreux

efforts, souvent vains, pour défendre sa « chapelle®* ». On peut encore
ajouter a ce premier panel tous ceux dont on prend les mots soit pour

des « oracles »°°, soit pour des « paroles d’évangiles®® ». L es désaccords
entre savants, aussi, en tout cas lorsqu'ils se disent, font appel a ce spectre de

Iérudition religieuse. On lance un « anatheme » pour interdire de fréquenter,

de citer, ou méme de lire 7 .

Notons, par ailleurs, la tres faible place laissée aux femmes dans cet
imaginaire religieux de l’érudition. Une absence qui a pu étre
interprétée comme une conséquence directe de la cléricalisation de la
culture occidentale auMoyen Age. Lattitude de rejet des clercs
chrétiens détenteurs du savoir envers les femmes aurait fini par

imprégner subtilement les organisations académiques a travers la

Réforme, mais aussi apreés la laicisation de I'apprentissage®®. Cette
lecture du savoir féminin évolue. De nombreuses analyses tentent
désormais de préciser, pour le Moyen Age, le rapport des femmes - en
particulier des religieuses - avec I'écrit et 'apprentissage de la lecture.
Il semble néanmoins certain que I'avénement de l'université - lieu de
savoir essentiellement masculin - est a I'origine d’'une différence de

reconnaissance entre le savoir féminin et le savoir masculin, et en

premier une différence en terme d’autorité>’.

Linstitutionnalisation de nouvelles disciplines universitaires, comme

I'indologie, I'ethnologie ou encore la linguistique comparée sera, des

la seconde moitié du xix® siécle, un facteur d’évolution de ce lexique
vers un imaginaire moins ethno-centré et donc moins christo-centré.
C'est le cas, par exemple, de 'emploi du terme magico-religieux de
« mana » quHenri Hubert, proche de Marcel Mauss et d’Emile
Durkheim, mobilise en en faisant un synonyme de charisme. Avec ce

terme, I'historien maugrée contre le rituel inutile des congres auquel



il ne souhaite pas se plier. « Je devrais y aller », écrit-il a2 Mauss, « bien

que je considére comme du temps perdu le temps qu'on passe a

parloter dans ces congres. Les nouvelles qu'on y annoncerait, je les

connais. Le mana que j'y gagnerais, je n’y tiens pas®® [...]. » D’autres
métissages du méme genre mériteraient une attention particuliére.
Pensons a la maniere dont le terme de « mandarin », que nous relions

faussement a une pratique religieuse alors qu’il s’agit en fait d'une

création administrative®!, sert, au moins depuis la publication par
Simone de Beauvoir d es Mandarins en 1954, a stigmatiser certains abus
d’autorité. Les célebres slogans de mai 1968 « Merde au mandarin » ou
« Le mandarin est en vous » étaient une maniére de prémunir chaque
enseignant, mais finalement quiconque souhaiterait se distinguer par
son savoir, devant le penchant mandarinal de l'autoritarisme et
surtout du conservatisme. Le terme de « guru », qui recouvre en Inde
la fonction d’« enseignant », de « précepteur », de « maitre », ou
d’initiateur d’'une école de pensée autoproclamée ou traditionnelle, va
lui aussi connaitre un usage important, en premier dans le domaine
des indologues. Comme 1I'a bien repéré Waquet, le terme sera utilisé
par Jean Filliozat, Abel Bergaigne, Marcel Mauss ou encore Sylvain

Lévi %2, Mais on le retrouve aussi dans la sociologie d’Howard Becker

qui, avec, cherche a analyser le rapport au savoir de celui qui « vous

dit ce que vous avez besoin de savoir le moment voulu® ». Le « griot »,
lui, connait un usage similaire chez les africanistes. Alors que le griot
est celui qui détient une connaissance des choses d’origine magique ou
initiatique, le terme est mobilisée pour qualifier le rapport de certains
ethnologues, comme Jean Rouch, Marcel Griaule ou Michel Leiris, avec
leur objet d’études. Il sert, plus particuliérement, a signifier la maniére
différente que ces trois ethnologues ont eue de rendre compte des
récits entendus au cours de leurs observations de terrain. Sous la

plume de Léopold Senghor, dans Comme les lamantins vont boire a la

source **, la figure du griot, dont une partie de la légitimité procede de
son savoir-faire oral et de sa capacité a mélanger des récits chantés,
récités, ou psalmodiés, deviendra une figure savante de plein droit,

mémoire a la fois d'un peuple, et en méme temps symbole

d’authenticité et d’africanité.

Nous n’en finissons pas de reconduire dans nos mots et nos
expressions cette matrice religieuse du savoir et de I'érudition, y
compris lorsqu’il s’agit de rendre compte du fonctionnement ou du
mécanisme des organisations académiques. Employée par le
sociologue américain Robert Merton en référence directe a une phrase

de I'Evangile®, I'« effet Matthieu®® » est une maniére habile de
désigner les mécanismes par lesquels les plus favorisés tendent a
accroitre leur avantage sur les autres. Comment les scientifiques, mais
aussi les universités les plus reconnues, arrivent-ils a entretenir leur

domination sur le monde de la recherche ? On peut évoquer aussi la



III.

maniere dont Pierre Bourdieu, dans sonHomo Academicus, en
poursuivant '’hypothése deL ’Evolution pédagogique en France de
Durkheim, débusque les dispositifs par lesquels un professeur-
chercheur cherche a accumuler un capital d’autorité spécifique,
comme en décidant de participer a des congres et a des colloques que

le sociologue compare a des « rites » et des « cérémonies » qui ne sont

13 que pour accentuer une réputation®”. La notion de tradition,
présente elle aussi dans le lexique bourdieusien, connait depuis peu un
certain regain d'intérét chez les spécialistes de Thistoire des
disciplines. Le terme permet de souligner limportance des
communautés savantes, mais surtout les jeux d’influences et les

rivalités qui existent entre ces communautés et des « traditions »

savantes souvent antagonistes68.

Vouloir analyser cet imaginaire n’est cependant qu’une des faces de
I'archéologie religieuse au sens ou I'entendait de Certeau. Celle-ci n’est
pas qu'une analyse des discours mais se veut aussi une description des
« faire ». Plus encore, de I'articulation entre ces deux niveaux. Il s’agit
de saisir « des systemes distincts et combinés », en d’autres termes :

« des pratiques et des idéologies s’articulant dans un cas particulier »
69

C’est sans doute ce que nous permet Duby. Replacée dans son contexte,
I'incise du médiéviste sur ses pratiques d’historiens peut se lire,

justement, comme une profonde réserve envers l'informatisation

grandissante qui touche alors de plein fouet la recherche historique’®
- un point sur lequel Duby reviendra d’ailleurs. Mais il est aussi
possible de lire cette phrase comme le signe que cette matrice
religieuse de l’érudition moderne s’exprime aussi au travers de

pratiques disciplinaires, y compris des gestes routiniers comme le fait

de se rendre aux archives pour un historien’!, Une investigation
historique s’'impose 1a encore. Elle aurait pour fonction de saisir
comment certaines de nos pratiques savantes, surtout des pratiques
de lecture et d'écriture, se sont développées, formalisées, et
institutionnalisées dans un « environnement » religieux, avant de

s'inscrire durablement dans les habitudes des disciplines savantes
72

modernes et/ou contemporaines’“.
Concernant I'écriture savante - que I'on peut définir, dans un sens
large, comme un type d’écrit relevant d’un professionnel dont
I'ambition est a la fois de revendiquer son appartenance a un réseau
constitué et d’obtenir de ce réseau une certaine forme de 1égitimité et
de reconnaissance - les hypotheses anthropologiques de Jack Goody
établissent depuis longtemps I'existence d'un lien fort entre le



développement de ce type d’écrit et celui des religions du livre qui ont
mis en place différents moyens sous forme d'infrastructures
spécifiques pour entourer la pratique de l'écrit, qu’il s’agisse de
batiments ( scriptorium, madrassa) ou de personnels qualifiés. Elles ont

surtout associé a cette compétence particuliere de I'écrit des dotations

économiques, du prestige, et de linfluence’?

. Aux yeux de
I'anthropologue, le développement de '« art » religieux de I'écrit a fini
par imposer un mode particulier d’organisation des savoirs, de

nouvelles méthodes interprétatives, mais surtout, et comme I'avait

pressenti Foucault 74, l'instauration de nouveaux modes d’acces,
souvent restrictifs, aux savoirs. Le sociologue des sciences Edgar Zilsel,
lui aussi, tout en analysant le rapport des érudits aux textes a
rapidement percu a l'oeuvre - et ce quelle que soit la tradition
religieuse  d’appartenance - lexistence d'une rationalité
scolastique identique qu’il exprime ainsi : « Brahmanes en Inde,
théologiens bouddhistes au Japon, scolastiques médiévaux arabes et
catholiques : tous se conforment a leurs méthodes a un degré inout.
Les talmudistes juifs procédaient de la méme manieére [...]. Tenus au
respect des autorités, ils privilégiaient les citations et exprimaient

leurs opinions sous la forme dominante de commentaires et de

7> ». A en croire Zilsel, la pratique du commentaire et

compilations
celle de la compilation seraient deux modes d’écrits propres aux
mondes religieux qui se sont retrouvés projetés et légitimés dans les
mondes académiques sécularisés. Une hypothese suggestive qui
demanderait encore a étre enrichie par une observation de la
complexité et de la densité de ces écritures dites savantes, des gestes
d’écritures, de I'usage de certains supports, mais aussi de la maitrise
graphique que l'on peut acquérir dans ce type de rationalité
scolastique. Une maitrise qui, par ailleurs, demanderait a étre
contextualisée, d'un c6té, avec les autres « spécialistes » de I'écrit
(copistes, notaires, écrivains, fonctionnaires...) qui opérent dans la

méme culture graphique et, de l'autre, dans le cadre plus vaste des

pratiques d’écrits dits « ordinaires’® ». Clest de cette maniére

qu’'Anthony Grafton interrogea le travail érudit de mise en page de
Pierre Bayle pour I'édition de son dictionnaire. Un travail d’annotation
marginale qui visait a référencer, commenter et au besoin corriger
I'ensemble des éléments présentés sur la page. Comme l'indique
Grafton, ce travail de Bayle s’origine en fait dans trois traditions
graphiques différentes qui ont finit par s’accorder. En premier, on
retrouve la pratique de la compilation propre aux premiers
encyclopédistes antique, a 'exemple de Pline I’Ancien. En second,
Grafton note l'influence de la pratique du commentaire et de la glose
des érudits humanistes. Enfin, et peut-étre surtout, '’érudition de
Bayle puise aux pratiques proprement ecclésiastique qui s’ancre pour
une bonne part dans la maniere dont Eusebe, pour rédiger son Histoire

ecclésiastique, fonde un systeme argumentatif complexe qui articule des

documents officiels, des témoignages et des archives’’.



Peut-on aller plus loin et, par exemple, voir comment la pratique des
lieux communs constituerait, elle aussi, un objet d’étude permettant
de repérer certains points de passage entre « rationalité scolastique »
et « rationalité scientifique » ? Ces collections de citations, le plus
souvent en latin et méthodiquement organisées par entrées, viennent
prendre la place des Florilegia duMoyen Age, 'outil de base du
prédicateur qui se concentrait alors sur la Bible et les Péres de I'Eglise

78, A partir du xvii® siécle, cette pratique des lieux communs occupera
une place centrale dans les méthodes d’enseignement. Les choix
d’extraits évoluent progressivement et on a pu noter tant une
diminution des citations ayant un rapport direct avec une dimension
strictement spirituelle qu'une augmentation d’extraits servant a
'acquisition d’'un savoir (technique ou pratique). Le lieu commun
deviendra un instrument essentiel au travail érudit, a la fois parce qu’il
donne au savant un acces plus rapide aux textes a partir desquels il
décide de fonder sa réflexion, mais aussi parce qu'’il oblige le savant a
développer des techniques documentaires spécifiques que l'on va
retrouver, pour certaines d’entre elles, a la base des catalogues
méthodiques et de la plupart des indexations modernes. 1l est possible
de faire une analyse similaire pour la pratique de la mise en fiche qui

prend de l'ampleur, en France, durant laseconde moitié du xviii

€ siécle, avec le travail de I'abbé Francois Rozier (1734-1793). Formé a
Lyon par les jésuites, ce-dernier décide de composer sa Nouvelle table
des articles contenus dans les volumes de I’Académie royale des sciences de
Paris, depuis 1666 jusqu'en 1770 en apposant plusieurs références
bibliographiques sur le verso de cartes. Ce geste a priori anodin
préfigure pourtant un profond changement dans les mondes savants,
puisque Rozier instaure une premiere forme d’'uniformisation de
I'accumulation des références bibliographiques et des notes de bas de

page dont le réle devient central dans la construction « tragique » des

savoirs académiques modernes”’,

Pour ce qui concerne la lecture savante, le moment du christianisme

antique qui connait le passage du volumen au codex a partir du ii® siecle,
a souvent été vu comme un important moment de rupture que les
démonstrations de Brian Stock, entre autres, permettent désormais de
mieux mettre en perspective. Lhistorien clarifie en effet la place de la
lecture a c6té des pratiques méditatives, rappelant pourquoi la lecture
a haute voix (liée a 'usage de la scriptio continua qui ne sépare pas les
mots les uns des autres) gagne au premier temps du christianisme en

prestige, instaurant un rapport direct & Dieu®’. A partir du vi® siecle,
c’est pourtant la lecture a voix basse qui s’officialise dans une grande
partie des congrégations religieuses. Celle-ci devient le signe d'une
lecture attentive, centrée alors sur un seul livre, la Bible qui sera lu,
relu, paraphrasé, imité, commenté, appris par cceur, et décoré. Cette
lecture, comme le rappelle T'historien de I'écrit italien A. Petrucci,



facilite pour le lecteur la saisie du sens de textes souvent complexes, et

pas uniquement théologiquesl. A cette premiere rupture s’ajoute une
autre modification d’ampleur qui se met en place au détour du xii

€ siecle. Comme le démontre Ivan Illich, c’est durant le siecle d’'Hugues
de Saint-Victor que 'on peut voir apparaitre un travail inédit sur la
page manuscrite. Les scribes décident de donner des titres aux
chapitres, de multiplier les procédés de recherche dans le texte sous
forme d’index, de tables de concordances, ou encore de catalogues, de

sommes, de glossaires ou d’abrégés®2. On semble prendre conscience
de I'impossibilité de pouvoir tout lire, et donc de pouvoir se souvenir

de tout ce qu'il est désormais possible de lire®>. Si ce changement est
graphique, car la page est désormais pensée comme un texte
optiquement organisé, cela va aussi avoir des effets trés concrets sur
les pratiques de lecture et le rapport aux textes. Lon passe d'un acte
de lecture proprement liturgique et collectif a une pratique du
feuilletage qui est individualiste et silencieuse. La recherche de la
sagesse, d'une forme de méditation ou encore d’un dialogue avec Dieu,
s'efface désormais devant cette nouvelle pratique du livre qui

encourage une lecture rapide, active, réflexive, et de plus en plus
souvent critique®®, Comme l'indique Henri-Jean Marin, c’est durant le

xviii® siecle que la lecture va cesser d’étre essentiellement religieuse.
La mode est au roman épistolaire dont est particulierement friand un
nouveau public, celui des « honnéte gens ». Il s’agit la pour 'historien
du livre d’'un dernier changement d’ampleur dans les pratiques de
lecture puisqu’il va rejaillir, tres directement, sur la conception que
I'on se fait alors d'une lecture savante : « On lit désormais des textes
nombreux, on passe avec légereté d’'une lecture a I'autre et on n’hésite
plus a jeter un imprimé apres l'avoir lu, alors qu'on conservait

autrefois pieusement de génération en génération de tels documents
85

».
La grande révolution qu’apporte le xviii® siecle est le remplacement
d’une lecture intensive, interprétative, par une approche « extensive,

encyclopédique polyhistorique »%¢. Le savant lit avec respect, en ne
méprisant aucun savoir, en apprenant de tout le monde. Une lecture
profondément redoutée par les différents clergés européens parce

qu’elle conduirait inexorablement a une sécularisation de la société
87

dans son ensemble, faisant le lit de ’athéisme®”’.
L« archéologie » des pratiques d’érudition que nous proposons
consiste a mettre I'accent sur l'ordinaire de l'activité savante, sa
matérialité parfois la plus concrete. Elle permet de désigner, repérer,
ou affirmer que la séparation entre science et religion n’a jamais été

nette, et encore moins définitive et qu’en fonction des moments, des



lieux, ou des questions posées, ce rapport a pu étre plus ou moins
conflictuel, plus ou moins aigu. Mais elle nous oblige, surtout, a nous
heurter a la difficile question des dynamiques historiques, des
trajectoires  multiples, des moments de transformations,

d’articulations, ou de croisements, toujours complexes, qui existent

dans le cas des pratiques de lectures et d’écritures savantes®.1l suffit,
pour s’en convaincre, de rappeler quetoute lecture savante se
manifeste au travers d’'une pratique singuliere d’écriture qui consiste a
lire la plume a la main, en annotant. Lespace de la lecture savante fait
nécessairement une place a I'écrit, que ce soit sous la forme d’un
commentaire ou d’une marginalia qui vient ponctuer une lecture
attentive, précise, et intéressée. D’ailleurs, et comme les lieux
communs ou la pratique de mise en fiche, 'annotation marginale
serait elle aussi un de ces lieux de I’érudition moderne qui donne a
voir la nature exacte du passage que nous essayons d’esquisser entre
érudition religieuse et érudition savante. Cest ce que les travaux de
Jean-Marc Chatelain rendent possible en montrant ce qui est a I'ceuvre
dans le passage d'un type d’annotation qui, a l'origine, relevait
uniquement des autorités chargées de faciliter la localisation de

I'information et d’encadrer I'interprétation des textes - en particulier

de textes religieux - 4 des notes qui, a partir de la Renaissance %, se

diversifient, quittent leur premiere fonction topologique et
deviennent toujours plus personnelles et subjectives. Ces nouvelles
annotations participent a transformer le livre en un territoire ouvert
qu'il devient possible de visiter et de revisiter en fonction de ses
besoins, de I'admiration ou au contraire de la détestation envers ce qui
a été écrit, comme pour celui qui a écrit”,

Quels sont les différents « lieux » d’émergence de Iérudition

moderne ? Sur quoi repose le mode d’apprentissage (par cceur,

imitation, répétition, copie)’! ? Quelle est la valeur ou la non-valeur
qui est accordée au travail intellectuel ? De quelle maniére se passe la

transmission d'un texte’’ ? Comment les érudits religieux
appréhendent-ils le "travail" documentaire ? Quelle place font-ils aux
outils et instruments graphiques, en particulier de type
mnémotechnique, comme la liste ou la fiche, le catalogue ou le
glossaire, I'index ou le tableau ? Quel est le réle joué par certaines
valeurs d’origine religieuse qui continuent encore fortement
d’irriguer les mondes savants actuels ? Comment, enfin, les savants
mettent-ils en scéne dans leurs « récits », leurs croyances, leurs
rapports aux savoirs et a la « culture » scientifique de leur temps, ou
encore la représentation qu’ils se font de I'érudition et de son
histoire ? Quel a été, par exemple, le role de la valorisation de
I’humilité, de 'honnéteté, du travail méthodique, du contrdle ou de la
responsabilité, et au contraire de la condamnation de I'oisiveté dans le
développement des sciences modernes ? Est-ce uniquement un rdle
motivationnel - un ressort pour lutter contre l'oisiveté -, ou une

maniere d’accepter plus facilement pour les savants I'existence de



contradictions parfois flagrantes entre leurs croyances et les

explications de type scientifiques qu’ils produisent ?

Voici, en résumé, quelques unes des questions qui ont été posé lors du
colloque « Spectres de I'érudition » qui s’est déroulé a I'Université de
Lausanne du 21 au 23 mars 2018 et auquel ont participé Christian
Jacob, Jérébme Lamy, Fabrice Fliickiger, Marc Ratcliff, René Wetzel,
Céline Trautmann-Waller, Raphael Rousseleau, Daniel-Odon Hurel,
Victor Toubert, Nathalie Piegay, Antonella Romano, Floriane Morin,
Nicolas Meylan, Sébastien Plutniak, Thibaud Trochu, Julie Lauvernier
et Nicolas Adell.

Ce colloque a bénéficié du soutien financier de I'IHAR (Institut
d’histoire et d’anthropologie du religieux) de la FTSR (Faculté de
théologie et de sciences des religions), du CIHSR (Centre
interdisciplinaire en histoire et sciences des religions), du centre
ANHIMA (Anthropologie et histoire des mondes antiques), du CAK
(centre Koyre), du LABEX HASTEC (Histoire et anthropologie des
savoirs, des techniques et des croyances) et du FNS (Fonds National
Suisse). Nous sommes gré a ces institutions de leur appui et de leur

soutien.

Notes

1.Depuis Max Weber, 'hypotheése du processus de sécularisation
permet d’indiquer I'existence d’un rapport de tension entre religion et
modernité. La lecture évolutionniste de la sécularisation qui met en
avant lexistence d'un processus d’effacement tendanciel de
I'influence religieuse, en particulier sur la vie politique, économique et
scientifique, tient aussi a la version radicalisée qu’expose Carl Schmitt
dans sa Théologie politique : « Tous les concepts prégnants de la théorie
moderne de I'ftat sont des concepts théologiques sécularisés. »
Schmitt, 1989, p. 46.

2.Comme l'indique la quatriéme de couverture du livre de Louis

Chételier concernant le rapport science et religion entre le xvi € et le

xix € siécle, la question n’est pas de voir comment la science a finit par
« terrasser » le christianisme, mais comment elle I’a transformé : « Ce
que la religion a perdu en mystere, elle I'a gagné dans une intimité
plus grande avec Dieu. » Chételier, 2003.

3. Gingras, 2016 ; Brooke et Cantor, 1998.

4, Brice et Romano, 1999.

5. C’est 1a un fait indéniable et constitutif de la science moderne : la
religion repose sur une vérité révélée qui ne s’interroge jamais (en

I'occurrence I'existence de Dieu), alors que la vérité scientifique est



quant a elle susceptible d’étre toujours remise en question. Harisson,
2015.

6. Nous n’aborderons pas la question des condamnations théologiques
des conceptions rationalistes du savoir et de la connaissance, dont la
plus importante eut lieu sans doute lors du concile de Vatican I.

7. C’était 'ambition de ce colloque sur les « Spectres de 1'érudition ».
Dans une méme optique, citons la journée d’étude organisée par Anne
Collinot et Yann Potin en 2010 : « Les fantémes de I'érudition. Du clerc

humaniste aux fonctionnaires de la science ». Pour de plus amples

informations sur ces manifestations : https://calenda.org/429616 et

http://chsp.sciences-po.fr/evenement/les-fantomes-de-lerudition-

du-clerc-humaniste-aux-fonctionnaires-de-la-science-reflexion-.

8. Durkheim (1938), 2014, p. 44.

9. Le sociologue insiste sur I'importance du livre et de sa proximité
pour penser, et qu’il nomme le « culte du livre » : « Voila pourquoi
faire un cours, suivre un cours, se disait au Moyen Age : lire un livre,
legere librum, écouter un livre, audire librum. Aujourd’hui encore, en
Allemagne, enseigner se traduit par lesen ou vorlesen ; en Angleterre,
lecturer signifie professeur, et en France le mot de lecteur a eu
longtemps la méme signification, qu'il conserve encore sur les affiches
du College de France. Et, d'ailleurs, ce n'est pas seulement dans la
terminologie scolaire que survit actuellement cette ancienne
conception ; elle est encore ndtre en grande partie ». Durkheim (1938),
2014, p. 155-156.

10. Durkheim (1938), 2014, p. 34.

11. Citons, a titre d’exemple, 'ouvrage de Guillaume Carnino (Carnino,

2015) dans lequel il précise comment, dans le dernier tiers du xix

€ siecle, le mot science change de sens suite, entre autres, a de grandes
controverses avec la religion (fixisme vs transformisme, débat
Pasteur-Pouchet autour de la génération spontanée, monogénisme et
polygénisme). Ces débats finiront par engager une inflexion
résolument anti-cléricale en anthropologie, en paléontologie ou
encore en biologie. Louvrage de Volny Fages (Fages, 2018) permet
quant a lui de saisir les effets de la scission entre les matérialistes et les
spiritualistes dans le domaine de la cosmologie. De maniére générale,

cette seconde moitié du xix © siecle est un moment particulierement
intéressant pour problématiser a nouveaux frais la question des
rapports entre science et religion. Le scientisme s’y développe comme
nouvelle religion avec ses « clercs », ses « chapelles » et ses « fideles ».
12. Koyré, 2016, p. 210.

13. Merton (1938), 2001 ; Saint-Martin, 2013.

14. De Candolle, en 1873,précise que les grands savants étaient le plus
souvent des fils d’ecclésiastiques protestants. Plus que l'influence
négative de la religion, De Candolle incrimine I'influence du dogme et
du littéralisme sur les progres des sciences : « Plus on procede par la
voie autoritaire, plus on diminue la curiosité, meére des sciences, et
plus aussi on augmente la timidité de l'esprit [...]. Une population
éduquée pendant plusieurs générations avec le principe d’autorité doit


https://calenda.org/429616
http://chsp.sciences-po.fr/evenement/les-fantomes-de-lerudition-du-clerc-humaniste-aux-fonctionnaires-de-la-science-reflextion-

étre naturellement timide dans les affaires intellectuelles. Au contraire
une population habituée dés I’enfance a scruter les choses qu’on lui dit
étre les plus importantes, comme celles de la religion, ne craindra pas
d’examiner des questions purement scientifiques et saura mieux les
aborder pour les résoudre ».De Candolle, 1873, p. 124. C’est, ajoute
encore de Candolle, ce qui se passe précisemment a Geneve, ol
I'influence calviniste vint a faiblir entre 1720 et 1730, ouvrant ainsi la
voie a de nouvelles trajectoires scientifiques en mathématique,
physique et chimie.

15. Neveu, 1994, p. 177.

16. De Certeau, 1975, p. 145-241.

17. Orgozelec-Guinchard, 2017.

18. Tort, 2011.

19. Expression d’Albert Einstein, cité par Holton, 1981, p. 418-419.

20. Duby, 1991, p. 42.

21. Bernard-Schweitzer, 2017.

22. Mounier, 2018.

Caravaggio (1605-6).j

s_Scholar_anagoria.JPG

27.Cest ce que précise Lucrece Luciani : « Quand on parcourt

I'ensemble des biographes ou historiens de Jéréme, on voit partout
que la bibliotheca traverse et rythme tout. Jeune éléve a Rome, il est
“ami des livres” (Labourt), il se fait envoyer de I'argent a Stridon pour
monter sa bibliothéque (Cavallera) ; au désert, on sait par ses épitres

qu’il emporte sa “précieuse” bibliotheque ». Luciani, 2018, p. 39.

St Jerome in the scriptorium - Google Art Project.jpg
29. Bolard, 2006.
30. C’est le cas de la notion de charisme, ce don qui permet a celui qui

le détient d’obtenir des autres qu’ils se soumettent a sa volonté. Etre
charismatique, c’est étre reconnu pour susciter 'adhésion immédiate
a ses idées. 1l s’agit la d'une forme d’admiration que I'on va trouver
associée au génie, un mot qui, lui aussi, dérive d'une épithete
religieuse. Le génie est un gardien spirituel qui accompagne 'individu
tout au long de sa vie et qui le relie au divin. Au xviii € siécle, le terme
signifie une forme tout a fait particuliere d’excellence humaine dont
les qualités principales sont I'intelligence, la liberté d’esprit ou encore
l'originalité. Un changement de sens qui intervient au moment ol
s’inaugure, en Europe, ce que d’aucuns nomment le « retrait de Dieu ».
McMahon, 2016.


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Antonello_da_Messina_-_St_Jerome_in_his_study_-_National_Gallery_London_-_detail.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Albrecht_D%C3%BCrer_-_Saint_Jerome_in_His_Study_(NGA_1943.3.3524).jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:Saint_Jerome_Writing-Caravaggio_(1605-6).jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:1610_El_Greco_St._Jerome_as_Scholar_anagoria.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Master_of_Parral_-_St_Jerome_in_the_scriptorium_-_Google_Art_Project.jpg

31. Holton, 1981, p. 21-47.

32.Dans le cas de la linguistique, Perrine Simon-Nahum aborde

précisément cette question en revenant sur le réle des savants juifs

dans le renouvellement, a la fin du xix € siécle, de la discipline. Simon-
Nahum, 2018.

33. Surtout Waquet, 2008 et Waquet, 2010.

34. Nora, 1987, p. 93.

39. Veyne, 2014, p. 53-77
40. Duby, (1983), 2011.
1. Duby, 1991, p. 68.

2. Boyer, 1936.

3.la figure du scribe est plus complexe dans ses ramifications

B E

1

« imaginaires ». Alain Boureau précise par exemple que le travail
scriptural ne consiste pas uniquement a copier, rectifier ou annoter,
mais aussi a faire émerger du sens. Cette « écriture de I'interstice » est
devenue, précise l'historien, I'objet de tout ceux qui « entendent se
pencher sur des textes existants pour les faire parler ». Boureau, 2018,
p. 79

44,11 suffit de penser a la place de la Libido sciendi. Fages et Guignard,
2018.

45, Dans L’Encyclopédie, 'article érudition inscrit cette compétence au
ceeur des grandes qualités que doit apprendre a maitriser 'érudit :
« De la connoissance de I'Histoire, des Langues & des Livres, nait cette
partie importante de I’érudition, qu'on appelle critique, & qui consiste
ou a déméler le sens d’un auteur ancien, ou a restituer son texte, ou
enfin (ce qui est la partie principale) a déterminer le degré d’autorité
qu’on peut lui accorder par rapport aux faits qu’il raconte. » Article
disponible en ligne : http://enccre.academie-
sciences.fr/encyclopedie/article/v5-1856-0/

46. Une circulation estudiantine d’autant plus facilitée qu’il y a alors

une relative absence de frontiéres et une langue commune, le latin.

€

C’est auxvi © siecle que les barrieres confessionnelles et étatiques

transformeront cette peregrinatio academica en « grand tour ». Au xix

¢ siecle, les migrations étudiantes serviront d’abord a renforcer

I'’hégémonie de quelques grandes universités. Lattrait, pour les
étudiants francais, des universités allemandes est alors important.
Mais l'inverse est aussi vrai, en particulier dans le cas des indianistes
allemands qui viennent se spécialiser a Paris a partir de 1850. Rabault-
Feuerhahn, 2008.

47.Roche, 2003.

48.Ce qui hante l'imaginaire autour du jésuite, c’est la forme
particuliere d’acquisition du savoir qui est mise en place dans les
colleges de l'ordre et qui repose sur un travail rhétorique et
argumentatif complexe. Une pédagogie qui implique une certaine


http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v5-1856-0/

forme d’émulation entre pairs, a savoir la dispute. Tout ceci conduit a
rendre difficile la perception que le jésuite entretient avec le savoir.
C’est en tout cas ce que souligne Diderot dans 1" Encyclopédie lorsqu’il
tente, pour son article, d’en proposer une définition. Voir en
particulier Giard, 1995.

49. Nicolas, 2015

50. Waquet rappelle que les maitres académique ont aussi des disciples
préférés qui deviendront, plus tard, une fois leur apprentissage
terminé, de véritables « amis ». Un terme qui fait référence a une
parabole biblique ou le Christ, en s’adressant a ses disciples, leur dit :
« Je vous ai appelé amis, parce que tout ce que j’ai entendu aupres de
mon Pére, je vous I'ai fait connaitre. » Waquet, 2008, p. 145 et suiv.

51. Besnard 1987, p. 494-495.

52. Clark, 1973.

53. On peut se reporter a la définition que donne Paul Bertand du clerc

au xii © siecle. Bertrand, 2015, p. 311-315.

54.Robert Mandrou parle des savants de la Renaissance humaniste
comme de nouveaux clercs qui s’adressent a leur contemporain : « non
plus du haut d’une chaire et dans la certitude de leur savoir, mais au
gres de leurs travaux et de leur inspiration ». Mandrou, 1973, p. 229.
55. Durkheim, alors qu’il enseigne a Bordeaux, est décrit par son
recteur d’université comme « un oracle qu’on écoute avec une sorte de
ferveur » (AN, F/17/25768). Cité par Hirsh, 2018.

56. Stephen Hawking a souvent été considéré comme une source de
sagesse, multipliant les déclarations oraculaires sur la science, ses
inévitables progres, ou 'environnement. Levy, 2019.

57.Foa, 2009

58. Noble, 1992.

59.Duval, 2018

60. Lettre de Henri Hubert a Marcel Mauss, 4 septembre 1912. Fonds
Hubert, College de France MAS 45.2: Transcription C. Labaune revue,
complétée et corrigée par R. Benthien.

61.Une confusion entretenue depuis l'article de Diderot sur la
philosophie des Chinois dans l'’Encyclopédie. Dans son importante
contribution a la sociologie historique du mandarinat, Jean-Frangois
Billeter détailla quelques-uns des nombreux contresens liés aux
erreurs de traductions du terme de mandarin qui tant6t a pu étre
compris comme un synonyme de lettré, tantdt comme celui de lettré-
fonctionnaire. Billeter en profite pour rappeler que le trait commun
des mandarins est le fait que le savoir joue un réle de tout premier
plan dans la définition de cette classe ouverte. Ceci a pour
conséquence de faire de la question de sa défense et de sa
perpétuation la grande affaire des mandarins. Cest, insiste le
sinologue, « la cause commune de tous ses membres. Ils savent tous
qu'en lui git le secret de leur domination et de leur reproduction ».
Billeter, 1977, p. 14. On pourra aussi se référer a 'étude récente de
Pablo Blitstein portant sur les concours mandarinaux de la fin du xix

€ siecle. Malgré les restrictions : « tout le monde pouvait se présenter



aux examens, et si le candidat réussissait, il intégrait le mandarinat. »
Ce n’est pas les liens familiaux ou les relations qui permettent aux
candidats d’obtenir ce statut mais bien la maitrise d'un certain type de
savoir (historiographique, herméneutique sur le confusianisme, et
poétique). Blitstein, 2018.

62. Waquet, 2008, p. 14-15, p. 73.

63. Becker, 2016, p. 77.

64. Senghor, 1956.

65. Principe que I'on trouve dans Matthieu 25:29 : « Car on donnera a
celui qui a, et il sera dans ’abondance, mais a celui qui n’a pas on 6tera
méme ce qu’il a. »

66. Waquet, 2008, p. 93 ; Merton, 1968.

67. « Loblation de temps qu'implique la participation a des rites, des
cérémonies, des réunions, des représentations, est aussi la condition la
plus rigoureusement nécessaire de l'accumulation de cette forme
particuliere de capital symbolique qu'est une réputation
d’honorabilité universitaire : la reconnaissance accordée au groupe, a
ses valeurs, a ses obligations, a ses traditions, et aux rituels a travers
lesquels il réaffirme son étre et sa valeur ». Bourdieu, 1984, p. 129.

68. Cherchant a saisir les modes d’organisation intellectuelle des
sociologues, Randall Collins distingue par exemple entre plusieurs
types de traditions : les traditions loyalistes, ordonnées autour de
I'exégese d’'un texte et un héros fondateur : les traditions anonymes,
sans figure totémique mais avec des objets discutés ; les traditions
avortées en voies de constitution ; et enfin, les anti-traditions. Collins,
1995.

69. De Certeau, 1975, p. 152-153.

70.0n peut penser a la maniére dont Emmanuel Le Roy Ladurie pose
les bases d’une histoire informatisée a la fin des années 1960 en
compilant massivement des données climatiques.Le Roy Ladurie,
(1968), 1973.

71. Dans le cas de I'érudition classique, plusieurs ouvrages permettent
de dessiner avec bien plus de précision les contours de cette histoire
des pratiques érudites et des représentations qui entourent le
personnage de I'érudit: Gingras, Keating, Limoges, 2000 ; Piégay-Gros,
2009 ; Marx, 2009 ; Hummel, 2012 ; Miller, 2015 ; Brizay et Sarrazin,
2015.

72.les travaux pionniers de Bruno Neveu permettraient de
reconnaitre quelques-unes des grandes pratiques de 1’érudition
religieuse sous la forme, par exemple, de maniéres spécifiques de citer
et de mobiliser des extraits de textes, de faire marcher sa mémoire par
des stratégies mnémotechniques particulieres, de prendre des notes,
de commenter, de corriger, de développer aussi une certaine habileté
dans la lecture des textes (en particulier la maitrise du latin). Ajoutons
aussi sur ce point la maniere dont Pierre Gibert est revenu sur
I'avéenement d'une lecture critique de la Bible qui, avec le
développement de I'imprimerie, s’affranchit de la théologie et de la

lecture allégorique voulue par les Péres de I'Eglise pour au contraire



chercher d’abord a établir un texte s{r. Gibert, 2010.

73. Goody, 2017. Mais on peut aussi penser a la maniére dont Stroumsa,
dans les Lieux de savoir, fait également de cette question un point
commun entre diverses écoles ou traditions spirituelles. Stroumsa,
2005.

74. Foucault, 1971.

75. Zilsel, 2018.

76. Voir Bertrand, 2015, mais aussi Fabre, 1993.

77. Grafton, 2015, p. 150-151

78. Moss, 2004.

79. Bert, 2016 ; Grafton, 1998.

80.Comme l'indique Stock : « La figure qui a fourni a I’Antiquité
tardive le modele du lecteur-penseur est celle d’Augustin : il a décrit la
maniere dont la lecture permet a I'individu de se retirer dans un
espace privé, intérieur, ou il peut faire I'examen de ses actions et de
ses motifs sous la forme d’une « relecture » du passé. » Stock, 2005,
p. 29.

81. Petrucci, 2019, p. 69

82. '« éthologie historique des habitudes de lecture médiévales » que
défend Illich démontre, surtout, que le travail sur la page n’a pas pour
origine la révolution de I'imprimé, mais bien plutét le travail des
scribes, que la reproduction mécanique du livre viendra formaliser
deux siécles plus tard. Illich, (1991), 2005, p. 562.

83. Illich, (1991), 2005.

84. Saenger, 1997.

85. Martin et Poulain, 1987.

86. Wittmann, 2001, p. 365.

87. Eco, 2016, p. 224-227.

88.Jacob, 2018, p. 267.

89. Chatelain, 2007.

90. Il n’existe pas qu'une seule maniére d’annoter, ni une seule raison
pour laquelle on décide d’annoter. A l'intérieur de systeme de
notations qui peuvent paraitre stable, il est possible d’observer des
usages surprenants voire inattendus. Cest ce qu'a inventorié
patiemment Gillian Pink (Pink, 2017) pour les annotations de Voltaire
en distinguant les traces non verbales (traits verticaux, horizontaux,
obliques) et les traces verbales (gloses, corrections, notes de
jugements, emplois d’'une langue étranggre).

91. Plus précisemment : quelles sont les différences entre ’étude du
Talmud et I'apprentissage exégétique des moines, et en particulier la
place du silence dans cette transmission ? Quelle a été la répercussion

de la publication des Agamas a la fin du xix © siecle sous la forme de
textes révisés et imprimés, en premier sur I'idée d'un apprentissage
« par cceur » en Inde ? Comment certaines madrasas (médersa) disposent
Uenfant a faire un appel parfois intensif a sa mémoire en jouant a la fois
sur la psalmodiation et le balancement des corps ?

92.11 suffit de penser a la pratique du séminaire, a laquelle vient de

s'intéresser la derniére livraison de la revue Raisons politiques en



rappelant que, si ce genre d’enseignement apparait a la fin du xviii

€ siecle dans les mondes académiques, il est en fait depuis le xvi € siécle
le lieu de formation des prétres. Voir Caré et Chaton, 2018 ; Julia 1988.

Bibliographie :

® Becker, 2016 : Howard Becker, La bonne focale. De l'utilité des cas
particuliers en sciences sociales, Paris, La découverte.

® Bernard-Schweitzer, 2017 : Marion Bernard-Schweitzer,
« Bibliothéques de colléges a Paris au Moyen Age : quand les
réguliers inspirent les séculiers », Revue de la BNU, 15, p. 41-49.

® Bert, 2017 : Jean-Francgois Bert, Une histoire de la fiche érudite, Lyon,
ENSSIB.

® Bertrand, 2015 : Paul Bertrand, Les écritures ordinaires. Sociologie d’un
temps de révolution documentaire (1250-1350), Paris, Publications de la
Sorbonne.

® Besnard, 1987 : Philippe Besnard (éd.), « Lettres de Emile Durkheim
a Henri Hubert », Revue frangaise de sociologie, XX VIII, 3.

e Billeter, 1977 : Jean-Francois Billeter, « Contribution a une
sociologie historique du mandarinat », Actes de la recherche en
sciences sociales, 15, p. 3-29.

e Blitstein, 2018 : Pablo Blitstein, « Lopération typologique. Réforme
politique et perceptions de la modernité chez les mandarins chinois

au tournant du XX siécle », Politix, 3, n° 123, p. 63-86. DOI :
10.3917/pox.123.0063. URL : https://www.cairn.info/revue-politix-
2018-3-page-63.htm

® Bollard, 2006 : Laurent Bollard, « Le paradoxe de I’érudit. Jérdme et
Augustin dans la peinture du Quattrocento », Etudes théologiques et
religieuses, 2, t. 81, p 149-166. DOI : 10. 3917/etr 0812.0149. URL :

2006-2-page-149.htm

® Boureau, 2018 : Alain Boureau, Le feu des manuscrits. Lecteurs et
scribes des textes médiévaux, Paris, Les Belles Lettres.

® Bourdieu, 1984 : Pierre Bourdieu, Homo académicus, Paris, Editions
de Minuit.

® Boyer, 1936 : Paul Boyer, « Chomme et le savant », Revue des études
slaves, 16, 3-4, p. 191-198.

® Brice et Romano, 1999 : Catherine Brice, Antonella Romano (dir.),
Sciences et religions. De Copernic a Galilée (1560-1610). Actes du colloque
(Rome, déc. 1996), Rome, Ecole francaise de Rome.

® Brizay et Sarrazin, 2015 : Frangois Brizay et Véronique Sarrazin
(dir.), Erudition et culture savante de l'antiquité & I'époque moderne,
rennes, PUR.

® Brooke et Cantor, 1998 : John Hedley Brooke et Geoffrey N. Cantor,
Reconstructing Nature. The Engagement of Science and Religion,
Edinburgh, T. & T. Clark.

® Caré et Chaton, 2018 : Sébastien Caré et Gwendal Chaton,


https://www.cairn.info/revue-etudes-theologiques-et-religieuses-2006-2-page-149.htm

« Pratiques du séminaire », Raisons politiques, 3, n° 71, p. 5-16.
Carnino, 2015 : Guillaume Carnino, Linvention de la science, Paris,
Seuil.

Chatelain, 2007 : Jean-Marc Chatelain, « La note comme fondement

de la lecture humaniste », Littératures classiques, 3, n° 64, p. 21-32.
Chatelier, 2003 : Louis Chatelier, Les Espaces infinis et le silence de Dieu.
Science et religion , 16e-19e siécles, Paris, Aubier.

Clarck, 1973 : Terry Nichols Clarck, Prophets and patrons, the French
University and the emergence of social sciences, Cambridge, Harvard
University Press.

Colins, 1995 : Randall Colins, « Les traditions sociologiques »,
Enquéte, 2. URL : http://enquete.revues.org/302 ; DOI
10.4000/enquete.302

De Candolle, 1873 : Alphonse De Candolle, Histoire des sciences et des
savants depuis deux siécles, H. Georg, Genéve-Bale (2e éd. aug. 1885 ;
rééd. partielle Paris, Fayard, 1987). Livre disponible
https://archive.org/details/histoiredesscie00cand/page/n10

De Certeau (1975) Michel De Certeau, « Production du temps. Une
archéologie religieuse », dans Lécriture de l'histoire, Paris, Gallimard,
p. 145-241.

Duby, 1991 : Georges Duby, L'histoire continue, Paris, Odile Jacob.

Duby, 2011 : G. Duby, « Ego-histoire. Premiére version inédite, mai

1983 », Le Débat, 3, n° 165, p. 101-120.

Durkheim, (1938), 2014 : Emile Durkheim, LEvolution pédagogique en
France, Paris, PUF.

Duval, 2018 : Sylvie Duval, « La littéracie des femmes a la fin du
Moyen Age. Questions sur I'histoire de la culture, de la lecture et de
I'écriture a travers des travaux récents », Médiévales [En ligne], 75.
URL :http://journals.openedition.org/medievales/9559 ; DOI
10.4000/medievales.9559

Eco, 2016 : Umberto Eco, Comment écrire sa thése, Paris, Flammarion.
Fabre, 1993 : Daniel Fabre (dir.), Ecritures ordinaires, Paris, POL.

Fages, 2018 : Volny Fages , Savantes nébuleuses. Lorigine du monde
entre marginalité et autorité scientifique, 1860-1920, Paris, Editions de
I'EHESS.

Fages et Guignard, 2019 : Volny Fages et Laurence Guignhard,

« Introduction », Revue d’histoire du xix ¢ siécle [En ligne], 57. URL :
http://journals.openedition.org/rh19/5921

Foa, 2009 : Jérémie Foa, « Le miroir aux clercs. Les disputes
théologiques entre catholiques et réformés au début des guerres de
Religion », dans Vincent Azoulay, Patrick Boucheron (dir.), Le mot
qui tue. Une histoire des violences intellectuelles de I’Antiquité a nos jours,
Seyssel, Champ Vallon, p. 130-146.

Foucault, 1971 : Michel Foucault, L'Ordre du discours, Paris,
Gallimard.

Giard, 1995 : Luce Giard, Les Jésuites a la Renaissance, systéme éducatif

et production du savoir, Paris, Presses universitaires de France.


https://archive.org/details/histoiredesscie00cand/page/n10
http://journals.openedition.org/medievales/9559
http://journals.openedition.org/rh19/5921

Gibert, 2010 : Pierre Gibert, L'invention critique de la Bible xv € - xviii ¢
siecle, Paris, Gallimard.

Gingras, 2016 : Yves Gingras, L'impossible dialogue. Sciences et religions,
Paris, PUF.

Gingras, Keating et Limoges, 2000 : Yves Gingras, Peter Keating,
Camille Limoges, Du scribe au savant. Les porteurs du savoir de
I'Antiquité a la révolution industrielle, Paris, PUF.

Goody, 2018 : Jack Goody, La logique de [écriture. Lécrit et
l'organisation de la société, Paris, Armand Colin.

Grafton, 1998 : Anthony Grafton, Les origines tragiques de ['érudition.
Une histoire des notes de bas de pages, Paris, Le Seuil .

Grafton, 2015 : A. Grafton, La page de I'Antiquité a 'ére du numérique.
Histoire, usages, esthétiques , Paris, Hazan Collection .

Harrison, 2015 : Peter Harrison, Territories of Science and Religion .
Constructing the Boundaries. The Gifford Lectures, Chicago, University
of Chicago Press.

Hirsch, 2018 : Thomas Hirsch, « Emile Durkheim, ’Année sociologique
et le « Parti sociologique unifié ». Formes et enjeux du travail
collectif (1897-1913) », Mil neuf cent. Revue d’histoire intellectuelle, 1,

n° 36, p. 35-58. URL : https://www.cairn.info/revue-mil-neuf-cent-

2018-1-page-35.htm
Holton, 1981 : Gérald Holton, Limagination scientifique, Paris,

Bibliotheques des sciences humaines.

Hummel, 2012 : Pascale Hummel (dir.), Labor eruditus . Etudes sur la
vie privée de I'érudition, Paris, Editions Philologicum.

Mlich, 1991 : Ivan Illich, Du lisible au visible : la naissance du texte . Un
commentaire du Didascalicon de Hugues de Saint-Victor, Paris, Cerf.
Jacob, 2018 : Christian Jacob, « Lart de lire », dans Des mondes lettrés
aux lieux de savoir, Paris, Les Belles Lettres, p. 259-281.

Julia, 1988 : Dominique Julia, « U'éducation des ecclésiastiques aux

17° et 18€ siecles », dans Gérard Delille, Frangoise Waquet, Daniel
Rocheet al., Problemes d’histoire de I'éducation, Ecole francaise de
Rome, p. 141-204.

Koyré, 2016 : Alexandre Koyré, De la mystique a la science. Cours,
conférences et documents, 1922-1962, Paris, Editions de I'EHESS.

Le Roy Ladurie, 1973 : Emmanuel Le Roy Ladurie, « La fin des
érudits : I'historien de demain sera programmateur ou ne sera
pas », dans Le territoire de Uhistorien, Paris, Gallimard.

Levy, 2018 : Joel Levy, Hawking. Lhomme, le génie, et la théorie du tout ,
Paris, G. Trédaniel.

Luciani, 2018 : Lucréce Luciani, Le démon de Saint Jéréme, Paris, La
Bibliotheque.

Martin et Poulain, 1987 : Henri-Jean Martin et Martine Poulain,
« Lecture », Encyclopédie ~ Universalis, ~ 1987. URL
http://www.universalis.fr/encyclopedie/lecture

Marx, 2009 : William Marx, Vie du lettré, Paris, Editions de Minuit.
McMahon, 2016 : Darrin McMahon, Fureur divine Une histoire de génie,
Paris, Fayard.


https://www.cairn.info/revue-mil-neuf-cent-2018-1-page-35.htm
http://www.universalis.fr/encyclopedie/lecture/

Mandrou, 1973 : Robert Mandrou, Des humanistes aux hommes de

science xvi ¢ et xvii ¢ siécle, Paris, Le Seuil.

Merton (1938), 2001 : Robert K.Merton, Science, Technology and
Society in Seventeenth-Century England, New York, Howard Fertig.
Merton, 1968 : Robert K. Merton, « The Matthew effect in Science.
The reward and communication systems of science are
considered », Science, 159 (3810), p. 56-63.

Miller, 2015 : Peter N. Miller, L’Europe de Peiresc. Savoir et vertu au xvii

¢ siécle, Paris, Albin Michel.

Mounier, 2018 : Pierre Mounier, « IBM ou International Busa
Machines ? De linformatique aux humanités », in Les humanités
numériques : Une histoire critique [en ligne], Paris, Editions de la
Maison des sciences de I’homme. DOI
10.4000/books.editionsmsh.12033.

Moss, 2004 : Anne Moss, Les recueils de lieux communs, méthode pour
apprendre a penser & la Renaissance, Paris , Bibliothéque de I’Ecole des
Charte s.

Neveu, 1994 : Bruno Neveu, Erudition et religion aux xvii ¢ et xviii ¢
siecles, Paris, Albin Michel.

Nicolas, 2015 : Loic Nicolas, « Jésuites, juifs, Francs-magons : la
rhétorique au service de la conspiration », Diogéne, 1, n® 249-250,
p. 75-87.

Noble, 1992 : David F Noble , A World Without Women : The Christian
Clerical Culture of Western Science, New York.

Nora, 1987 : Pierre Nora (dir.), Essais d’égo-histoire, Paris, Gallimard.
Orgozelec-Guinchard, 2017 : Laetitia Orgozelec-Guinchard, « Les

formes religieuses de la recherche expérimentale : expérimenter et

croire dans la science anglaise du XVII® siecle », dans Science et
religion, sous la dir. Claude Dargent, Yannick Fer et Raphaél Liogier,
Paris, CNRS Editions, p. 37-56.

Petrucci, 2019 : Armando Petrucci, Promenades au pays de U'écriture,
Paris, Zones sensibles.

Piégay-Gros, 2009 : Nathalie Piégay-Gros, L'’Erudition imaginaire,
Geneve, Droz.

Pink, 2017 : Gillian Pink, Voltaire a l'ouvrage, Paris, CNRS Editions.
Rabault-Feuerhahn, 2008 : Pascale Rabault-Feuerhahn, « Voyages
d’études et migrations savantes. Paris, lieu fondateur et provisoire
de lindianisme allemand »,Revue germanique internationale [En
ligne], 7. URL :http://journals.openedition.org/rgi/405 ; DOI :
10.4000/rgi.405

Roche, 2003 : Daniel Roche, Humeur vagabonde, Paris, Fayard.
Saenger, 1997 : Paul Saenger, Space between words. The origins of silent
reading, Stanford, Stanford University Press.

Saint-Martin, 2013 : Arnaud Saint-Martin, La sociologie de Robert K.
Merton, Paris, La Découverte.

Senghor, 1956 : Léopold Sédar Senghor, Ethiopiques, Paris, Le Seuil.
Schmitt, 1989 : Carl Schmitt, Théologie politique, Paris, Gallimard.


http://journals.openedition.org/rgi/405

® Simon-Nahum, 2018 : Perrine Simon Nahum, Les Juifs et la modernité.

Lhéritage du judaisme sans les sciences de 'homme en France au XIX ©
siécle, Paris, Albin Michel.

® Stock, 2005
Million.

® Stroumsa, 2005 : Guy G. Stroumsa, « Communautés religieuses,

: Brian Stock, Bibliothéques intérieures, Paris, Jéréme

communautés de savoir », dans Christian Jacob (dir.), Les Lieux de
savoir I. Espaces et communautés, Paris, Albin Michel, p. 271-279.

® Tort, 2011 : Patrick Tort, Darwin et la religion, Paris, Ellipses.

® Veyne, 2014 : Paul Veyne, Et dans I'éternité je ne m’ennuierai pas , Paris,
Albin Michel.

® Waquet, 2008 : Frangoise Waquet, Les enfants de Socrate, Filiation

intellectuelle et transmission du savoir, xvii ¢ - xxi ¢ siécle, Paris, Albin
Michel.
® Waquet, 2010 : Fr. Waquet, Respublica academica : Rituels universitaires

et genres du savoir (XVII ¢ -XXI € siécle), Paris, PUPS.

® Wittmann, 2001 : Reinhardt Wittmann, « Une révolution de la

lecture a la fin du xviii © siécle », dans Guglielmo Cavallo et Roger
Chartier (dir.), Histoire de la lecture dans le monde occidental, Paris, Le
Seuil, p. 355-392.

e Zilsel, 2018 : Edgar Zilsel, « Les racines sociologiques de la science »,

Zilsel, 1, n® 3, p. 288-309. DOI : 10.3917/zil.003.0288. URL

https://www.cairn.info/revue-zilsel-2018-1-page-288.htm

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE haSteC

e fondation
£SHAUTES A maison des
ETU DES E III -1t;'_i-;r'ﬂ-1ul_'.‘_I.tlfllrl’:::':ull\'l_:r:;i:_' at IE‘:T' LE5
SCIENCES des ﬁ.'wnn.d-mr-.whnq.jm de 'homme
SOCIALES . et des cropances
P ’ N F F ° QONCEPTION :
- - EQUIPE SAVOIRS,
= I | L POLE NUMERIQUE
H methodes et outils RECHERCHE ET
TR T TS pour l'édition structurée PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
" (“ K e DEVELOPPEMENT :
Ly LA ;_u\ DAMIEN
I I l ' enSSIb Cantre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Hitoing dhisy sciers ot ces technicpas 1M AG ILE s m
dcole nationsbe supdrieurs '.'“l..‘-\.l'ﬂlllﬂ‘u"i':‘ﬂ-\.‘-.?%i:l'\ SCIENCE WORK
strasbourg  SURITSILL = QE) DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://www.cairn.info/revue-zilsel-2018-1-page-288.htm
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

S

B,
S


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	I.
	II.
	III.
	Bibliographie :
	Nos partenaires


