La table du lettré dans la
Chine impériale

Lieux de savoir, 2. Les mains de I'intellect, Albin Michel, 2011, p. 130-150

Richard Schneider

Le lettré en Chine est fréquemment représenté a sa table de travail,
mais d’une fagon plutdt avantageuse : il semble poser. On ne le voit
pas dans l'attitude que l'on attendrait d'un penseur, ou d’'un moine

bénédictin penché sur sa plume’. C’est que le travail du lettré, du
moins celui qui est jugé gratifiant ou valorisant (se préparer aux
concours officiels, rédiger un rapport, se livrer a la poésie, ou a
d’autres genres de composition), se confond volontiers avec un loisir,
un passe-temps agréable. La lecture (dushu) avait certes un but
directement utilitaire : 'acquisition d’'un « vaste savoir » permettant
de composer une dissertation « en huit cuisses » (bagu wen)
indispensable a la réussite aux examens ; on verra donc souvent des
représentations de lettrés en position de lecteur, dans un fauteuil de
leur cabinet, mais aussi dans un jardin ombragé : le jardin était bien
une extension agréable du cabinet d’étude.

La lecture n’était pas seulement passive : elle induisait une activité

écrite privée intense, dont cependant une part importante ne nous est

pas parvenue pour diverses raisons® : la composition de poémes, de
colophons de circonstance sur les peintures est bien connue. Il faut
signaler qu’un type de production érudite commenca a se développer
sous la dynastie des Song (960-1127), a savoir la rédaction de
catalogues : catalogues de livres, d’estampages, d’objets collectionnés,
véritables travaux pratiques d’une érudition livresque. Le lettré se
laisse alors représenter parmi ses objets supposés antiques, qui eux

aussi lui conférent une notoriété, bien établie par ces catalogues®

La frontiére entre travail et loisir reste cependant floue : ainsi,
lorsqu’un lettré se plait a graver des sceaux, « travail manuel » d’'un
artisan graveur, il ne le fait pas sans se trouver un excellent prétexte :
si le sceau lui est destiné, il lui donne son nom (qui vaut
identification), ou bien encore il grave un aphorisme, une citation
littéraire. 1l affirme ainsi ses gofits, qui le rattachent a une école de


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=79

pensée ; que ce soit le sceau commémoratif d’'une réunion de lettrés ou
un sceau offert a 'un de ses pairs, le méme souci dicte toujours la
représentation du lettré : conforter son statut en tant que tel. Il en va
de méme pour toute production artistique ou littéraire, peinture,
calligraphie, collection d’objets anciens (souvent des pierres-a-encre) :
tout cela répondait a une intense activité d’échanges sociaux (« dette

élégante4 »).

Ces activités, composition littéraire ou autres, nécessitent des
instruments, dont les uns sont indispensables, et d’autres superflus.
Ceux-ci ont été théorisés a partir de la dynastie des Song, notamment
avec la rédaction, sur ordre impérial, de l'ouvrage de Su Yijian,
Wenfang sipu (« [Trésors du] cabinet d’étude en quatre chapitres »).
Lauteur décrit, avec force citations érudites, les quatre instruments
indispensables du lettré, qui seront par la suite appelés les « Quatre
Trésors du lettré ». Ceux-ci suscitérent ultérieurement de longs

développements, essentiellement d’ordre esthétique®. Nous décrirons
ici ces objets nécessaires, ainsi que quelques objets dits « superflus »,
dont 'analyse, toute breve qu’elle est, ne peut étre écartée, tant ils
différent, par leur forme et par leur usage, de leurs équivalents en
Occident, tant ils sont liés a la fonction de lettré : ils posent une

barriére entre le bon gofit (ya) et la vulgarité (su).

Les Quatre Trésors

Ces « Quatre Trésors » sont le papier, le pinceau, 'encre et la pierre-a-

encre®, IIs sont de toute évidence indispensables a I'écriture, méme s'il
arriva que des lettrés écrivissent sur de la pierre, a 'aide d’'un pinceau

ou d’'un instrument a graver métallique.
Le papier

Le papier en Chine connut un long processus de développement. Il
présente de nombreuses variétés, diverses qualités, colorations et
prix. Certaines productions furent réservées a la calligraphie de
qualité, d’autres a la peinture, a 'imprimerie, a 'usage domestique
courant. Fabriqué a partir de bois ou de bambou, nécessitant beaucoup
d’eau courante, le papier de qualité est encore de nos jours produit

dans les provinces méridionales de la Chine (Zhejiang et Anhui)’. La
caractéristique essentielle du papier chinois, qui le différencie
fondamentalement du papier occidental, c’est qu’il n’est pas encollé ;
ce qui deviendra le recto est simplement lissé mécaniquement. C’est
donc I'encre qui fournit un apport de colle permettant d’éviter I'effet
de buvard. Le lissage permet en outre que les poils du pinceau ne
s’accrochent pas aux aspérités du papier.

Par la suite, surtout a partir de la dynastie des Ming, on incorpora



divers matériaux, alun, colorants, poussieres d’or, d’argent, de mica,
etc. Différentes qualités et dimensions de feuilles furent produites ; la
qualité dépendait de la matiere, du broyage du bois plus ou moins
réussi, de la qualité des formes, comme du coup de main des ouvriers.
Le papier pouvait alors étre teint, autant pour étre protégé des
insectes que pour recevoir une couleur agréable ou convenant a un
usage particulier. Les feuilles étaient ensuite assemblées pour former
des rouleaux ou des liasses, vendus en boutique.

Le papier de qualité pouvait donc devenir tres cofliteux, au point d’étre
recherché et collectionné, comme le papier dit du Hall de la Pureté
(chengxintang), provenant de la bibliothéque impériale de 'empereur
Li Yu (régne 937-978). Un usage inattendu consistait aussi a rechercher
des stocks de papier ancien abandonnés lors des périodes troublées :
ils permettaient aux faussaires d’exécuter peintures ou calligraphies

dont I'aspect ancien pouvait aisément tromper I'ceil non averti.
Le pinceau

Le pinceau est certainement I'objet le plus représentatif de 1'écriture
chinoise ; mais de tous les instruments du lettré, il est aussi le plus
difficile a manier ; son apprentissage est long et va de pair avec
'apprentissage de I’écriture. Ni la plume ni le calame n’ont jamais pu
tenter le scribe ou le lettré en Chine. On pourrait penser que le
pinceau fut lié a 'usage du papier, mais il n’en est rien : 'usage du
pinceau pour écrire est bien antérieur a la découverte du papier. Il est
remarquable que les pinceaux découverts par les archéologues, et qui
remontent a la période des Royaumes Combattants, ne différent guére
dans leur conception des pinceaux contemporains, tant par leur taille

(environ 20 cm) que par la matiére de leurs poils (souvent de lievre).

La forme des pinceaux varia assez peu dans le temps : les pinceaux du

viii® siécle présentaient une pointe trés courte, pour autant que I'on
puisse en juger par ceux conservés auJapon, aNara (Shosoin). Les
maitres artisans en pinceaux connurent une certaine considération, et
les meilleurs d’entre eux présentaient chaque année leur production

au trone.

La qualité du pinceau tient avant tout a celle des poils utilisés : les
pinceaux ordinaires, de nos jours encore, sont faits de poils de chévre,
de lapin, et ceux de qualité, plus coliteux, sont faits de poils de loup.
D’autres types de poils existent, blaireau, moustaches de rat, etc. La
recherche de nouvelles variétés de poils était liée a la nécessité de
différents degrés de dureté ou souplesse du pinceau (on alla jusqu'a
fendre des tiges de bambou dans le sens de la longueur pour obtenir
des « poils » tres rigides !).

Le style d’écriture demande lui aussi que I'on se serve d’un pinceau
particulier : ainsi, 'écriture réguliére exige un pinceau aux poils plutdt

durs et courts, 'écriture cursive appelle un pinceau aux poils longs et



L'encre

souples. La taille des pinceaux est aussi en rapport avec celle des

caracteres tracés.

Enfin, sa fabrication achevée, la touffe de poils est encollée, de
maniére a prendre sa forme définitive, en pointe. Il est nécessaire, lors
de la premiére utilisation, de laisser tremper le pinceau un certain

temps afin qu’il atteigne le degré de souplesse choisi.

Si les lettrés avaient une idée précise des qualités requises pour un bon
pinceau, ils ne s’intéressérent pas a la technique de sa fabrication. Par
exemple, 'auteur du « Traité des objets superflus », nous en livre une
description matérielle qui faisait autorité, dans un style tres
académique :

Etre acéré, étre en ordre, étre arrondi, étre robuste, telles
sont les quatre vertus du pinceau. Ainsi lorsque le pinceau
est dur, c’est ce qu’on appelle étre acéré ; si les poils sont
nombreux, c’est ce qu’on appelle étre en ordre, si on utilise
la méthode de consolidation, c’est ce qu'on appelle étre
arrondi ; si on utilise des poils rigides auxquels on aura
ajouté du musc de civette, avec la méthode du pinceau
encollé, alors on obtiendra longévité et robustesse. Tels

sont les secrets de fabrication du pinceau.

Par le passé, on avait des manches dorés ou argentés, en
ivoire, corail, lapis-lazuli, en or repoussé, en matiere
laquée ; a présent ils sont en bois de santal et ornés de
motifs floraux, mais tout cela est vulgaire et doit étre rejeté.
Seuls les manches de bambou tacheté sont suprémement
élégants, ou a la rigueur de bambou blanc (bambou
ordinaire). Pour les grands pinceaux, on se sert a présent de
bois, mais cela aussi est d’aspect vulgaire, il convient de

prendre du bambou noueux, et qui soit fin avec des noeuds
8

renflés, cC’est ainsi qu'il sera facile a prendre en main®.
Cette derniere remarque mérite d’étre soulignée : la position de la
main et des doigts sur le manche a aussi un réle a jouer, elle sera
placée d’autant plus haut sur le manche que I'on recherche de la
souplesse dans le tracé. En outre, la position du bras et du coude
intervient aussi dans le mouvement du calligraphe.

Comme on le voit, le maniement du pinceau n’exige pas seulement la
maitrise des caractéres chinois, il demande un apprentissage physique
et une souplesse de la main, depuis les doigts jusqu’a I'épaule.

Lencre en Chine ne se présente pas au premier abord sous la forme
liquide : c’est a l'origine une sorte de pain, ou de boulette seche
constituée pour I'essentiel de suie et de colle, matiéres auxquelles on



incorpore des additifs dont le réle peut sembler parfois plus
symbolique qu’efficace : perles broyées, plantes, musc, camphre, entre
autres.

La raison tient a ce que I'encre liquide ne se conserve pas : la matiére
charbonneuse, la suie, finit toujours par se déposer au fonddu
récipient et, comme il s’y méle de la poussiére, I'encre devient
impropre a I'écriture. Alors qu’il suffit de frotter I'encre sous forme
solide sur un support légerement rugueux pour obtenir de l'encre
liquide ad libitum, de la consistance souhaitée.

La premiére recette connue de fabrication de I'encre est décrite dans

un ouvrage du iv® siecle « Techniques importantes pour le bien-étre du
peuple » :

[Prendre] de la meilleure suie, la piler, avec un tamis de
fine gaze pour filtrer les particules. Cette matiére sera tres
fine, il ne faudra pas la laisser a lair libre, de crainte qu’elle
ne s’envole, de grandes précautions sont nécessaires.
[Prendre] de I'encre en poudre, une livre ; de la bonne colle,
cing livres ; de I'écorce de 'arbre cen, en décoction. Le cen,
c’est de ’écorce d’arbre de Fanji, au Jian-gnan. Cette écorce
verdit, lorsqu’elle est plongée dans de l'eau, en libérant la
colle qu’elle contient ; elle convient aussi pour la couleur
noire. On peut ajouter du blanc d’ceuf - en laissant de c6té
le jaune -, cinq parts. Egalement de la poudre de perle, une
once ; du musc, une once ; séparément, on pile finement,
puis on mélange le tout. On met dans un mortier en fonte, il
vaut mieux laisser sécher et ne pas humidifier. On pilera

trente mille fois, plus on pile mieux cela vaut. On ne

dépassera pas le 2° mois, ni le 9° mois ; pendant la saison
humide, [la matiére] sent mauvais et fermente. Pendant la
saison froide, il est difficile de la sécher convenablement, et
sous 'effet du vent, [I’encre] se délite. Pour le poids, ne pas

dépasser 2 ou 3 onces. Le secret de la recette de I'encre est

la : mieux vaut peu que tropg.

Figure 1. Un calligraphe en Chine au xix® siécle. Gravure
de 1871.

Cette recette ne permet néanmoins pas de fabriquer I'encre : en effet,
elle ne mentionne pas la récolte de la suie, non plus que son origine
(combustion de bois ou matiéres grasses). Le fait de devoir piler le
mélange trente mille fois est sans doute une erreur de copiste qui s’est



ensuite transmise pieusement a des générations de lettrés'®. Les
véritables fabricants d’encre, des artisans qui n’étaient pas des lettrés,
gardaient leurs techniques et ne les confiaient qu’a leurs successeurs.

S'il y eut des lettrés pour s’intéresser a la fabrication de ’encre, rares
furent ceux qui en confectionnérent eux-mémes, et il faut attendre la

dynastie des Ming pour voir paraitre un ouvrage technique, illustré,

rédigé par un certain Shen Jisun !, qui affirme dans sa préface qu'il a
travaillé auprés d’un fabricant et qu'un moine lui a confié des secrets.
1l décrit ainsi les vingt-trois étapes de la fabrication et réfute en méme
temps les fariboles qui circulaient chez les lettrés :

Lopinion courante s’appuie sur un poeme de Su Dongpo
« la colle de poisson est préte apres avoir été battue de dix
mille coups de pilon » ; c’est pour cela que I'on prétend que
I'on utilise la colle de poisson pour faire de I'encre. Face a
des gens stupides, on peut sans difficulté soutenir des
propos de réveur. Quant aux marchands, il n’y en a pas un
qui puisse discerner ce qui est une tromperie de ce qui ne
I’est pas. Tout cela mérite bien d’étre tourné en dérision'? |

Mais l’encre n’est pas seulement ce qui permet d'écrire ; elle a
également une dimension au moins aussi importante aux yeux des
lettrés : elle devient objet de collection, dés la dynastie des Song ; on
était passé de la production de pains plus ou moins bien formés a des
objets que I'on avait plaisir a voir, et encore plus a lire, car ils étaient
moulés dans des formes agrémentées de dessins et d’inscriptions.

Les fabricants commandaient lesdits dessins a des lettrés impécunieux.
On reproduisit d’abord des sujets de bon augure, telles les imageries
populaires que l'on voyait dans la vie quotidienne : enfants jouant
(souhait de descendance nombreuse), bambous, prunus, rochers,
signes du zodiaque, les Huit Immortels, sujets bouddhiques, etc. La
symbolique jouait évidemment un rdle important, d’autant plus que
I'encre n’était pas seulement un objet de lettré. Par exemple :

Dans I’Antiquité on trouvait I'encre jiuzi (« encre des neuf
enfants »), qui servait a souhaiter une nombreuse
descendance au nouveau marié. C’était une manifestation
trés faste. Le poete dit ceci : « [Le principe de] I'encre des
neuf enfants est contenu dans la suie des coniféres. Sa

nature est de permettre d’engendrer fils et petit-fils sans

limite »'3,

Avec les Ming, on commenga aussi a inscrire la date de fabrication,



aubaine pour les faussaires qui écoulérent de I'encre « datée ». Lencre
perdit ainsi en partie de sa qualité purement utilitaire pour devenir un
objet de « troc » social : cadeau de mariage, d’anniversaire, de nouvel
an, généralement sur la base d'une encre médiocre mais d’aspect
engageant. Ce phénomene, « dette élégante », n'est pas propre a
I'encre : il concerne I'ensemble des objets qui attirent la convoitise des
lettrés, grands et petits, ainsi que celle des marchands enrichis.

La pierre-a-encre

Le quatriéme « Trésor » indispensable a I'écriture est ce que l'on
appellera ici, faute de mieux, la pierre-a-encre, méme s'’il ne s’agit pas
nécessairement de pierre. Cet objet, dans sa forme la plus simple, est
une surface 1égérement rugueuse, sur laquelle on verse un peu d’eau
et qui permet de produire de l'encre liquide par frottement d’un
batonnet ou pain d’encre.

Selon les Annales chinoises, la pierre-a-encre remonte a la plus haute
Antiquité, puisque I'empereur Jaune, personnage parfaitement
mythique, la connaissait déja :

Autrefois, 'Empereur Jaune regut une piéce de jade ; il la fit

14 ; sur la partie supérieure, on

tailler en « mer d’encre
inscrivit en caracteres sigillaires (archaiques) : Pierre-a-encre
de la Grandeur Impériale. 11 y a encore une inscription sur le
coffret doré : pierre et encre se révelent I'une a l'autre pour
produire le noir. Lorsquun homme de peu flatte, il

n’obtiendra jamais que 'eau trouble devienne pure. Cest

une preuve de I'origine antique des pierres-a-encre'>.

Figure 2. Pierre-a-encre (collection particuliére).

Cette anecdote, d’'une logique quelque peu étrange, est évidemment
une invention tardive, et la prétendue « preuve » de I'antiquité de
I'encre, pure vue de l'esprit, ne fait que refléter les préoccupations
esthétisantes du lettré : la pierre-a-encre n’est plus une simple
planchette, mais un objet précieux, comportant souvent des
inscriptions. Elle deviendra aussi un embléme symbolique de la
condition lettrée, au point que son apparence surpassait parfois son
utilité. Le peintre et calligraphe le plus connu des Song, Mi Fei (1051-
1107), I'avait bien remarqué ; il écrivit dans son « Histoire de la pierre-

a-encre » :

Produire de I'encre est la chose la plus importante pour une



pierre-a-encre ; vient ensuite sa couleur, et enfin sa forme
et son aspect travaillé ; I'aspect esthétique de la pierre-a-

encre, chose pourtant naturelle, peut faire oublier son

utilité!®,

Les pierres-a-encre étaient faites de divers matériaux : les plus
anciennes étaient en terre cuite, et 'on employait parfois de simples
briques ou tuiles. La découverte de nouveaux matériaux, pierre proche
du marbre par la texture, moins sensible a I'usure que la terre cuite,
permit de créer de nouveaux modeles, finement sculptés, et surtout
produisant une encre de consistance plus réguliére. Les pierres les

plus prisées proviennent de Duanxi !” et de Shezhou dans la province
de Anhui et sont le plus souvent de couleur noire, pouvant tirer sur le

violet ou le vert.

Une fois trouvée la pierre sous sa forme naturelle, les artisans se
contentaient de la tailler et de la polir ; la pierre-a-encre dégrossie se
présentait sous une forme irréguliere et naturelle qui était ensuite

sculptée, et aussi signée par des maitres artisans qui laisserent ainsi

8 . on leur donnait souvent une des formes

leur nom dans I'histoire’
qui étaient considérées comme anciennes ou archaiques, mais elles
étaient plus communément « en sabot » ou « en rectangle », soit la
forme la plus simple. Sous ladynastie des Qing, l'empereur

Qianlong (1711-1799) fit rédiger un catalogue illustré des deux cents

plus belles pierres-a-encre de sa collection'®. La plupart de ces pierres
ont été remaniées et portent une calligraphie, colophon de la main de
I'empereur : « Lempereur examinait chaque piéce et leur conférait un
nom, qui était ensuite gravé », nous dit la préface. Ces pierres devaient
par la suite servir de modéles, a la fagon des modeles de calligraphie.

Quant aux inscriptions, si les pierres anciennes des Qin et des Han
pouvaient présenter une date ou le nom de leur propriétaire, c’est
sous les Song essentiellement que I'on vit se développer d’abord des
inscriptions relatives a la pierre elle-méme, que ce soit un éloge ou
une anecdote, puis de fagon plus générale des colophons de
collectionneurs, collégues et amis du propriétaire.

Les objets superflus

Ce sont des accessoires dont le lettré aimait a s’entourer. Le terme
chinois (zhangwu)qui les désignait a I'origine semblait plutdt avoir été
réservé aux objets rares, probablement exotiques, et par suite
impliquait une notion de luxe. Par glissement sémantique, plus
tardivement, vers la fin de la dynastie des Ming, ce terme finit donc
par désigner des objets qui n’étaient pas absolument nécessaires a la

pratique de ’écriture, mais malgré tout d'une commodité appréciable ;



la notion de rareté et de luxe s’estompait notablement, d’autant
qu'entraient dans la catégorie d’objets superflus aussi bien les Quatre
Trésors que des biens accessoires, depuis les éléments de la table de
travail jusqu'a l'ensemble des accessoires de ce qui reléve des
« loisirs » en Occident : la canne de promenade, le bateau de péche, les
poissons rouges, les arbres en pot, etc. On se contentera ici de décrire
ceux qui ont plus strictement trait au travail du lettré, dans la mesure
ou, s’ils peuvent devenir objets de luxe, objets de collection, ils ne sont
pas totalement superflus.

Lobjet qui était sans aucun doute le plus nécessaire a la condition de
lettré fonctionnaire est le sceau. Il symbolisait le pouvoir impérial et
administratif, et sa falsification était sévérement réprimée. En tant
que sceau privé, il révele le nom et la qualité de son détenteur, ainsi
que ses préférences littéraires.

Le sceau

Le sceau, en Chine comme dans les pays sous l'influence de la culture
chinoise, est deés l'origine indissociable de la vie administrative ; tout
document était validé par I'apposition d’'un sceau, dont 1'usage était
strictement codifié, de ses dimensions au contenu du texte apposé,
composé jusqu’a nos jours, faut-il le rappeler, dans un style archaique (
zhuanshu« style sigillaire »), style qui avait été abandonné dans la vie
courante au profit d'un style plus commode sous la dynastie des Qin ;

ce texte reste difficile a lire pour le commun, d’autant qu’il connut

diverses variantes rendant sa lecture encore plus malaisée®’,

rehaussant sans aucun doute le mystére qui devait entourer les

détenteurs du pouvoir.

Comme objet, il convient aussi de distinguer le sceau officiel, obéissant
a des régles trés strictes quant a sa matiére (jade, or, argent, bronze,
bois suivant I'importance du détenteur), du sceau privé, que
possédaient a la fois les lettrés et d’autres catégories sociales. D’'une
facon générale, le sceau sert a apposer son nom. Sculpté et produit par
des artisans, il devint cependant un objet de la culture lettrée a partir
du moment ot il fut possible de se procurer une matiére suffisamment
tendre, de grain fin, de couleur agréable, pouvant étre gravée par des
lettrés.

Le sceau de lettré, progressivement, en vint a comporter d’autres
inscriptions que le nom et le prénom : le lettré possédait en effet
plusieurs surnoms et « noms de plume », noms de bibliotheque, de
cabinet d’étude, de pavillon, toutes dénominations qui fleurirent sur
les sceaux privés. Les lettrés qui pouvaient prétendre a une

ascendance prestigieuse le firent savoir aussi par leurs sceaux’!. Les
amateurs d’antiquités réputés pour leur compétence se mirent a
exhiber des sceaux d’expertise, qu’ils apposaient sur les estampages,
peintures et calligraphies qu'ils examinaient. Les réunions privées de



ettrés, au cours desquelles on se montrait les antiquités que l'on
lett d 11 trait 1 tiquit 1

possédait, s’achevaient souvent par la composition de poémes de
circonstance et étaient parfois célébrées par la gravure d’'un sceau a la

fois commémoratif (citant les noms des personnes présentes) et
d’expertise??,

Dans ce domaine aussi, les recueils de sceaux se répandirent d’autant
plus facilement, des la dynastie des Ming, qu'il était relativement aisé
de faire de nouveaux tirages d’un recueil a quelques exemplaires : il
suffisait d’apposer les sceaux sur un cahier, lequel formait alors un
catalogue.

Le sceau est aussi un objet esthétique : de forme généralement
parallélépipédique, en métal (bronze, argent), en pierre (jade, pierre
de couleur) ou autre (ivoire, os, bois, racine de bambou, terre cuite,
porcelaine, etc.), doté d’une poignée de forme géométrique ou
surmontée d'un animal mythique, il suscita lintérét des
collectionneurs des que I'on découvrit des variétés de pierres aux
couleurs délicates, qui prirent des noms poétiques évocateurs : « sang
de coq », « rougeur de beauté », « vert d’armoise » et autres.

Objets liés aux Quatre Trésors

Presse-papier ( zhenzhi, « garde du papier »)

La feuille ou le rouleau de papier, de taille relativement importante,
était probablement difficile a maintenir en place sur la table. Une
simple pierre pouvait y suffire, mais des sortes de regles, lourdes,
faisaient bien mieux l'affaire. Celles-ci étaient fréquemment de métal,
bronze ou fer, de pierre sculptée ou non, de porcelaine, de jade, de
cristal, etc. Un tel objet pouvait devenir un signe de richesse,
dépassant la simple utilité. Les traités régulérent donc le bon usage

des presse-papiers :

Pour les presse-papiers, ceux de jade doivent étre de jade

ancien ; ils peuvent étre ornés d’un lievre, cheval, cerf,
chévre, shanyu 23 tigre agenouillé, bixie 24 ou bien encore

d’'une chauve-souris mére avec son petit25 ; toutes ces
formes sont d'une extréme élégance antique. Ceux de
bronze sont de couleur vert-de-gris, ornés d’un tigre
agenouillé, d'un dragon enroulé, chien sommeillant, bixie,
cheval couché, tortue, dragon, tout cela également est tres

beau?®.

De tels presse-papiers de forme plutét ramassée servaient plutét a
fixer un bord de feuille. Une variante en est la « regle d’'un pied »
(yachi), de forme allongée, imitant a I'origine une mesure de longueur :



La « régle d’un pied » est faite de bois de santal ou d’ébéne ;
sa partie supérieure comporte une poignée de jade blanc
ancien, c’est ce qu'on appelle communément la « ceinture
de Shaowen ». Il est encore des régles produites par les
Japonais, dont la poignée est incrustée d’or et d’argent,

représentant une paire de péches avec ses feuilles?’ ; mais
bien que ce soit d’'un travail extrémement habile, ce n’est

pas un objet élégant?®,

Coupe-papier ( caidao, « couteau a couper »)

Le coupe-papier est une lame exclusivement réservée a couper le
papier : en effet le papier, comme nous I'avons précisé, était vendu en
rouleau, et chaque utilisateur le taillait a sa convenance :

Dans |'’Antiquité on connaissait le couteau-pinceau, de
couleur vert-de-gris, le haut étroit, le bas arrondi, d’une

longueur d’environ un pied. Les anciens « enlevaient le

vert » pour écrire?’

, Cest pourquuoi ils utilisaient cet objet.
A présent on peut s'en servir comme d'un objet de
collection, mais il n’a plus d’utilité. Parmi les productions
japonaises, il en est de tres petite taille, tres tranchants, la

lame et le manche sont faits de bois d’arbre « aile-de-coq

30 5. On ne se salira pas et c’est extrémement joli. On peut

aussi se servir de coupe-papier incrustés d’or et d’argent
provenant de la province de Dian (Yunnan) ; ceux de Liyang

et Kunshan sont affreux, bien dignes de la boutique de Lu

Xiaoqu 3.

Remarquons en passant que les objets importés du Japon, tres prisés
e n Chine, continuaient a pénétrer en Chine, malgré la fermeture

officielle des frontieres du pays.
Reposoir a encre ( mochuang, « lit a encre »)

Le reposoir a encre sert simplement a déposer le batonnet d’encre une
fois frotté sur la pierre. On doit éviter de I'abandonner sur le rebord de
la pierre, comme sont tentés de le faire les débutants : I'encre se
déliterait, créant des dépdts durs a la surface de la pierre-a-encre, au
risque de 'endommager et de « blesser » le pinceau, selon I'expression
consacrée. Cet objet ne semble pas avoir été en usage avant la dynastie
des Qing : le « Traité des choses superflues », fort prolixe par ailleurs,
n’en fait pas mention. Le presse-papier jouait peut-étre ce réle, et le
reposoir n’apparait guére que sous la dynastie suivante des Qing.

Coffret ou boite a encre ( moxia ou mohe)

Destiné au rangement des pains et btonnets d’encre, le coffret a encre
est fait de bois de santal, d’ébene, ou autre bois précieux. Il est souvent

incrusté de motifs de jade : motifs floraux, animaux mythiques,



personnages, etc. Ils étaient a 'origine presque toujours laqués, et c’est
vers la fin des Qing que leur production plus richement décorée atteint
son apogée. Cet objet n’est pas mentionné dans le « Traité des choses
superflues », mais d’autres auteurs des Ming lui consacrent de breves

notices.
Coffret de pierre-a-encre (yanxia)

La matiere dont est faite la pierre-a-encre est fragile. Celle-ci est a sa
place naturelle sur la table du lettré, a I'endroit le plus éclairé du
cabinet d’étude, pres d’une fenétre : elle craint les chocs, la lumiére du
soleil, et peut geler en hiver et se fendre. Elle doit donc étre protégée
par une sorte de coffrage, qui épouse plus ou moins la forme de la
pierre ; le coffret est en général fait de bois laqué, généralement les
mémes essences que celles utilisées pour les boites a encre, et tres
rarement en métal (étain).

Une variante du coffret est le « lit de pierre-a-encre » (yanchuang).
Comme son nom l'indique, c’est un coffrage de bois habillant la partie
inférieure de la pierre, qui 'empéche de glisser sur la table, et il
permet sans doute aussi d’éviter de rayer la table, faite de bois tendre.

Comme pour les boites a encre, le « Traité des choses superflues » ne

fait aucune mention de I'objet’.
Ecran (bing)

Lécran que I'on peut apercevoir sur la table du lettré est souvent une

plaque de marbre fin, en pierre de Dali **> montée verticalement sur un

support de bois. La table du lettré étant souvent placée preés d’une

fenétre, ouverte sur le dehors>*, la poussiére pouvait se déposer sur la
pierre-a-encre et gacher l'encre. Uécran, comme protection, semble
cependant peu efficace, et 'on peut estimer qu'il a plus un rdle
esthétique. Lorsque la plaque de marbre est remplacée par une plaque
de bois laquée avec des motifs incrustés de pierres colorées, de jades,
ou de nacre, elle reflete plus le gotit de riches marchands que celui des
lettrés.

Wen Zhenheng signale, avec une pointe d’acrimonie, que « depuis peu
[les plaques de marbre] entrent dans la fabrication des tables basses et
des divans, alors que les anciens s’en servaient pour se protéger du

vent ».
Pots, repose-pinceaux et autres

C’est le pinceau qui nécessite le plus d’accessoires : c’est qu'’il est aussi
le plus délicat des Quatre Trésors ; les poils du pinceau, qui sont loin
de jouir d’une durée de vie aussi longue que celle d’une pierre, doivent
impérativement étre lavés soigneusement a I’eau pure apres usage ; ils
peuvent s’accrocher aux aspérités de la pierre et s'user

prématurément. On ne doit pas les laisser trainer dans I'encre encore



fraiche de la pierre, ni laisser sécher un pinceau encré.

1l faut donc pouvoir le reposer proprement sur la table, lorsque I'on
s'interrompt un instant dans 'écriture : aussi le range-t-on dans un

pot ; aprés usage, on le suspend téte en bas apres I'avoir rincé.
Pot a pinceaux (bidong)

Objet de premier abord simple et sobre, le pot a pinceaux n’excede pas
15 a 20 cm de hauteur pour permettre aux pinceaux de dépasser
largement (éviter le contact des poils avec la paroi du pot). Ces pots
sont de matieres diverses, souvent en bois, racines d’arbre, de bambou,
souvent sculptés de scénes de la mythologie taoiste (la représentation
des Huit Immortels dans une bambouseraie est fréquente). Ils peuvent
étre de porcelaine, de jade.

Repose-pinceaux (bige)

Accessoires trés en vogue, que I'on apercoit aussi fréquemment sur les
peintures, le repose-pinceaux peut soit étre le plus simple et
économique, soit devenir tres coliteux. Sa forme évoluée la plus
appréciée est celle d’'une montagne présentant plusieurs sommets
(souvent cing). Ces objets sont généralement en terre cuite,
porcelaine, jade, bronze, fer, bambou, bois, etc. La relative ancienneté

de leur usage est attestée par un poeme qui leur est consacré, écrit par

Wu Xun (dynasties des Liang, vi€ siécle), montrant un repose-pinceaux
fait de bois de cannelier. C’est un objet qui n’est pas vraiment superflu,
il est méme indispensable en pratique si 'on ne veut pas voir son
pinceau rouler sur la table et salir papier, livres et vétements. Par
ailleurs, les lettrés n’hésitaient pas a employer comme repose-
pinceaux ce qu'’ils trouvaient dans la nature, racines noueuses, pierres

aux formes inhabituelles, branches de corail, etc.
Suspensoir a pinceaux (bigua)

1l existe plusieurs formes de suspensoir a pinceaux : la plus courante
est une sorte de cadre démontable, permettant de suspendre les
pinceaux (du moins ceux qui sont munis d'une fine et courte
cordelette a leur extrémité). D’autres ressemblent plus a des lanternes
et permettent de la méme fagon de suspendre les pinceaux. Ils ne
semblent pas avoir existé avant la dynastie des Qing, les auteurs de
I'époque Ming étant muets sur cet accessoire.

Range-pinceaux ( bichuang, « lit a pinceaux »)

Boite sans couvercle, qui a 'apparence d’un lit, le range-pinceaux est
destiné a recevoir plusieurs pinceaux ; l'inconvénient est que les
pinceaux sont a découvert et ne sont protégés ni des poussieres ni des
insectes. Ces range-pinceaux sont en bois, santal, ébéne ou bambou.

Pour ce qui est des range-pinceaux, on n’en voit pas



beaucoup ; il en est qui sont incrustés d’or, d’'une longueur
de 6 a 7 pouces, d’'une épaisseur de 2 dixiemes de pouces, et
larges de plus de 2 pouces ; ils peuvent recevoir quatre

pinceaux, leur forme ressemble ainsi a celle d’un reposoir.

Ce n’est absolument pas beau d’aspect, on peut s’en passer
35

Le jugement trés bref de Wen Zhenheng est néanmoins contredit par

celui de Tu Long ¢ qui, reprenant la description dans des termes
analogues, estime que les range-pinceaux de santal sont tres
acceptables. La mode en matiére d’élégance, comme on le voit, change
aussi en Chine, et c’est sous la dynastie suivante que se développe un
marché pour cet objet, qui devient alors un véritable coffret a tiroirs,
permettant de mieux protéger les pinceaux et pouvant en outre
contenir d’autres accessoires, comme les batonnets d’encre.

Lave-pinceaux (bixi)

Les lave-pinceaux sont des accessoires tres décoratifs, mais d’une
utilité moindre : ils sont souvent faits de jade, de porcelaine, rarement
de bronze, trop facilement oxydable. Leurs formes sont tres diverses,
ainsi que leurs tailles, au gré de I'imagination des artisans. Ils ont leur
place a c6té d’une pierre-a-encre, dont ils atténuent I'aspect austere,
et sont tres appréciés malgré leur utilité discutable. Ils permettent
difficilement de nettoyer un pinceau a grande eau ; en outre, des
dépots d’encre peuvent facilement s’incruster entre les délicates

sculptures de jade ou autre matériau précieux :

Pour les lave-pinceaux de jade, il y a ceux-ci : en forme de
bol, de rectangle, en forme de bracelet de jade. Pour ceux
de bronze antique : de petite taille orné d’or fondu, de
petites coupes vert-de-gris, de petite marmite, de coupe a
vin, de bassine ; aucun de ces objets n’était a I'origine un
lave-pinceau, mais de nos jours on les utilise comme tels,
c’est suprémement joli. Pour ceux en terre cuite, on en
trouve des poteries de Guan et Ge, ornés d’armoises, en
forme de quatre feuilles de lotus enroulées. Pour la
porcelaine de Longquan : il y a celle en forme de couple de
poissons, de fleurs de chrysanthéme. Pour la porcelaine de
Dingyao, celle en forme de fleurs de prunus, détang
rectangulaire. Pour la porcelaine de Xuanyao, celle en
forme d’herbe d’aquarium, de fleurs d’armoise, de tambour
de pierre, tout cela peut étre utilisé. Mais détestables sont
les lave-pinceaux en forme de bracelet, et toutes les formes
vertes et blanches. 1l y a aussi des bassinoires, dont les c6tés

servent a remettre en forme les poils du pinceau, mais cela

ne doit pas étre utilisé>’.

En fait, la fabrication propre de lave-pinceaux ne semblait pas tres



développée sous les Ming, ce qui fit qu’on réutilisa des objets antiques
(ou au go(it antique) a cet usage. C’est seulement sous la dynastie des
Qing que se développa le commerce de lave-pinceaux, qui encombrent

encore de nos jours les boutiques d’antiquaires en Chine.

Conclusion

La possession des Quatre Trésors et d’accessoires superflus avait plus
d’un intérét pour le lettré, qu'il soit haut fonctionnaire ou érudit
local : d'une part cette possession signalait un statut social enviable. Le
fonctionnariat était le réve et le but de tout sujet de 'Empire. D’autre
part, son statut placait le lettré au-dessus du vulgum, selon les critéres

du confucianisme.

Cet avantage avait toutefois une contrepartie : entretenir des relations
avec ses pairs - visites de courtoisie réciproques, réunions ou I'on
faisait étalage de ses collections privées, ot 'on affichait « I'élégance »
de ses gofits, ou I'on montrait ses collections d’antiquités.

La possession de collections induisait ensuite une véritable production
« littéraire » : la constitution de catalogues. On voit ainsi apparaitre
des catalogues d’objets privés, par catégories. Catalogues de peintures
et calligraphies, de sceaux, de pierres-a-encre, de briques, de miroirs,
pour ne citer que les plus connus. Ces catalogues resterent souvent a
I'état de manuscrits, parfois imprimés en éditions limitées par les
descendants. Ils décrivent de fagon assez précise les objets que I'on
possédait et donnent alors I'occasion de rédiger des notices d’une
érudition parfois pédante, lesquelles permettaient a leur auteur
d’asseoir une autorité de savant, au moins localement, un prestige que

les examens ne lui avaient peut-étre pas accordé.

Une anecdote (seconde moitié du xix® siécle) nous montre un petit
lettré qui finit par trouver un emploi subalterne, ol il n’avait
probablement pas donné satisfaction car il fut renvoyé peu apres son
embauche ; mais cela ne lui 6te aucunement le respect et 'admiration

de ses pairs :

Depuis peu on trouve 2 la sous-préfecture de Taizhou *® de
nombreuses briques anciennes. Linstructeur Song Xinzhi
les appréciait jusqu’a 'obsession, il a pris dans ses rets plus
de 300 pieces datant de I'érejianheng des Wu (269)
jusqu’aux Ming. Il les compila en un recueil, travail
minutieux  d’érudition,  intitulé Catalogue de jarres

insignifiantes.

Song pratiquait la calligraphie, de plus il excellait dans la

gravure de sceaux. Nommé assistant instructeur dans la

sous-préfecture de Leging %, il dut peu aprés donner sa



démission et s’en retourner. 1l ferma alors sa porte aux

visiteurs, n’écrivant plus que pour son plaisir. Ceux qui le

connaissent le tiennent en haute estime?°,
Le petit lettré était en fin de compte relativement débarrassé des
contingences et obligations administratives, lorsqu’il n’occupait pas de
poste officiel. Les hauts fonctionnaires, de leur coté, disposaient de
ressources financieres qui leur permettaient d’acquérir des objets de
prestige, d’en recevoir en cadeau de la part de leurs subordonnés, de
leurs amis, ou méme de l'empereur. On peut citer le cas deJi
Yun (1724-1805), dont les écrits nous laissent une impression de vie
agréable, puisqu’il put s’adonner a la collection d’antiquités et a la

production de textes littéraires et de catalogues‘”. D’un autre cdté, le
grand lettré Ruan Yuan (1764-1849) se vit reprocher par 'empereur de
trop s’occuper de ses collections privées au détriment de son combat

contre les sectes hétérodoxes et les pirates??,

Lintérét de ces objets n’est pas seulement esthétique, ce sont aussi des
documents appréciables, pour peu qu’ils comportent ou suscitent
inscriptions et documents : ils rendent compte des occupations et
préoccupations propres aux lettrés, a la recherche d’objets du passé,
de leur besoin de se différencier des nouvelles classes sociales
montantes, capables de rivaliser avec eux en pouvoir et en richesses. Si
ces objets furent source de dépenses, ils permirent aussi aux lettrés
nécessiteux de survivre : production de peintures, calligraphies,
rédaction d’éloges funéraires a graver sur stele, commerce et expertise
d’antiquités, jusqu’a la production de falsifications. Tel était
I'environnement matériel et intellectuel du lettré dans laChine

impériale.

Notes

1. Voir illustration, Lieux de savoir, vol. I, p. 237.

2 . Soulévements, invasions, changements dynastiques furent a
l'origine de nombreuses disparitions de bibliotheques privées ; les
dilapidations d’héritage, négligences domestiques, insectes et petits
rongeurs n’étaient pas en reste.

3. Cf. Pirazzoli-t’Serstevens et Kerlan, 2008, p. 151-154.

4, Cf. Clunas, 2004.

5.Le plus connu de ceux-ci est le Zhangwu zhi (« Traité des objets
superflus ») de Wen Zhenheng (fin des Ming) ; un autre ouvrage
contemporain de ce dernier est le Kaopan yushi, que I'on peut traduire

par « Remarques décousues d’une vie retirée », de Tu Long, que Craig



Clunas traduit par « Desultory Remarks on Furnishing Abode of the
Retired Scholar », qui nous montre bien la difficulté de rendre un titre
d’ouvrage chinois tout en allusions littéraires.

6. Ces Quatre Trésors sont d’'une importance inégale. Ainsi la pierre-a-
encre, dont la qualité conditionne celle de I'encre qu’on y prépare, en
est le plus estimé : traditionnellement, le lettré commence a se
concentrer au moment de préparer son encre. En frottant le batonnet
d’encre sur sa pierre, il se représente mentalement ce qu'il va écrire
(ou peindre). Cette importance tient peut-étre a ce que la pierre-a-
encre a traversé plus facilement les siécles que les autres objets, elle
semble donc plonger ses racines dans une Antiquité magnifiée.

7.0n désigne improprement en Occident le papier chinois sous le
terme de « papier de riz ».

8. Wen, 1986, juan 7, « Les pinceaux ».

9. Voir Shih, 1958.

10. Le grand poeéte Su Dongpo (1037-1111), par exemple, mentionne le
fait dans 'un de ses poémes.

11. Publié en 1400, sous les Ming. Réédité sous les Qing dans la grande
encyclopédie Sibu congkan, vol. 843, avec illustrations. Il en existe une
traduction francaise, peu fidele, de Maurice Jametel, LEncre de Chine,
Paris, 1882.

12. Shen, 1986, juan « Fabrication de la colle ».

13. Su, 1986, juan « Encres ».

14. Mohai : une des appellations anciennes pour la pierre-a-encre.

15. Su, 1986.

16.M i Fei in Yan shi (« Histoire de la pierre-a-encre »), éd. in Congshu
jicheng xinbian, vol. 48, p. 322-324. Sur Mi Fei (ou Mi Fou) et son ceuvre,
voir Vlandier-Nicolas, 1963.

17. A une trentaine de kilomeétres a I'est de la ville de Zhaoqing ; la

¢ siecle mais a repris

production s'était éteinte vers la fin du xix
apres 1949, et est toujours tres active.

18. Certains lettrés des Qing, comme Huang Yi (1744-1802), connu aussi
en tant que collectionneur et graveur de sceaux, avaient réalisé
nombre d’inscriptions sur pierre-a-encre, pour leurs amis et collegues.
19. Xiging yanpu, « Recueil de pierres-a-encre conservées au palais
Xiging », reproduit avec illustrations in Siku quanshu (que I'on peut
traduire par « Collection compléte en quatre dépdts »), qui édite
I'ensemble de tous les ouvrages autorisés depuis ’Antiquité jusqu’a la
publication entre 1773 et 1782. Louvrage gigantesque n’a jamais été
imprimé, mais fut calligraphié a la main en 7 exemplaires, seuls
quelques exemplaires subsistent de nos jours ; 'édition moderne en
fac-similé comprend plus de 1 600 volumes d’environ 2 000 pages
chacun. Lensemble existe a présent aussi en version digitalisée. Les
ouvrages non retenus furent détruits sur ordre impérial. Les pierres
survivantes se trouvent au musée Gugong de Taipei, et ont fait I'objet
d’'une publication récente, avec résumé en anglais : Ch’in, 1997. La
comparaison entre les pieces conservées au musée Gugong de Taipei

et les dessins d’époque montre que le travail avait été réalisé avec un



grand souci d’exactitude et de réalisme.

20.Par exemple, le style dit « en neuf volutes », utilisé pour les
documents administratifs, leur conférant un aspect majestueux qui
devait impressionner encore davantage.

21.1l y eut jusqu'a un personnage prétendant descendre du maitre de
Confucius !

22.Llorsqu’une peinture, calligraphie ou estampage était expertisée,
c’est-a-dire authentifiée, lors d’une réunion de lettrés, on apposait un
« sceau d’expertise » (Untel a authentifié ceci).

23. Animal mythique censé vivre sur la lune.

24.Animal mythique ressemblant a un chien féroce, représenté
accroupi.

25.1la chauve-souris (fu) est un animal trés faste, en raison de son
homophonie avec le bonheur (fu).

26. Wen, 1986, juan 7.

27. La péche est aussi un symbole de longévité.

28. Wen, 1986, juan 7.

29. Lexpression compleéte était « couper les planchettes vertes », c’est-
a-dire enlever I'écorce verte des fiches de bois ou de bambou, support
d’écriture sous la dynastie des Han, utilisé avant la découverte du
papier. C’est du moins l'idée que s’en firent plus tardivement les
lettrés.

30. Selon Tu Long, ce bois proviendrait des « Contrées de I'Ouest »,
Inde, ou Asie centrale.

31. Liyang et Kunshan sont deux sous-préfectures dans la province du
Jiangsu. La boutique désignée était celle d'un marchand de coutellerie
située dans la ville de Suzhou. Voir Wen, 1986, juan 7.

32.Les boites a pierre-a-encre ont connu un grand succes au Japon
(suzuri bako), ou elles sont souvent en bois laqué (en plastique imitant
le bois laqué de nos jours !) rouge ou noir, avec des incrustations
dorées ou argentées ; ces boites peuvent contenir en outre tout le
nécessaire pour écrire : pinceau, encre, versoir a eau, boite a cinabre
pour encrer le sceau. De telles boites ont aussi été exportées en Chine
sous les Ming.

33.Dali, capitale de la province du Yunnan, produit une sorte de
marbre appelé aussi « pierre de réve », dont les striures plus foncées
semblent représenter un paysage de montagnes.

34.'un des poncifs de la littérature concernant le travail lettré est :
« Ayez une table propre, a coté d’'une fenétre claire. »

35. Wen, 1986, juan 7.

38. Sous-préfecture maritime de la province du Zhejiang.
39. A environ 80 kilométres au sud de Taizhou.

40. Lu (1801-1865), juan 6, p. 329.

1. Voir Ji, 2006.

42. Voir Wei, 2006, p. 110 sq.

W~



Bibliographie

Ch’in, 1997 : Hsia-i Ch’in (dir.), Xiging yanpu guyan tezhan, The National
Palace Museum’s Ancient Inkstones Illustrated in the Imperial Catalogue, Taipei.
Beurdeley, 1966 : Michel Beurdeley, The Chinese Collector Through the

Centuries : from the Han to the 20™ Century, Rutland, Vt.
Bussotti, 1998 : Michela Bussotti, « Livres d’encre. A propos de deux
albums illustrés et d’autres ouvrages sur les encres chinoises de la fin du

xvi € siécle », Nouvelle revue du xvi ¢ siécle, n® 16/1, p. 117-142.

Bussotti, 2001 : M. Bussotti, Gravures de Hui, Etude du livre illustré de la fin
duxvi® siécle a la premiére moitié du xvii ¢ siécle, Mémoires archéologiques,
26, Paris.

Chen, 1967 : Fou Chen, Récits d’une vie fugitive, trad. Jacques Reclus, Paris.
Clunas, 1991 : Craig Clunas, Superfluous Things : Material Culture and Social
Status in Early Modern China, Chicago.

Clunas, 2004 : Cr. Clunas, Elegant Debts : the Social Art of Wen Zhengming
1470-1559, Honolulu.

J1,1998 : Yun ] i, Passe-temps d'un été a Luanyang, trad. Jacques Dars, Paris.
Ledderose, 1986 : Lothar Ledderose, « Chinese Calligraphy : Its Aesthetic
Dimension and Social Function », Orientations, 17.10 (octobre), p. 35-50.
Percival, 1971 : David Percival (Sir), Chinese Connoisseurship : The Ko Ku Yao
Lun, Londres.

Pirazzoli-t'Serstevens et Kerlan, 2008 : Michéle Pirazzoli-t’Serstevens et

Anne Kerlan (dir.), Autour des collections d’art en Chine au xviii ¢ siécle,
Geneve,

Polastron, 2010 : Lucien X. Polastron, Le Trésor des lettrés, Paris.

Shih, 1958 : Sheng-han Shih (Shi Shenghan) : A Preliminary Survey of the

Book « Ch’i min yao shu ». An Agricultural Encyclopaedia of the 6 th Century,
Pékin.

Vandier-Nicolas, 1963 : Nicole Vandier-Nicolas, Art et sagesse en Chine, Mi-
Fou : 1051-1107, peintre et connaisseur d’art dans la perspective de l'esthétique
des lettrés, Paris.

Van Gulik, 1955 : R. H. Van Gulik, « A Note on Ink Cakes », Monumenta
Nipponica, vol. 11, n° 1, p. 84-100.

Waley, 1924-1925 : Arthur Waley, « The Tsun Sheng Pa Chien, A. D. 1591,
by Kao Lien », trad. Arthur Waley, avec introduction et notes de
R. L. Hobson, Yearbook of Oriental Art and Culture, 1, p. 80-87.

Wei, 2006 : Betty Peh-T’i Wei, Ruan Yuan, 1764-1849, The Life and Work of a
Major Scholar-Official in Nineteenth-Century China before the Opium War,
Hong Kong.

Zhou, 2002 : Mi Zhou, Zhou Mi’s Record Of Clouds and Mist Passing Before
One’s Eyes : An Annotated Translation, trad. Ankeney Weitz, Boston.

Sources en chinois (non traduites en langues occidentales)

® Ji, 2006 :Ji Yun, Yuewei caotang yanpu [« Catalogue des pierres-a-
encre conservées a la chaumiére ou on lit des choses

insignifiantes »], Pékin.



® Lu (1801-1865) : Lu Yitian, Lenglu zashi [« Connaissances diverses de
la chaumiere fraiche »].

® Shen, 1986 : Shen Jisun (fin xiv € siécle), Mofa jiyao [« Recueil de
choses importantes pour la fabrication de I'encre »], Siku quanshu,
vol. 843, Taipei.

® Su, 1986 : Su Yijian, Wenfang sipu [« Trésors du cabinet d’étude en
quatre chapitres »]. Siku quanshu, vol. 843, Taipei.

® Tu, 1966 : Tu Long (1542-1605), Kaopan yushi [« Remarques sur une
vie oisive »], Taipei.

® Wen, 1986 :Wen Zhenheng (1585-1645), Zhangwu [« Traité des
objets superflus »], Siku quanshu, vol. 872 (p. 31-89), Taipei.

® Zhao, 1966 : Zhao Xigu (env. 1230), Dongtian ginglu [« Registres purs
de la Grotte céleste »], Taipei.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE haStec

ok fondation
DHAUTES maison des
Laboratoire d'Excellence criamrne
ETUDESS re et anthropologi sciences
T Histoire et anthropalogie de I'h
SCIEMCES des savoirs, des techniques gl nomme
SOCIALES et des croyances

metope

meéthades et outils

[

DN

i e e ey pour [édition structurée
-

ONU enssib’

strasbourg sk i Moo

et des biblathégues

74
AN Fx A
WS B,

cPrL
(AK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi schrisl ot chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS M IN

it @@

¢ CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Les Quatre Trésors
	Le papier
	Le pinceau
	L’encre
	La pierre-à-encre

	Les objets superflus
	Le sceau

	Objets liés aux Quatre Trésors
	Presse-papier (zhenzhi, « garde du papier »)
	Coupe-papier (caidao, « couteau à couper »)
	Reposoir à encre (mochuang, « lit à encre »)
	Coffret ou boîte à encre (moxia ou mohe)
	Coffret de pierre-à-encre (yanxia)
	Écran (bing)
	Pots, repose-pinceaux et autres
	Pot à pinceaux (bidong)
	Repose-pinceaux (bige)
	Suspensoir à pinceaux (bigua)
	Range-pinceaux (bichuang, « lit à pinceaux »)
	Lave-pinceaux (bixi)

	Conclusion
	Bibliographie
	Nos partenaires


