De la Gréece a Rome :
’espace-temps des

philosophes antiques

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 1019-1048

Carlos Lévy

Au début du Lysis, Platon nous montre Socrate rencontrant le jeune
Hippothalés accompagné d’un groupe d’amis’ :

Venant de I'’Académie, je m’en allais tout droit vers le
Lycée, sur la route qui longe le Mur a I'extérieur, et au pied
méme du Mur. Quand je fus contre la poterne ou est la
fontaine de Canops, je m’y rencontrai avec Hippothales, le
fils de Hiéronymos, et avec Ctesippe, celui qui est du deme
Péanée, accompagnés d’un groupe compact de jeunes gens

qui les entouraient.

L'Académie et le Lycée correspondent dans la bouche de Socrate a
deux gymnases dans lesquels il se rend réguliérement pour rencontrer
la jeunesse. A titre d’exemple, le début de I’ Euthydéme évoque de

maniére trés vivante une masse de jeunes gens pressés autour de lui

en si grand nombre qu’il était difficile de I'entendre distinctement?.
Socrate se déplace pour aller a la rencontre des jeunes, et non
I'inverse. Mais ses déplacements a visée philosophique sont
exclusivement athéniens. A la différence des sophistes, il ne parcourt
pas les villes grecques pour attirer a lui des publics nombreux et
enthousiastes. La suite du texte duLysis nous apporte quelques
éléments d’information complémentaires. Ces jeunes gens disent a
Socrate qu’ils se rendent dans une palestre de construction récente
située face au Mur, ol exerce, outre le pédotribe, un sophiste du nom
de Miccos. Socrate suit donc Hippothalés et ses compagnons et entame
avec eux le dialogue sur I'amitié qu’est censée reproduire I'ceuvre.

Socrate est évidemment un personnage exceptionnel que nous ne
pouvons aucunement considérer comme représentatif du systéme
d’éducation supérieure qui, de maniére confuse et parfois
contradictoire, se met en place a son époque. Il n’en reste pas moins

vrai que C’est la tradition issue de Socrate qui va investir I’Académie et


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=264

le Lycée d’une signification nouvelle. Ces lieux ot Socrate faisait de la
philosophie vont devenir des institutions qui auront une fonction
paradigmatique pour les écoles philosophiques ultérieures et
constitueront comme des emblémes pour l'ensemble du systéme
d’éducation en Occident.

La préhistoire des écoles philosophiques : le

pythagorisme et son histoire

Si l'on considére, avec toute une tradition, que Pythagore fut le
premier philosophe, il faut lui reconnaitre d’avoir créé un type de
relation pédagogique que ’Athénes de Socrate ne reproduisit pas. Le
pythagorisme se définit par une structure sectaire a la fois

d’enseignement et de vie®. Les communautés pythagoriciennes d’Italie
du Sud et de Sicile, a 'image de celle que le Maitre était censé avoir
créée, se caractérisaient par 1'adhésion sans réserve a un corps de
doctrine, par la pratique du secret, par I'application rigoureuse de

régles de vie communes et par 'existence d’'une hiérarchie distinguant

les initiés et les simples auditeurs®. Linextricable mélange

d’informations historiques et de 1égendes qui entourent la figure du
fondateur ne permet pas de présenter une chronologie rigoureuse.
Tout au plus peut-on dire que, de Crotone ou Pythagore séjourna au

début duvi © siecle avant J.-C. Et qui fut gouvernée par les

¢ siécle, linfluence

pythagoriciens jusqu’au milieu duv
pythagoricienne s’étendit au sud de [Iltalie, comme le montre

notamment le fait que Tarente fut gouvernée dans la premiére moitié

duiv® siecle par un pythagoricien, Archytas. Pythagore arriva a
Crotone en venant de Samos ou il n’aurait pas pu pratiquer son
enseignement comme il le souhaitait et, selon Jamblique, il aurait

commencé 2 exposer sa doctrine dans un gymnase®, Malgré la rareté
de nos informations sur le fonctionnement des groupes
pythagoriciens a 1'époque hellénistique et romaine, quelques
témoignages nous prouvent qu'ils continuaient a exister. Apres I'effort
de Nigidius Figulus, contemporain de Cicéron, pour faire renaitre le
pythagorisme  aRome, nous trouvons dans le livre XV des
Métamorphoses d’Ovide une pensée et des regles de vie
pythagoriciennes qui devaient circuler grice a des maitres comme
I’Alexandrin Sotion qui forma Sénéque a la philosophie. C’est ainsi que
Philostrate nous présente Apollonios de Tyane, qui vécut au milieu du

i’ siecle apres J.-C., comme un homme imprégné de la pensée et des
rites pythagoriciens, qu'il essaya méme de communiquer a 'empereur

Hadrien. Les noms des pythagoriciens duii® siecle de notre ére
suffisent a évoquer la diffusion géographique de ce courant :
Moderatus de Gades, Nicomaque de Gerasa, Numénius d’Apamée. Rien
n'indique cependant que de véritables sectes se soient constituées



dans toutes ces villes. Tout semble indiquer que, pour le pythagorisme
aussi, la transmission de maitre a disciple avait pris le pas sur la

structure communautaire.

Les sophistes, Socrate et ses disciples

A la différence du pythagorisme, 'éducation dans I'Athénes classique
fut une affaire d’individus qui, de diverses manieres, avaient pris
conscience d’'un manque dans une cité dont la vocation hégémonique
s’affirmait de plus en plus clairement. C’est un théme assez fréquent,
chez Platon comme chez Xénophon, que la déploration de I'incurie des
Athéniens a I'’égard de l'éducation des adolescents. Il s’agit, au
demeurant, d’un des rares points sur lesquels Socrate et les sophistes

sont d’accord. Au début du Clitophon 6 Socrate s'indigne d'une
éducation qui se limite a I'écriture, a la musique, a la gymnastique et
conduit par la suite a la recherche de richesses que I'on utilise sans
aucun sens moral. De son cbté, Protagoras, dans un passage du

dialogue qui porte son nom’, se demande :

D’ou vient donc que ces hommes, qui ont de la valeur,
instruisent leurs propres enfants en tout ce qui reléve
d’une éducation donnée par des maitres, et ainsi produisent
en eux un savoir, tandis que, pour le genre de mérite qui
fait leur valeur personnelle, ils ne les rendent pas

supérieurs a qui que ce soit ?

Méme s’ils divergent profondément sur le sens de I'expression,
Socrate et les sophistes convergent dans le constat qu’il n'y a rien,
dans le systeme d’éducation traditionnel athénien, qui permette de
faire du jeune homme un « homme accompli ». Ce manque n’est jamais
exprimé sous la forme de I'absence d’un lieu. La fin morale est percue
et exprimée avec une telle intensité que la catégorie du lieu ne se voit,
dans un premier temps, accorder aucune importance. La raison en est
bien simple : il n’y a aucune difficulté a trouver les jeunes gens que
'on cherche a former. Ils sont sur I’agora ou dans les gymnases, dans
les lieux les plus fréquentés. Parce que ’éducation que 'on se propose
de donner est celle qui vise a rendre meilleur un individu, elle est
percue comme une relation de personne a personne. Le maitre de
gymnastique, le pédotribe, a besoin d'un gymnase car I’éducation des
corps nécessite un certain nombre d’équipements, et le gymnase
prépare a cette institution par excellence qu’est 'armée. Lidée que
I'actualisation dans I'individu de virtualités morales et politiques exige
une institution ne s’imposera que trés progressivement. Socrate et
Gorgias, I'un sédentaire, I'autre infatigable itinérant, ne percoivent
nullement la nécessité de lier leur nom a un lieu déterminé. Lespace
de la cité pour I'un, des cités pour l'autre, suffit a définir le lieu de

mise en ceuvre de leur projet éducatif.



De ce point de vue, I'étude des mots qui désignent ce qui deviendra

I’école philosophique est intéressante par I'accent mis sur le temps et

non sur l’espaces. Trois termes sont généralement employés, qui ont
fait 'objet de savantes études. Lascholé désigne originellement le
temps de loisir, la diatribé l'utilisation que I'on fait de son temps,
notamment pour converser, la hairesis - qui donnera « hérésie » -
indique un choix intellectuel personnel et servira souvent a
caractériser une école de pensée, une orientation philosophique
commune. Un seul mot est en relation avec I'espace, mais il s'imposera
plus tard, et ne vaudra que pour une seule école : peripatos, 'espace de
la promenade. Au départ, il ne s’agit pas pour le philosophe d’investir
un lieu donné, mais de s’installer en quelque sorte dans le temps du
jeune auditeur pour lui permettre de se lancer dans le grand ceuvre de
la transformation intérieure. C’est ce que Plutarque a trés bien mis en

évidence en écrivant a propos de Socrate ° :

Il ne faisait pas disposer des bancs, ne s’installait pas dans
une chaire, n’avait pas d’heure pour travailler ou se
promener avec ses disciples, mais c’est lorsqu’il se
divertissait avec eux a 'occasion, buvait en leur compagnie,
C’est a la guerre et sur I’Agora avec certains d’entre eux, et,
pour finir, c’est dans sa prison et en buvant le poison qu'’il
montrait sa philosophie. Le premier, il a révélé que la vie
accueille la philosophie dans toutes ses parties, a tout
moment, dans toutes les situations et dans toutes les

activités sans exception.

La situation antérieure a la fondation des écoles philosophiques se
caractérise donc par un réseau d'initiatives individuelles de diffusion
du savoir qui investissent des lieux anciens (les trois grands gymnases
de I'Académie, du Lycée et de Cynosarges), mais aussi, comme le
montre le Lysis, tout édifice récent permettant de greffer sur
I'éducation traditionnelle les idées et les connaissances nouvelles. Cet
espace d’éducation, en quelque sorte virtuel, donnait au jeune homme
une plus grande liberté pour étudier sous l'autorité de maitres trés
différents. Nous en avons un bon exemple avec Antisthene, le pere de
la pensée cynique, qui commenga par suivre Gorgias, avant de
découvrir Socrate et d’étre si attaché a lui qu’il venait tous les jours du

Pirée ou il habitait pour 'écouter i Athénes '°. Ce n’est donc pas la
génération de Socrate et de Gorgias, mais la suivante qui éprouva le
besoin de sortir de cette indétermination géographique pour aller vers
un systéme plus structuré et plus facilement repérable, tel que le
maitre ne dépendit plus des déplacements de ses éleves. Assurer une
forme de permanence a lenseignement de personnalités aussi
exceptionnelles que Socrate ou les plus grands des sophistes exigeait

la mise en ceuvre de moyens nouveaux. Il n'est pas indifférent



qu'lsocrate, disciple de Gorgias, ait créé son école a peu pres au
moment ou Platon fondait son Académie. Alors que son maitre Gorgias
avait choisi d’afficher son mépris de toutes les formes d’enracinement
en refusant de fonder une famille et en ne s’installant durablement
dans aucune ville, Isocrate avait affirmé son mépris pour « ces
sophistes véreux qui prétendent tout savoir et se montrent a

t!'! », et il établit une école ou il accueillait des

I'improviste partou
disciples qui restaient plusieurs années chez lui'?. Denys
d’Halicarnasse utilise, pour décrire '’école d’Isocrate, une expression
saisissante, lorsqu’il dit qu’elle avait, a I'image d’Athénes, une vocation
colonisatrice, envoyant partout en Gréce des colonies d’éloquence’®.
Le méme souci de renoncer soi-méme a 'omniprésence apparait chez

les disciples de Socrate tout de suite apres la mort du Maitre. 11 est

bien peu probable que, comme le raconte Athénée 4, Platon ait
immédiatement signifié a ses compagnons qu'il avait I'intention de
prendre la téte du groupe. Cette information figure dans un passage ou
tout vise a discréditer la personnalité du fondateur de I'’Académie et,
de surcroit, elle semble contredite par le fait que, aprés la mort de
Socrate, Platon et les autres disciples se réfugiérent a Mégare chez

Euclide 1°, lequel fonda I'école mégarique, célebre par la place quy
tenait la dialectique. Il y eut une forme de continuité dans cette école,
puisque Diogeéne Laérce dit d’Eubulide de Milet qu’il « appartint a la
succession d’Euclide ». De méme Phédon, revenu dans sa patrie, Elis,
fonda-t-il une école qu'’il transmit a 'un de ses concitoyens, lequel a
son tour la légua & Ménédéme d’Erétrie, si bien que les philosophes
érétriaques succédérent aux éliaques. A Athénes méme, Antisthéne
s'installa au gymnase de Cynosarges, ce qui dans I'Antiquité fut
invoqué pour expliquer I'origine de I'adjectif cynique '°. Bien que la
question soit débattue, il ne semble pas qu’il ait abandonné le principe
du refus des honoraires, proné par Socrate qui considérait que ceux
qui se faisaient payer s’asservissaient eux-mémes, puisqu’ils étaient
contraints de s’entretenir avec ceux qui leur versaient un salaire!'’. Le
cynisme ne constitua jamais une véritable école, Antisthéne et son

éleve Diogeéne, que Platon définissait comme « un Socrate devenu fou

18 5, se caractérisant beaucoup plus par une prédication et un mode de

vie que par le souci de la transmission institutionnelle d’'une doctrine,

si bien que l'érudit romain Varron considérera que toute pensée
9

philosophique pouvait étre vécue sur le mode cynique'®.
Aristippe, originaire de Cyréne et défenseur du plaisir immédiat, avait
fondé une école aAthénes avant méme la mort de Socrate. La
succession de son école est 'une des mieux documentées, et il est
intéressant de noter que deux au moins de ses disciples venaient de la
méme ville que lui, ce qui confirme le pouvoir d’attraction d’Athenes

20, Ajoutons un cas intéressant, celui dEschine dit « le socratique ».

Nous apprenons que, revenu de Sicile ou il était allé voir le tyran

Denys, dans I'espoir que celui-ci soulagerait sa misere, il n’avait pas



0sé assumer une situation de maitre, en raison de la célébrité de

Platon et d’Aristippe, mais qu'il donnait des lecons payantes®!. Du
point de vue matériel, la situation d’Eschine ne présentait pas de
différence par rapport a celle d’Aristippe. S’il n’a pas voulu étre
considéré comme fondateur d’école, ce n’est pas parce qu'il refusait de
s'installer dans un espace qui serait devenu le lieu de diffusion de son
enseignement, mais bien parce qu’il ne se sentait pas capable
d’assumer la position de centralité qui était celle de personnages
investis de I'autorité que leur donnaient leur ceuvre, la nouveauté de

leur pensée et la reconnaissance de leur entourage.

De maniére assez confuse s’est donc imposée apres la mort de Socrate
I'idée que l'enseignement devait réinterpréter le réle que le Maitre
avait attribué a I'espace et au temps dans sa pratique de la philosophie.
Il est apparu qu’a la centralité immatérielle de la relation entre maitre
et disciple devait s’ajouter celle d'un lieu immédiatement identifiable
comme emblématique d’'une pensée. De méme, confier la pérennité
d’'une méthode ou d’'une doctrine a un ensemble de disciples qui
I'interpréteraient chacun a sa maniere - et le cas d’Aristippe montrait
a quel point les limites de 'interprétation pouvaient étre élastiques -
constituait un risque qui devait étre au moins partiellement conjuré
pourvu que le processus de la transmission soit structuré. Sans vouloir
le moins du monde diminuer le mérite de Platon, c’est peut-étre aussi
parce qu’elle put apporter de la maniere la plus claire une réponse a
ces deux exigences que I’Académie s'imposa la premiére comme I’école
philosophique par excellence, celle a laquelle les autres allaient se

référer pour I'imiter ou pour la critiquer.

Le modéle de ’Académie??

Apres un long voyage dans le bassin méditerranéen, entrepris a I'dge

de vingt-huit ans, Platon, de retour a Athenes, commenca a enseigner

23 censé avoir été fondé par le

en 387 dans un gymnase hors les murs
héros mythique Hécadémos auquel un culte était rendu. La région
appelée « Académie » était située a environ 1,5 kilométres au nord-
ouest d’Athenes ; elle constituait ce que Marie-Francoise Billot appelle

« une sorte de banlieue campagnarde assez fréquentée, autant qu'un

24

périmétre défini et un gymnase”® ». Le gymnase existait déja

vraisemblablement au début du vi® siécle avant J.-C., et 'ensemble du
site fut entouré par Hipparque, fils de Pisistrate, d'un mur d’enceinte
qui cofita fort cher aux Athéniens. Platon décida de se réunir avec des

disciples qui étaient aussi ses amis en un lieu ou plus tard il acheterait

un jardin?®, grice a l'aide d’'un ami sicilien, Annicéris °. Les fouilles



archéologiques effectuées sur ce site ont permis de découvrir une

7+ horos tés

inscription duvi® siécle confirmant le nom du lieu?
hekadémeias, « limite de I’Académie », révélant qu’il était depuis
I'époque protohistorique un lieu de culte et de sépulture, et mettant
en évidence des vestiges d’'un gymnase dont la datation reste
controversée. Dans le De oratore de Cicéron, 'un des personnages,
Crassus, fait fort justement remarquer que « des gymnases existaient,

bien des siecles avant d’avoir commencé a servir aux bavardages des

philosophes?® ». Cela était vrai pour ’Académie comme pour le Lycée,
lieux dont la vocation premiére fut de caractere religieux. Selon

Plutarque 2%, c’est la maison achetée parPlaton qui servit de lieu
d’habitation et d’enseignement, non seulement a celui-ci, mais a
Xénocrate et aPolémon, deux de ses successeurs, tandis que son
successeur immeédiat, Speusippe, avait continué a habiter dans la
maison qu’il possédait a Athenes. L'un des acquis les plus importants
de la recherche récente, dii aux travaux deJohn Lynch et de John

Glucker 3, est que les écoles philosophiques athéniennes n’avaient
pas, contrairement a ce que I'on a cru longtemps, un statut juridique

de thiase, d’association cultuelle. Deux testaments, celui du

péripatéticien Straton 3! et celui d’Epicure 32, permettent d’affirmer

que ces philosophes possédaient a titre personnel le batiment de

école, quils léguaient avec ses livres a leurs successeurs®. Le
testament de Platon, tel que nous le connaissons par Diogene Laérce,
est plus complexe : ce n’est pas Speusippe qui hérite du domaine de
I’Académie, mais Adimante, le neveu du philosophe, probablement

parce que celui-ci était tenu de le laisser a son plus proche parent male

34, sur le point de savoir comment la propriété de Platon revint 2
Xénocrate, successeur de Speusippe, nous en sommes réduits a des
hypotheses, tout comme nous ignorons pourquoi les successeurs de
Polémon cessérent d’habiter et d’enseigner dans la maison de Platon

35, L'un des philosophes de la Nouvelle Académie, Lacyde, tenait école
a l'intérieur méme de I’Académie dans un jardin que I'on appela par la
suite le Lakydeion, ce qui pourrait laisser penser qu’a cette époque la
propriété et la maison fondée par Platon n’appartenaient plus aux

philosophes de la tradition platonicienne®. 1l n’est pas impossible que
certains des académiciens aient enseigné au moins occasionnellement

dans le gymnase méme, ou preés de celui-ci, comme le montre

I’'anecdote rapportée par Diogéne Laérce concernant Carnéade >’ : il
avait une voix si forte que le gymnasiarque lui envoyait régulierement
quelqu’un pour le prier de parler moins fort. Quels qu’aient été le
détail et les raisons précises de ces déplacements de I'école, il apparait
qu'il n'y a pas eu d’attachement exclusif a la maison et au jardin de
Platon. Lessentiel était de rester dans l'aire de I'’Académie, a



I'intérieur de laquelle un scholarque pouvait choisir tel ou tel lieu
auquel resterait attaché le souvenir de son enseignement. De cet
espace, nous avons une description remarquable, au début du livre V
du De finibus cicéronien. Cicéron, son frére Quintus, son cousin Lucius

et son ami Atticus décident de profiter de 'heure de la sieste « parce
que c’était I’heure ol il n’y avait absolument personne*® » pour aller

visiter ’Académie. La suite du texte mérite d’étre citée> :

Platon se présente a mon esprit, Platon qui le premier, dit-
on, fit de cet endroit le lieu habituel de ses entretiens ; et
les petits jardins qui sont la prés de nous, non seulement
me rendent présente sa mémoire, mais me remettent pour
ainsi dire son image devant les yeux. Ici se tenait
Speusippe, ici Xénocrate, ici le disciple de Xénocrate,
Polémon, qui s’asseyait d’ordinaire a la place que nous

voyons la.

Lors de la visite de Cicéron, I'’Académie avait disparu en tant

qu'institution, mais elle subsistait en tant que lieu de mémoire,

constitutif méme d’une disciplina memoriae, d’'un art de la mémoire“°.

Mémoire a la fois unique et divisée, puisque, si Pison, disciple du
platonicien dogmatique Antiochos d’Ascalon “!, n’évoque que les
maitres de I’Ancienne Académie et les emplacements dans lesquels ils
ont enseigné, Cicéron, disciple de la Nouvelle Académie, ne se réfere
qu’a la figure la plus illustre de celle-ci, Carnéade, « dont le siege lui-
méme, dit-il, vide de la grandeur d’un si grand génie, semble regretter

de ne plus entendre cette voix ». A la différence de la description de

I’Académie donnée par Pausanias *?, qui associe I’énumération des
édifices a caractere religieux a un récit concernant Platon, le passage
est étonnamment universitaire, laic avant la lettre : il ne se référe
qu’aux grandes voix philosophiques, a tel point que, si nous n’avions
que ce texte, nous serions portés a croire que ce furent Platon et les
platoniciens qui donnérent son prestige a cet endroit. En réalité,
I’école platonicienne n’a fait qu’ajouter 1'éclat de la philosophie a un
lieu qui déja avant elle était mythiquement et religieusement
signifiant. Méme si elle n’a pas constitué juridiquement un thiase
consacré aux Muses, elle ne négligea pas cet aspect religieux.

« Les Muses sont les saintes de I’Académie », écrivait Pierre Boyancé

dans un livre devenu classique43. C’est assurément excessif, mais nous
savons par Diogéne Laérce que Platon avait consacré aux Muses
I'enceinte de ’Académie et que dans cette méme enceinte son

successeur, Speusippe, avait fait élever des statues des Graces**. La

double polarité philosophique et religieuse apparait clairement dans

453 propos de

une anecdote racontée par le méme Diogene Laérce
Polémon : ses disciples, dit-il, avaient construit de petites cabanes
pour habiter prés du sanctuaire des Muses et de I'exédre, c’est-a-dire

pres de la chaire du maitre. On a pu dire que la présence des Muses



dans 1'école philosophique n’avait pas de signification religieuse
particuliere. 1l est permis d’avoir une autre interprétation. Honorer les
Muses, c’était rendre graces pour un ordre du monde dans lequel la
beauté et I'intelligence étaient chez elles.

Platon, influencé par le pythagorisme, aurait pu avoir la tentation de
créer une véritable secte, soudée autour de sa personne et de son
enseignement. 1l en fut tout autrement : il se situa beaucoup plus dans
la tradition de lasunousia socratique, c’est-a-dire d’une libre
association, que dans celle de la koindnia pythagoricienne, laquelle
exigeait, au contraire, une symbiose de tous les instants. On aurait pu
imaginer aussi que la création de I’Académie serait pour lui I'occasion
d’appliquer le programme d’éducation décrit dans la République.
Comme si l'esprit de liberté du dialogue socratique était la raison
méme de I'existence de l'institution, mais aussi pour pouvoir produire
des hommes capables de gouverner la cité telle qu'elle était, il se
contenta de donner de grandes orientations et il veilla & ce que son
école fit un lieu ouvert, dans lequel il accueillit méme, déguisée en
homme, une femme, Axiothea, qu’avait enthousiasmée la lecture de la

République, et le fermier Nerinthos, attiré par la lecture du Gorgias. L’

Index academicorum affirme?®

méme que, devenu vieux, il eut avec lui
un disciple chaldéen. Il y a tout lieu de croire que les éléves, désignés
par le titre générique de philoi, étaient divisés, de maniere plus ou
moins rigoureuse, en deux catégories : les « petits jeunes » (neaniskoi)
et les anciens (presbuteroi) sans qu’il y elit jamais une véritable
répartition en classes. Par ailleurs, s'il est vrai que Platon désigna lui-
méme son successeur, Speusippe, par la suite ’élection, a laquelle
participaient les éléves, semble s'étre imposée comme mode de

désignation du scholarque.

Figure 1. Jardin de '’Académie de Platon, a Athénes, gravure

de Johann Poppel, vers 1850, collection particuliere.

On a longtemps cru que I’Académie s’était perpétuée sans interruption
depuis Platon jusqu’a la décision prise par Justinien en 529 d’interdire
I'enseignement aux paiens et aux hérétiques, puis aux philosophes.
Cette représentation était fondée, en particulier, sur I'application par

les néoplatoniciens de la métaphore homérique de la chaine d’or a

I'histoire de I’Académie?’. Timmense mérite de Glucker fut de

montrer le caractére erroné de cette vision, du point de vue historique
et institutionnel. Lhistoire de I"école fondée par Platon s’arréte en 88
avant ].-C., date a laquelle le dernier scholarque,Philon de Larissa,
celui-la méme qui fut le maitre de Cicéron, se réfugia a Rome pour fuir



Athénes assiégée par Mithridate “®. Cette rupture signifie la
dislocation d’une communauté humaine, fondée sur des éléments a la
fois intellectuels et spirituels, qui s’était perpétuée pendant
trois siecles, avec comme éléments fixes le site, les cultes et
cérémonies, le réle unificateur de la mémoire ; cette dislocation,
définitive puisque Philon de Larissa ne revint jamais a Athénes, faisait
désormais de Rome la capitale d’'un platonisme déraciné. Lorsque
Cicéron évoque I’Académie, c’est toujours pour déplorer que plus
personne ne se réclame d’elle. La réalité avait donc disparu, mais le
mot restait pour désigner I’ensemble des philosophes allant de Platon
a Antiochos d’Ascalon, et ce n’est qu'a I'époque impériale, et plus
précisément auii € siécle aprés J.-C., que va s’imposer I'adjectif
platonicus, substituant la référence au fondateur a celle qui avait si
longtemps eu cours, probablement pour éviter toute confusion avec
I’Académie sceptique.

De Platon a Philon de Larissa, la pensée de I’Académie n’a cessé de se

transformer au point que Sextus Empiricus, se référant a des sources

qu’il ne nomme pas, distingue trois Académies*’ : I'’Ancienne, celle de
Platon et de ses successeurs immédiats ; la Moyenne, celle d’Arcésilas ;
la Nouvelle, celle de Carnéade et de Clitomaque. 1l précise méme que
certains en ajoutaient une quatrieme, celle de Philon, et une
cinquiéme, celle d’Antiochos d’Ascalon. Malgré son apparente rigueur,
cette classification n’a aucune valeur institutionnelle ni géographique.
Elle prouve simplement que les historiens antiques de 1’Académie
avaient essayé de traduire par des catégories historiques les mutations
surprenantes de la pensée platonicienne. Elle montre aussi que

I'histoire de I’Académie s’est arrétée aui®" siécle avant J.-C. Pour
Séneque, homme trés au fait de Ihistoire de la philosophie,
I’Académie, comme tant d’autres écoles autrefois prestigieuses, était
donc une réalité du passé, et il ne manque pas d’observer avec une

ironie amére que la tradition du pantomime avait beaucoup mieux

résisté a 'usure du temps®’. Cependant, ’Académie était loin d’avoir
perdu entiérement le dynamisme inhérent aux grandes idées et dont
les institutions ne sont que la traduction parfois éphémere. Lorsque
Cicéron se rendit a Athénes en 79 avant J.-C., elle était a nouveau

vivante, comme école philosophique. En effet, Antiochos d’Ascalon °?,
disciple et adversaire de Philon a qui il reprochait son scepticisme, y
était revenu pour ressusciter une école platonicienne qu'il rattachait
intellectuellement non pas aux académiciens sceptiques, mais a
I'’Ancienne Académie des premiers successeurs de Platon, Speusippe,
Xénocrate etPolémon. Il y a tout lieu de croire qu'il rétablit le
fonctionnement traditionnel d'une école dont il ne pouvait étre que



I'héritier illégitime puisque la continuité institutionnelle s’était
rompue avec le départ en exil de Philon de Larissa. Antiochos et son
frére Ariston, qui lui succéda, jouérent un grand rdle dans I’élaboration
de ce qu’il est convenu d’appeler le « moyen platonisme » et ils firent a
nouveau de I'Académie un lieu ou les jeunes Romains venaient
achever leurs études : Horace évoque ainsi dans une de ses Epitres le
temps ou il apprenait « a chercher le vrai dans les bosquets

d’Académos®? ». Nous ne savons pas si Ariston eut un successeur et le
témoignage de Séneque inciterait a répondre négativement. Il faudra
attendre Ammonios, d’origine égyptienne, qui fut le maitre de
Plutarque, pour retrouver aAthenes, a 1'époque de Néron, un

professeur se rattachant 2 la tradition platonicienne®. De méme, au ii

€ siecle de notre ére, Taurus, qui fut le maitre d’Aulu-Gelle, est décrit

par son disciple comme « un homme céleébre par son savoir

platonicien®*

». Mais Ammonios et Taurus étaient des maitres qui
n'avaient aucun projet institutionnel dépassant leur propre
enseignement. Le cas de Plutarque, éléve d’Ammonios, est significatif
de cet état d’esprit : il ne chercha pas a succéder a son maitre, il recréa
chez lui, a Chéronée, sa propre école. De fait, au if® siecle apres J.-C., le
platonisme s’est en quelque sorte décentralisé, il vit dans une
multitude de groupes disséminés dans la partie orientale de 'Empire.

Alexandrie fut assurément un centre majeur, mais nous ne disposons

que de treés peu d’informations a ce sujet. Dés le ¥ siécle apres J.-C., les
écrits d’Eudore d’Alexandrie et de son compatriote Philon laissent
deviner l'existence de centres importants d’exégese platonicienne,
lesquels se prolongeront jusqu’a I’école néoplatonicienne alexandrine.
Un autre Alexandrin, Ammonios Saccas, dont nous ne savons que tres
peu de chose, eut parmi ses éléves Plotin, qui créa son école a Rome.

Les philosophes deSyrie et d’Asie Mineure, comme le Syrien

Apollonios, dont il est question dans I Histoire auguste °° , Gaius, auteur
de nombreux commentaires de Platon, Albinus, professeur a Smyrne
et auteur du Didaskalikos, Maxime de Tyr, qui vécut sous Antonin le
Pieux, Numénius d’Apamée, philosophe pythagoricien et historien de
I'’Académie, attestent la vigueur de ce platonisme oriental qui
coexistait sans trop de mal avec des représentants d’autres doctrines.

Apollonios de Tyane, nous dit Philostrate °°, suivit des cours chez les
platoniciens, les péripatéticiens et les épicuriens. Tres caractéristique

de ce type de parcours éclectique est la formation philosophique du
57

médecin Galien a Pergame °’ :
Lorsque j'eus accompli ma quatorzieme année, je suivis
I'enseignement des philosophes de ma cité, surtout d'un
stoicien disciple de Philopatdr, et aussi d’'un platonicien
éleve de Gaios, mais pendant peu de temps. La-dessus vint
un autre de nos concitoyens, éléeve d’Aspasios le
péripatéticien, apres un long voyage a I'étranger et, apres
lui, d’Athénes, un autre épicurien. Mon pere examinait pour



chacun d’eux leur vie et leurs doctrines, en allant les visiter

avec moi.
A T'autre bout de la Méditerranée, Apulée, né a Madaure, platonicien

lui aussi, participa du méme appétit de connaissance encyclopédique

%8 0n dispose d’un certain nombre d’inscriptions athéniennes de cette
époque qui se réferent a des stoiciens et a des épicuriens, mais aucune

dans laquelle il soit clairement question de platoniciens®. C’est au iii
€ siécle apres J.-C. seulement, apres la fondation par Marc Aurele des

chaires de philosophie impériales aAthénes ° (platonicienne,
péripatéticienne, stoicienne et épicurienne), que I'on commenga a
reparler de successions non plus académiciennes, mais platoniciennes.
Ces professeurs platoniciens semblent avoir d’abord enseigné dans
divers endroits publics de la ville. Philostrate évoque Proclus de
Naucratis, auprés de qui il étudia a Athénes, a la fin duii® siecle. 11
enseignait chez lui et avait dans sa maison une bibliotheque qu’il
mettait 2 la disposition des étudiants®’. U'Odéon d’Agrippa, sur
I'’Agora, parait avoir été un lieu particulierement recherché par les

professeurs de philosophie. C’est seulement au v¢ et au vi® siécle, avec
Syrianus, Proclus, Plutarque d’Athénes, que se mit en place une
véritable structure institutionnelle qui visa a donner l'illusion d'une
renaissance de I’école de Platon. Néanmoins, il semble bien qu'ils ne

soient pas retournés sur le site de ’Académie et qu’ils aient continué a

enseigner chez eux®?, Ces néoplatoniciens se caractérisaient par le
désir de ne pas étre considérés comme des académiciens, au sens de
sceptiques, tout en continuant a bénéficier du prestige de I’Académie.

D’ou Iélaboration par les néoplatoniciens d'un mythe, affirmant la

continuité de ’Académie, de Platon 4 Proclus 3. Apres Justinien, dont
la fameuse interdiction de 529 concernant l'enseignement de la

philosophie 2 Athénes a été trés relativisée par la recherche récente®,

la communauté platonicienne s’éteignit progressivement.

Le Lycée, double de ’Académie ?

Le Lycée était situé sur un espace trés ancien consacré a Apollon
« Lykeios », tueur de loups ; Plutarque évoque en effet un lieu qui
aurait déja été sacré au moment de la guerre de Thésée contre les

Amazones®®, Le sanctuaire était notamment célebre en raison d’une

statue d’Apollon réalisée par Praxitele et dont nous avons une

description par Lucien . Ce culte se poursuivait 2 Athénes, 2 I'époque
romaine, et il conservait un prestige suffisant pour que son prétre eit

une place réservée au théatre de Dionysos . Originellement espace

sacré, le Lycée était également un lieu dans lequel des activités

t68

gymniques et militaires se développérent trés tot°. Deux traditions



s'opposent sur le point de la construction du gymnase, 1'une
I'attribuant a Pisistrate, 'autre la datant de I'’époque de Péricles. 11 est
plus probable que le gymnase tel que Socrate le fréquenta ait été
construit sous Péricles et qu'il ait fait 'objet de travaux de rénovation

au iv® siécle, sous Lycurgue °. En temps de guerre, le Lycée, comme les
deux autres grands gymnases, se trouva exposé du fait de sa position
en dehors des remparts. 1l fut endommagé sous Philippe V de
Macédoine, en 200 avant J.-C. Et il souffrit beaucoup du siege d’Athénes

par Sylla 7%, 1l semble y avoir une certaine contradiction entre deux
témoignages littéraires qui paraissent situer le Lycée au sud-est et
deux autres qui donnent l'impression qu’il était au nord-est’l.
Lexplication de cette divergence se trouve sans doute dans le fait que
'on a tendance a imaginer le Lycée comme un point déterminé, alors
que pour les Athéniens, il représentait un espace sacré beaucoup plus

ample.

Aristote a été membre de I’Académie, de 367 a 348-347 avant J.-C. 1l
quitta Athénes avec Xénocrate en 348-347, pour retrouver un groupe
d’académiciens amis du tyran Hermeias d’Assos, aupres duquel il resta
trois ans. Il se rendit ensuite a Mityléne en 345-344, a I'invitation de
Théophraste, puis il alla en 343-342 a la cour de Macédoine, ou il fut le

précepteur d’Alexandre. La fondation de sa propre école dans le

promenoir du Lycée’? se fit, en 335, sans qu'il soit possible de savoir si
elle fut percue au début comme une rivale de I’Académie, ou comme

une sorte de succursale de celle-ci.

A Tlinstar de Platon et A la différence d’Isocrate et des sophistes,
Aristote choisit de donner a son école la forme d'une communauté
complexe, fonctionnant dans un esprit de liberté, méme si

'organisation collective de la recherche y était beaucoup mieux

structurée’>. On y accueillait des décus de I'’Académie, comme Bion de
Borysthéne, lequel, esclave, puis affranchi dans son pays, avait réuni

jusquau dernier sou pour venir étudier 3 Athénes 7. D’autres, 3
I'inverse, quittaient le Lycée pour aller dans une autre école - ce fut le

cas de cing éléves du vivant méme d’Aristote 7> - ou pour fonder la
leur propre : Eudeme de Rhodes, par exemple, abandonna le Lycée a

I’époque de Théophraste et retourna enseigner dans son ile natale’®. A
I'époque hellénistique, des philosophes péripatéticiens se rendaient a
la cour des souverains qui rivalisaient pour avoir aupres d’eux les
penseurs les plus prestigieux. Ptolémée Séter réussit a persuader
Straton de Lampsaque de venir a Alexandrie comme précepteur de son

fils’”. Ce méme souverain accueillit Démétrios de Phalere, disciple de
Théophraste, qui avait dirigé Athénes de 317 a 307 et qui eut une
grande influence sur 'organisation du musée d’Alexandrie ’®. Comme
le fait justement remarquer Lynch ”°, ce mouvement d’émigration fut
commun a ’Académie, au Lycée et au Portique, mais il se révéla plus

préjudiciable au Lycée dont le programme de recherche,



encyclopédique et collectif, nécessitait une plus grande stabilité.
Ajoutons que, a la différence de Platon, Aristote était un méteque, et
son école semble avoir attiré beaucoup plus d'étrangers que
d’Athéniens. Elle fut donc soupgonnée de constituer une enclave
culturelle et politique macédonienne sur le sol de I'Attique, ce qui
obligea son fondateur a s’exiler en 323, lorsque 'annonce de la mort
d’Alexandre provoqua une émeute. Aristote ne pouvait pas étre
propriétaire, n’étant pas athénien, et, dans son testament, il ne fit
aucune mention de son école ni méme d’Athénes. La seule forme
concreéte que pouvait prendre la transmission de I'école était le legs a
Théophraste de la grande bibliothéque que le Stagirite, contrairement
a Platon, avait constituée.

Sil'on en croit Diogéne Laérce, le Lycée compta sous Théophraste deux

0, mais les témoignages antiques®! soulignent qu’apres

mille éleves®
Straton de Lampsaque, qui succéda a Théophraste a la téte du Lycée,
I'institution déclina de maniere assez catastrophique pendant la
période hellénistique, méme si le terme de « péripatéticien » était
accolé a des livres qui, d’'une maniére ou d’'une autre, avaient quelque
relation avec des ceuvres écrites par Aristote ou par ses successeurs
immédiats. Il put y avoir ¢a et 1a des philosophes qui enseignaient les

théories d’Aristote, comme Staséas de Naples ou Nicolas de Damas,

82

contemporains de Cicéron 4, mais il s’agissait de professeurs détachés

de tout lien institutionnel.

La prise d’Atheénes par Sylla, en 86 avant J.-C., provoqua de graves

dommages dans le Lycée comme dans I’Académie. Lédifice fut

restauré et resta en service, probablement jusqu’au iv® siecle apres J.-

C. ; en revanche, rien n’indique qu’il ait pu continuer a abriter des

8 qui étudia la philosophie

philosophes. Par ailleurs, Strabon
péripatéticienne a Rome sousBoece de Sidon, nous informe sur la
disparition provisoire de la bibliotheque d’Aristote, léguée par
Théophraste aNélée, dont les successeurs furent trés négligents et
finirent par la vendre a Apellikon de Téos, qui entreprit de la
restaurer. Apres la mort d’Apellikon, Sylla la transporta a Rome, ol

elle fut d’abord restaurée par le grammairien Tyrannion, puis

réorganisée par Andronicus de Rhodes qui en fit le catalogue®?. Cette
renaissance de I'ceuvre ne semble pas avoir provoqué une résurrection
de T'école péripatéticienne. Le seul philosophe notable de cette
obédience est Cratippe, pour lequel Cicéron éprouvait une estime si
grande qu’il envoya en 44 avant J.-C. son fils étudier sous sa direction.
Mais rien ne permet de penser qu'il ait tenté de recréer le Lycée
comme institution. Apreés cela, les mentions de philosophes
péripatéticiens sont rares et concernent des personnages dont rien ne

prouve qu’ils aient pu exercer une quelconque direction d’école,

comme 1'’Ammonius dont parle Philostrate %, ou cet Alexandre de

Damas, dont Galien dit qu'il enseigna la doctrine péripatéticienne aux

frais de I'Etat®,



Le Jardin

Epicure, né aSamos vers341 avant J.-C., d’'une famille de colons
athéniens, avait trente-deux ans lorsqu’il fonda aMytiléne et a

Lampsaque une école dont il s’occupa pendant cing ans®’ et dans

laquelle il semble avoir surtout diffusé la pensée de Démocrite %, C’est
la qu'il eut ses premiers disciples et c’est 1a aussi qu’il inaugura ce qui
aux yeux de beaucoup devait apparaitre comme une innovation
scandaleuse : I'accueil de nombreuses femmes dont certaines, telle la
fameuse Leontion, étaient des courtisanes. Nous avons vu que, de
maniére exceptionnelle, Platon avait permis a une femme de
fréquenter I'’Académie. Dans Iécole d’Epicure, dés le début, les femmes
furent admises en tant que telles, et le Maitre ne dédaignait pas de
leur écrire des lettres philosophiques, comme il le faisait pour ses
autres disciples. Peu apres son installation a Athenes, en307-306 ou
en 305-304, il acquit un jardin situé entre la porte Dipyle et I’Académie.
C’est Cicéron qui, au début du livre V du De finibus, nous donne a ce

sujet une indication précieuse, lorsque Atticus exprime son émotion

d’étre passé devant le jardin d’Epicure ®, tout en affirmant que ce lieu
de mémoire était relayé par la diffusion de 'image du Maitre sur des
tableaux, des anneaux ou des coupes.Séneque interprete la
localisation de ce jardin comme un choix philosophique® :

Vois Epicure si admiré non seulement des gens d’étude,
mais de la masse ignorante. Il était inconnu méme a
Athénes : or c’est dans la banlieue de cette cité qu'il cachait

sa vie.

Il est vrai qu’a la différence de Platon et d’Aristote qui, certes, s’étaient
installés dans des lieux périphériques, mais trés fréquentés, Epicure
avait choisi un espace vierge de toute signification antérieure. On doit
cependant ajouter qu'’il avait aussi acquis une maison a Melité, dans un
des quartiers les plus populaires de la ville, sans qu'on sache
exactement comment les activités de ’école se répartissaient entre ces
deux points. Aussi bien le jardin que la maison était sa propriété
personnelle, qu'il 1égua par un testament a deux personnages qui ne
nous sont pas autrement connus : ils avaient le mérite de servir de
préte-nom a Hermarque, successeur institutionnel a la téte de I'école,
mais qui, n'étant pas athénien, ne pouvait pas hériter. Dans ce
testament, il est question du « jardin et de ses dépendances », ce qui
indique qu'un batiment abritait '’école, mais le méme texte demande
« qu'il soit permis a Hermarque et a ceux qui philosophent avec lui,
tant quHermarque vivra, d’y habiter’> ». Nous savons par la
correspondance de Cicéron * qu'en 51 avant J.-C. cette maison était
en ruine, si bien que les épicuriens durent faire intervenir Atticus et
Cicéron pour empécher que Memmius, pourtant dédicataire du De

rerum natura de Lucréce, ne se construisit une demeure sur son



emplacement. Cet épisode n’est pas sans intérét, car il nous montre
que l'identification d'une maison comme lieu de mémoire ne suffisait
pas a éviter son aliénation et sa dégradation, et ce alors méme que la
continuité de I’école épicurienne ne connut pas d’interruption. La
Souda nous apprend que, d’Epicure aAuguste, il y eut quatorze

scholarques, et nous avons deux inscriptions attestant qu’elle était

bien vivante a I'époque de I'empereur Hadrien *°.

Figure 2. Buste d’Epicure, art grec, Rome, musée du
Capitole.

Si nous sommes réduits a des conjectures sur la répartition, a 'époque
d’Epicure et de ses successeurs immédiats, des activités entre le jardin
et la maison, il apparait que 1'école épicurienne fut, beaucoup plus que
I'’Académie ou le Lycée, une communauté. On cite parfois, pour
différencier le Jardin des écoles antérieures, 'expression de Séneque

« non une école, mais une communauté’* », mais il s’agit 1a d’'un abus
d’interprétation. Le philosophe romain souligne simplement que, pour
les épicuriens comme pour les autres philosophes, le contact
personnel, 'imitation des maitres étaient plus important que les cours
organisés. Cette communauté épicurienne se caractérisa par une unité
doctrinale qui apparentait la divergence a une trahison et qui,
paradoxalement, retrouvait dans un contexte doctrinal totalement
différent certains aspects de l'unanimisme pythagoricien. Les
désaccords existerent cependant dés le début et aboutirent a des
scissions comme celle de Timocrate de Lampsaque, lequel devint un

contempteur acharné d’Epicure °°. D’autres conflits prirent I'allure de
sécessions régionales, ce qui prouve qu'il était difficile de maintenir
dans I'ensemble de la diaspora épicurienne la cohérence doctrinale et
la vénération des fondateurs de I'école. Ce fut le cas pour les
épicuriens de Cos et de Rhodes, ot le chef de I’école locale, Nicasicrate,
développa sur plusieurs points de la doctrine des théses qui ne
coincidaient pas avec I'orthodoxie du Jardin. Philodeme n’hésite pas a
affirmer qu’en s’éloignant des positions du Maitre sur la rhétorique les
dissidents de ces deux fles s’étaient rendus coupables de parricide !
Mais, sans méme aller jusqu'a des scissions aussi caractérisées, la
longue durée de vie de l'école épicurienne rendait inévitables
différentes nuances, comme celles dont Cicéron se fait ’écho sur la

question de I'amitié”®, certains s’en tenant a la nature égoiste de celle-
ci, d’autres affirmant que, si effectivement elle correspond
initialement a un calcul d’intéréts, elle s'en dégage ultérieurement,
d’autres enfin mettant I'accent sur le fait qu’elle correspond a un
pacte.



Que 'éloignement par rapport a Athénes n’ait pas toujours été un

facteur d’hétérodoxie, c’est ce que nous montrent le cas de Philodéeme

et celui de Diogéne d’GEnoanda °’. Philodéme de Gadara, né vers 110
avant J.-C., suivit a Athénes I'enseignement de Zénon de Sidon, puis il
émigra a Rome, ou il devint I'ami d'un aristocrate, Lucius Calpurnius
Piso Caesoninus, et c'est dans la villa que celui-ci possédait en
Campanie que fut constituée une importante collection de livres
réunissant des Grecs et des Romains, parmi lesquels Virgile dont le
nom est attesté dans un papyrus. Lécole de Philodeme fut un centre
trés actif de réflexion sur la doctrine épicurienne, mais aussi sur
I'histoire de toutes les écoles philosophiques, et les papyri qui nous
sont parvenus, le plus souvent gravement endommagés par I'éruption
du Vésuve, sont pour nous des documents précieux. Quant a Diogene

2

d’Enoanda, enLycie, a une date controversée, probablement au ii

€ siecle aprés J.-C., il fit graver sur un mur une immense inscription
résumant les principaux aspects de la doctrine. Ajoutons que la
diffusion pouvait étre non seulement géographique, mais
transdisciplinaire. Le meilleur exemple en est Asclépiade de Bithynie,
qui naquit vers 170 avant J.-C. et qui donna a sa doctrine médicale un

fondement atomiste de caractere nettement épicurien.

Ou rencontrer les stoiciens ?

C’est probablement I'école sur le fonctionnement de laquelle nous
avons le moins d’informations précises. La stoa poikilé, ou Portique
peint, se trouvait au nord de I'’Agora, et les premiers que l'on

surnomma « stoiciens » étaient des poetes qui se réunissaient a cet

endroit”®, Lorsque Zénon de Kition, peut-étre vers 300 avant J.-C.,
commenga a exposer ses propres théories, il choisit cet endroit pour
des raisons qui ne sont pas d’une parfaite clarté. Diogéne Laérce dit

qu’il voulait que I'endroit ne fiit pas encombré d’auditeurs”’, et, de
fait, 'explication la plus simple est que, en allant et venant dans le
Portique, Zénon évitait les attroupements de badauds. Mais, dans la
suite du texte, il ajoute ceci : « Car sous les Trente, mille quatre cents
citoyens avaient été tués sous ce Portique. » Il n’est donc pas
impossible que ce lieu ait été peu fréquenté en raison des souvenirs
sinistres auxquels son nom était lié. Il semble donc que le fondateur du
stoicisme ait tenu a fonder son école en un lieu qui, a la différence de
I’Académie et du Lycée, se trouvait dans la ville méme et qui, autre
originalité, ne comportait pas d’espace fermé. 1l faut ajouter que la
personnalité de Zénon était pour le moins atypique. Originaire de la
ville chypriote de Kition, phénicien, ce qui lui vaudra un certain
nombre d’attaques, il aurait commencé sa carriére en étant, comme

son pere avant lui, marchand de pourpre. Des circonstances



controversées, peut-étre un naufrage, le conduisirent a Atheénes, ou il
se mit a étudier la philosophie. Eléve des cyniques et des académiciens,
il décida de diffuser son propre enseignement, dans lequel on put voir
dés I’Antiquité une construction théorique exprimant I'idéal d’unité
de I'humanité qu’Alexandre avait a sa maniére voulu réaliser par sa
conquéte. Peut-étre faut-il voir 1a un élément d’explication de la
sympathie qu’éprouvait pour le philosophe Antigone Gonatas, roi de
Macédoine, qui le considérait comme son maitre et qui aurait souhaité
le faire venir a sa cour. Le cosmopolitisme que proclamait Zénon, ses
bonnes relations avec les souverains hellénistiques auraient pu faire
craindre des relations d’hostilité a son égard semblables a celles que
subit Aristote. Etrangement il n’en fut rien, et les Athéniens tinrent a
lui manifester leur estime apres sa mort en votant un décret qui faisait

son éloge et décidait la construction d’'un tombeau au Céramique aux

frais de la cité'%, Les deux stéles sur lesquelles était inscrit le décret
furent placées au Lycée et a I’Académie, « de telle fagon que tous
voient que le peuple des Athéniens honore les hommes de bien,
vivants et trépassés ». Furent-elles placées a ces deux endroits
uniquement afin de leur assurer une plus grande visibilité ou parce
que ces lieux symbolisaient la philosophie athénienne ? On notera, en
tout cas, que pour les autorités athéniennes, Zénon n’était pas le

philosophe du Portique, mais celui « qui pendant de nombreuses

années a exercé la philosophie dans la cité!°’ ». Au demeurant,

I'attachement des stoiciens eux-mémes a ce lieu semble avoir été tres
relatif. 11 n’est dit nulle part que Chrysippe, le plus célebre des
stoiciens apres Zénon, enseigna au Portique ; en revanche, Diogene
Laérce évoque deux lieux a son propos : 'Odéon, ot il aurait enseigné

au moment de sa mort, et le Lycée, ou il nous est dit qu’il aurait été le

premier a philosopher en plein air!%?

. 11 est vrai que les stoiciens ne
disposant pas, a la différence des autres écoles, d'un siege permanent
pouvaient passer d’un lieu public a un autre. Chrysippe, forte
personnalité, qui n’avait pas tardé a s’opposer aZénon et a son
successeur Cléanthe, voulait peut-étre mettre en évidence par ses
changements de lieux I'indépendance d’esprit qui était la sienne, alors
méme qu'il était scholarque en titre. Plutarque cite un autre lieu

d’enseignement, le cap Zéster sur lequel nous n’avons aucune autre

information'®®, On notera que le méme auteur prend plaisir 2
souligner que les scholarques stoiciens étaient tous des étrangers,

« qui ont abandonné leurs patries sans avoir de grief contre elles ».

Cette origine étrangere'*

, et plus précisément orientale, des
philosophes stoiciens, si clairement revendiquée par Zénon et
Cléanthe au point qu'ils refuserent de devenir citoyens athéniens,
peut aider a comprendre que I'école n’ait pas eu un siege permanent.
Timon, le disciple de Pyrrhon, présente d’ailleurs les stoiciens comme
une bande de gueux etZénon comme une vieille marchande

phénicienne.

Sur le fonctionnement de Iécole, nous n’avons donc que des



informations trés fragmentaires. Ces scholarques se faisaient payer : la
meilleure preuve en est que Cléanthe, d’'une origine trés modeste,
devait travailler la nuit comme puisatier pour gagner sa vie et

apporter a son maitreZénon lobole qu'il exigeait de lui

quotidiennement!®®, Par rapport a 'autre grande école hellénistique,
I'épicurisme, le stoicisme présente cette caractéristique de ne pas
avoir été une communauté soudée autour de l'enseignement d'un
maitre. La composante cynique du stoicisme, I'attitude méme de
Zénon, peu intéressé par le culte de la personnalité, expliquent les
scissions qui se produisirent de son vivant méme : celle d’Ariston qui,
pronant un indifférentisme absolu, alla enseigner au gymnase du
Cynosarges, celle d’Hérillos de Chalcédoine ou de Carthage qui
proclama que la science était la seule fin, ou encore celle de Denys dit
le Transfuge qui, souffrant intensément d’une maladie des yeux, ne
crut plus que la douleur était « indifférente » et rejoignit les
cyrénaiques, chez qui il s’adonna a tous les plaisirs. Par ailleurs
I'immense succes du stoicisme, sa diffusion rapide dans les royaumes
hellénistiques, puis aRome ou Panétius de Rhodes sut se gagner
I'estime de l'aristocratie hellénophile et permit la fusion de la
tradition romaine (le mos maiorum) et de la philosophie stoicienne, la
constitution de centres puissants, comme Pergame ou la grammaire
s’élabora a partir des catégories stoiciennes, tout cela permet de
considérer que le stoicisme fut de toutes les philosophies celle qui
était la mieux préparée a accompagner les bouleversements du monde
antique. Ce n’est pas un hasard siPersée, éléve de Zénon, devint le

conseiller du roi Antigone Gonatas. Un autre stoicien, Sphairos, joua le

méme rdle aupres de Ptolémée Iv 1°°, 1l est fort possible que, tout
comme le Lycée, I'école stoicienne ait disparu au moment de la prise
de la ville par Sylla. Ni la renaissance qui semble s’étre produite sous le
réegne deTrajan ni la création par Marc Aurele d'une chaire de
stoicisme ne modifierent véritablement le fait que lespace
d’expression de cette doctrine était 'Empire tout entier et non plus la
ville ot1 elle naquit. On peut citer ici, a titre d’exemple, Epictéte, né en
Phrygie, esclave a Rome ot il suivit I'enseignement de Musonius Rufus,
expulsé en 94 aprés J.-C. par le décret de Domitien chassant les
philosophes, puis ouvrant une école a Nicopolis en Epire ; ou encore
cet Euphrates de Tyr, philosophe stoicien intégré a la meilleure société

romaine, dont Pline le Jeune fait un émouvant portrait'%’,

Rome, capitale de la philosophie ?

Le lieu commun du « Romain qui n’a pas la téte philosophique » a fait
oublier un certain nombre de dates qui jalonnent un processus de
transfert, au moins partiel, de I'activité philosophique d’Athénes vers

Rome. La moins connue est sans doute 1’érection d'une statue de

Pythagore dans le comitium, au début du iif® siécle avant J.-C., en méme



temps qu'une autre honorant la force d’Alcibiade %%, On sait que les
contacts entre Rome et la Grande Grece furent trés anciens, mais le fait
que, a un moment ou la culture grecque ne s’était pas encore
massivement installée, les tenants du pouvoir romain aient voulu
honorer au cceur méme de la ville un sage qui n’appartenait pas a leur
res publica apparalt comme un acte préfigurateur de la capacité
romaine a accueillir la philosophie. A I'inverse des Athéniens, les
Romains ont tenu a marquer 'espace symbolique, avant méme que la
réalité n’existat. Cet espace virtuel de la philosophie fut actualisé
lorsqu’en 155 Athénes envoya sa fameuse ambassade des trois
philosophes afin qu'’ils évitassent a leur cité I'amende que lui avait

value son attitude violente a I'égard de la ville d’Oropos 1%°. C’était en
quelque sorte I’Athénes philosophique qui se déplagait a Rome, avec
tout de méme cette différence importante que 'épicurisme n'y était
pas représenté. Ces ambassadeurs auraient pu se contenter de plaider
la cause de leur cité devant le Sénat, mais, retrouvant le temps originel
de la philosophie athénienne, ils se rendirent sur le forum ou ils
enthousiasmerent la jeunesse par la virtuosité de leur parole et la
nouveauté de leurs idées. A partir de ce moment se mit en place une
forme de rite culturel, celui du passage dans les écoles philosophiques
de membres de 1'élite romaine, qui, par curiosité superficielle ou par
intérét véritable, estimaient nécessaire de connaitre par eux-mémes

I'un des principaux éléments de la gloire d’Athenes.

Une anecdote assez cocasse, racontée dans le De legibus, est révélatrice

d’une différence de mentalité que des hommes comme Cicéron ou

Atticus s’efforcérent de combler!'C. Vers 93 avant J.-C., Lucius Gellius,
arrivé a Atheénes a titre de proconsul, convoqua en un méme lieu
- Cicéron ne dit pas lequel - tous les philosophes qui se trouvaient
alors dans la ville et « il leur recommanda avec la plus grande
insistance de mettre un terme a leurs discussions ; s’ils étaient
disposés a ne pas user leur existence en querelles, 'affaire pouvait
s’arranger ; et, en méme temps, il leur promettait son concours, pour
le cas ou quelque accommodement s'établirait entre eux ». Pour
Gellius, imprégné de juridisme romain et qui, venant d’exercer la
fonction de préteur, avait passé son temps a rendre la justice,
'existence d’'un débat permanent dans la cité était le signe d'un
dysfonctionnement auquel le pouvoir politique se devait de mettre un
terme par une décision qui définit une sorte de plus petit
dénominateur commun. La réunion de tous les philosophes en un lieu
était I'image par anticipation de cette solution que Gellius prétendait
apporter. Une telle incapacité a comprendre la fonction des écoles
philosophiques fut raillée par Cicéron et Atticus. Mais, entre-temps,

les philosophes avaient d{i apprendre a composer avec un pouvoir qui



ne se trouvait plus aAthénes, ni méme dans le monde grec. Ce
décalage entre le pouvoir culturel et le pouvoir politique entraina la
constitution progressive d'un réseau de relations entre les dirigeants
romains et les philosophes, dont les modalités furent multiples.
Certains philosophes s’établirent a Rome, comme Panétius aupres de
Scipion Emilien ou I'épicurien Phédre enseignant la pensée du Jardin
au jeune Cicéron, d’autres préférerent accueillir les Romains dans la
ville ou ils enseignaient, ce que fit Posidonius de Rhodes, chez qui se
rendirent et Pompée et Cicéron. Mais un cas mérite une attention
particuliere, celui de Philon de Larissa, scholarque de I’Académie, qui
quitta Athénes en 88 avant J.-C., lors du siege de la ville par Mithridate,
et qui se réfugia a Rome, ou il enseigna, ce qui n’allait pas de soi pour
un successeur de Platon, la philosophie et la rhétorique. Avec son
départ, I’Académie disparaissait comme institution.

Pourquoi Philon avait-il choisi cette destination lointaine ? Aucun
texte ne nous le dit avec certitude. Nous pouvons conjecturer qu’il y
comptait des amis puissants et qu'il estimait qu’il y serait plus en
sécurité que partout ailleurs. Ces raisons ne peuvent cependant
occulter I'enjeu d’'une telle décision. Avec Philon de Larissa, c’était le
représentant de 1'école philosophique la plus ancienne et la plus
prestigieuse qui s’installait dans la capitale de la plus grande puissance
de I"époque, rendant possible la coincidence du centre culturel et du
centre politique. A titre d’exemple comparatif, I'installation des papes
en Avignon fit de cette ville le centre de la chrétienté. Or, parce que
les Romains épris de philosophie étaient des citoyens importants,
obéissant au moins en apparence a un code social qui ne leur
permettait pas de se regrouper durablement dans une institution sous
la direction d'un maitre grec, Philon ne fit pas école, et Cicéron
déplore que son scholarquat ait marqué la fin de I’Académie. Lorsque
lui-méme décida de devenir en quelque sorte le professeur de
philosophie du peuple romain, il le fit sans envisager le moins du
monde de fonder une école. Tout au plus, contraint a l'inaction
politique par la dictature de César, joua-t-il au chef d’école - les
disputationes sont présentées par lui comme des scholai - en organisant
dans sa villa de Tusculum des discussions au cours desquelles il
s’entrainait et entrainait ses amis a la dialectique. Tusculum est chez
Cicéron un fantasme d’école, non une école véritable. Le véritable lieu
a partir duquel il s’adressait par ses écrits au peuple romain n’était pas
matériel, mais symbolique. En effet, c’est en prenant appui sur sa
dignitas de consulaire qu'il pouvait dépasser 'incompréhension que
suscitait sa passion pour la pensée grecque et entreprendre de
conquérir pour Rome une nouvelle province, dont il avait mieux que
personne compris I'importance, celle du pouvoir culturel dont la
philosophie était I'un des plus beaux fleurons.

La philosophie s’épanouira a Rome par relation directe de maitre a
disciple, sans qu'il y efit implantation de la structure scolaire, avec une

seule exception : I'école des Sextii, née du projet de créer une école



philosophique spécifiquement romaine en conjuguant le stoicisme, le
pythagorisme et la tradition ancestrale. Etrangement, les Sextii,
malgré le précédent cicéronien, déciderent de philosopher en grec,
comme si le poids de la structure scolaire était plus important qu'un
contenu que lon voulait spécifiquement romain. Ensuite,
innombrables furent les philosophes qui passérent par Rome, et c’est
la que Plotin ouvrit son école. Mais Rome, point de convergence de
toutes les doctrines et de tous les itinéraires philosophiques, eut
toujours un statut étrange aux yeux des philosophes : celui d’une ville
dans laquelle la philosophie se sentait a la fois chez elle et en exil.

Les écoles philosophiques ne furent pas des lieux en dehors de
I'histoire, elles subirent les contrecoups des grands événements, et il
n’est pas indifférent que celle qui dura le plus longtemps, I'épicurisme,
sut le mieux se préserver du politique. La primauté d’Athénes se
trouva paradoxalement renforcée a I'époque hellénistique grice a
I'apparition du stoicisme et de 1’épicurisme, tandis que sa centralité
était concurrencée par l'apparition un peu partout de nouvelles
institutions a vocation philosophique, ce qui provoqua comme un
mouvement brownien des philosophes, lesquels devinrent, pour
beaucoup d’entre eux et a divers titres, d’infatigables voyageurs. Pour
les Romains, I'école philosophique était un aspect particulier du
patrimoine  grec quil n’était pas possible  d’assimiler
institutionnellement, mais qu’il convenait d’acculturer en privilégiant
cette dimension de la relation entre individus par laquelle
'enseignement philosophique avait commencé. Le génie de Rome fut
de ne jamais chercher a faire oublier Athénes, se contentant de la
relayer, cette Athénes qu’Augustin définit comme « meére et nourrice

des disciplines libérales ainsi que de tant et de si grands philosophes

111 ».

Notes

1. Platon, Lysis, 203 a. Les traductions de Platon sont celles de Léon
Robin dans I'édition de « La Pléiade ». Pour 'ensemble de larticle,
lorsque le traducteur d’un texte antique n’est pas donné en
bibliographie, il s’agit de la traduction de la Collection des universités
de France.

2. Platon, Euthydéme, 271 a : « Si grande était, certes, la masse des gens
qui faisaient cercle autour de vous, que, m’approchant avec I'intention
d’écouter, j’étais incapable de rien entendre de distinct. »

3. Pour tout ce qui concerne l'histoire du pythagorisme, voir Centrone,
1996.

4. Centrone, 1996, p. 8.

5. Jamblique, Vie de Pythagore, 37.

6. Platon, Clitophon, 407 a-c.



7. Platon, Protagoras, 324.

8. Voir Glucker, 1978, p. 159-192.

9. Plutarque, An seni res publica gerenda sit [Si la politique est affaire de
vieillards], 796 d.

10. Diogene Laérce, Vies et doctrines, Vi, 2.

11. Isocrate, Panathenaikos, 18.

12.Isocrate, Sur l'échange, 87.

13. Denys D’Halicarnasse, Isocrate, 5.

14. Athénée, Deipnosophistes, X1, 507 a-b.

15. Diogene Laérce, Vies et doctrines, 11, 106.

16. Diogene Laérce, Vies et doctrines, VI, 13.

17. Voir Xénophon, Mémorables, 1, 2, 6.

18. Diogene Laérce, Vies et doctrines, VI, 54.

19. Chez Augustin, Cité de Dieu, XIX, 1, 3.

20. Diogene Laérce, Vies et doctrines, 11, 86.

21. Diogene Laérce, Vies et doctrines, 11, 62.

22.Sur la topographie de I’Académie, il convient de se reporter a
Billot, 1989, p. 693-789.

23.11 s’agit du mur de Thémistocle, commencé a la fin du v € siécle. La
route reliant ’Agora a I’Académie était appelée « Céramique », ce qui a
induit dans certains textes une confusion entre ces deux derniers
termes.

24. Billot, 1989, p. 703.

25.Jardin dans lequel il sera enterré, sa tombe devenant un lieu
touristique, comme le montre le témoignage de Pausanias. Voir
Pausanias, Description de la Grece, I, 30, 3.

26. Diogene Laérce, Vies et doctrines, 111, 20.

27. Sur ces fouilles, voir Billot, 1989, p. 714 et suiv,, et Glucker, 1978,
p. 237-257.

28. Cicéron, De oratore, 11, 21.

29. 8. Plutarque, De exilio, 10.

30. Lynch, 1972, et Glucker, 1978.

31. Diogene Laérce, Vies et doctrines, V, 62.

32. Diogene Laérce, Vies et doctrines, X, 16-21.

33. Pour le testament de Straton, cf. Diogéne Laérce, Vies et doctrines, V,
68.

34. Diogene Laérce, Vies et doctrines, 111, 41-43.

35. Sur cette question, voir Glucker, 1978, p. 226-237.

36. Sur la fondation par Lacyde du « Lakydeion », voir Diogéne Laérce,
Vies et doctrines, IV, 60.

37. Diogene Laérce, Vies et doctrines, IV, 63.

38. Cicéron, De finibus, V, 1.

39. Cicéron, De finibus, V, 2.

40. Cicéron, De finibus, V, 2.

41. Antiochos d’Ascalon enseignait non pas a ’Académie, mais dans le
gymnase de Ptolémée, qui se trouvait en ville, non loin de ’Agora.

42, Pausanias, Description de la Gréce, 1, 30.

43, Boyancé, 1937, p. 264.



Diogene Laérce, Vies et doctrines, IV, 1.

[ ¥
S

45. Diogene Laérce, Vies et doctrines, IV, 19.
Philodéme, Index academicorum, 111, 41.
. Voir sur ce point Glucker, 1978, p. 296-330.

N
\]

. Sur ce philosophe, cf. Brittain, 2001.

. Sextus Empiricus, Hypotyposes pyrrhoniennes, 1, 220.

. Séneque, Questions naturelles, VII, 32, 2.

1. Sur ce philosophe, voir, outre le livre de Glucker, 1978, la synthese
Gorler, 1994, p. 938-990.

. Horace, Epltres, 11, 2, 43-45.

&) o
NB oooo

O

3. Voir Plutarque, Quaestiones conviviales, 1X, 1.
Aulu-Gelle, Nuits attiques, VII, 10, 1.

5. Histoire auguste, Hadrien, 2, 9.

56. Philostrate, Vie d’Apollonios, 1, 7.

57.Galien, Les Passions et les erreurs de I'ame, 8 (éd. Bilingue latin /
frangais, 1995, p. 31).

58. Apulée, Florides, 18, 86.

59. Voir Glucker, 1978, p. 144.

60. Philostrate, Vies des sophistes, 11, 566.

61.1bid., 11, 21.

62, Voir Marinus, Vies de Proclus, 29.

63. Cf. Photius, Bibliothéque, 242, 158 et Souda, s.v. Platon.
64. Voir Lynch, 1972, p. 168-169.

65. Plutarque, Thésée, 27 ; Aristophane, La Paix, 353-357.

6. Lucien, Anacharsis, 7.

“”I‘”I

(o)}
N§]

Cf. Lynch, 1972, p. 11. La fonction religieuse était attestée au ii

€ siecle par Pausanias, Description de la Grece, 1, 19, 3-4

68. Selon Lynch, 1972, il n’y avait pas de relation entre la personnalité
attribuée au dieu et I'existence du gymnase, mais cela reste matiere a
discussion.

69. Du point de vue archéologique, il s’agit peut-étre du gymnase dont
les ruines ont été trouvées au sud de I'église de Lykodéme, au coin du
parc actuel du Zappeion. Dans ce cas, il faudrait admettre qu'il fut
refait a I"époque d’Hadrien. Pour Lynch, le sud de la place Syntagma
marquerait la limite nord du sanctuaire, tandis que la limite sud
correspondrait a I'lllisos.

70. Tite-Live, Histoire romaine, XXXI, 24, 17-18 ; Plutarque, Sylla, 12, 3.
71. Plutarque, Thésée, 27, 4, et Strabon, Géographie, IX, 1, 24, pour le
sud-est ; Strabon, IX, I, 19, et Platon, Lysis, 203 a-b, pour le nord-est.
Voir sur ce point Lynch, 1972, p. 26-29.

72.Deux étymologies ont été proposées, dans I’Antiquité méme, pour
'adjectif « péripatéticien ». Lune, la plus répandue de nos jours,
s’appuie sur Cicéron, Academica posteriora, 1, 17, et lui attribue comme
origine le fait qu’Aristote faisait ses cours en marchant. L’autre, fondée
sur Cicéron, De oratore, III, 109, y voit une référence au fait que le
Lycée, comme tous les gymnases, contenait un promenoir ou Aristote
installa son école.

73. Pline I’Ancien, Histoire naturelle, V111, 16, dit qu’Alexandre avait mis



des milliers d’hommes au service d’Aristote pour rassembler des
informations zoologiques.

74. Diogene Laérce, Vies et doctrines, IV, 47, 51-52.

75. Diogene Laérce, Vies et doctrines, 11, 113-114.

76. Eudéme De Rhodes, fr. 6 (éd. Wehrli).

77. Diogene Laérce, Vies et doctrines, V, 67-68.

78.Sur les différences d’organisation entre le Musée et les écoles
athéniennes, voir Lynch, 1972, p. 123.

79.Lynch, 1972, p. 152.

80. Diogene Laérce, Vies et doctrines, V, 37.

81. Strabon, Géographie, XV1, 2, 24 ; Cicéron, De finibus, V, 5, 13.

82. Cicéron, De finibus, V, 75.

83. Strabon, Géographie, X111, 1, 54.

84. Plutarque, Sylla, 26, 1.

85. Philostrate, Vies des sophistes, 11, 27.

6. Galien, De anatomicis administrationibus, 1, 1, vol. 2, p. 218 (éd. Kiihn).

(0]

(o]

7. Pour tout ce qui concerne la biographie d’Epicure, voir Erler, 1994,
. 64-74,

8. Plutarque, Adversus Colotem, 1108 e.

9. Cicéron, De finibus, V, 3.

. Séneque, Lettres, 79, 15.

o T

(@]

9

o

\O

=

Diogene Laérce, Vies et doctrines, X, 17.
2. Cicéron, Ad Atticum, V, 19, 13, et Ad Familiares, X111, 1, 3.

3.Sur la fin de I'école épicurienne, voir Erler, 1994, p. 210, sur la

|\O |®

présence a I'époque de 'empereur Marc Auréle.

94. Sénéque, Lettres, 7, 6.

95. Voir Longo Auricchio et Tepedino Guerra, 1981.

96. Cicéron, De finibus, 11, 82-85.

97. Voir Erler, 1994, p. 289-362.

98. Voir Pausanias, Description de la Grece, I, 15.

99. Diogene Laérce, Vies et doctrines, VII, 4.

100. Voir Pausanias, Description de la Gréce, 1, 29, 15 ; Diogene Laérce,
Vies et doctrines, VIII, 8-11.

101. 2. Diogene Laérce, Vies et doctrines, V111, 8-11.

102.1bid., VII, 184-185. Sur les localisations de I'enseignement de
Chrysippe, voir Goulet, 1994, p. 333.

103. Plutarque, Les Contradictions des stoiciens, 1033 d-e.

104. Habicht, 1988, p. 3, note que les onze éléves de Zénon mentionnés
par Diogene Laérce, Vies et doctrines, VII, venaient de onze cités
différentes, parmi lesquelles ne figure pas Athénes.

105. Diogene Laérce, Vies et doctrines, VII, 169.

106. 2. Ibid., VII, 177.

107. Pline Le Jeune, Lettres, 1, 10.

108. Pline I’ Ancien, Histoire naturelle, XXXIV, 12, 26.

109. Voir Ferrary, 1988, p. 351-363.

110. Voir Cicéron, De legibus, 1, 53.

Augustin, Cité de Dieu, XVIIL, 9.

—

—
—



Bibliographie

Sources

® Athénée, Deipnosophistes : Athénée, The Deipnosophists, éd. Bilingue
grec/anglais par Ch. B. Gulick, 7 vol., Cambridge (Mass.)-Londres,
1927-1941.

® Cicéron, Academicorum reliqguiae cum Lucullo, éd. O. Plasberg,
Stuttgart, 1930.

® Diogene Laérce, Vies et doctrines : Diogéne Laérce, Vies et doctrines des
philosophes illustres, trad. M.-O. Goulet-Cazé et al., Paris, 1999.

® Fudéme De Rhodes, fr.: Eudemos von Rhodos, éd. Fr. Wehrli, Bile,
1955.

® Galien, Claudii Galeni opera omnia, éd. C. G. Kithn, 3 vol., Leipzig,
1821-1833.

® Galien, De anatomicis administrationibus, in Galien, On Anatomical
Procedures, trad. Anglaise par Ch. Singer, Oxford, 1999.

® Galien, Les Passions et les erreurs de I'dme, in Galien, UAme et ses
passions, éd. V. Barras, T. Birchler, A. Mourand, Paris, 1995.

® Lucien, Anacharsis, in Lucien [Works], éd. Bilingue grec/anglais par
A. M. Harmon, vol. 4, Cambridge (Mass.)-Londres, 1925.

® Philodéme, Index academicorum : Philodéme, Storia dei filosofi. Platone
e 'Accademia (Pherc. 1021 e164), éd. T. Dorandi, Naples, 1991,

® Philostrate, Vie d’Apollonios: Philostrate, The Life of Apollonius of
Tyana, éd. Bilingue grec/anglais par Fr. C. Conybeare, Cambridge
(Mass.)-Londres, 1912.

® Philostrate, Vies des sophistes : Philostrate, The Lives of the Sophists, éd.
Bilingue grec/anglais par W. C. Wright, Cambridge (Mass.)-Londres,
1922.

® Plutarque, Aduersus Colotem, in Plutarque, Plutarch’s “Moralia”, éd.
Bilingue grec/anglais par B. Einarson et Ph. H. De Lacy, Cambridge
(Mass.)-Londres, 1967.

® Sextus Empiricus, Hypotyposes pyrrhoniennes: Sextus Empiricus,
Esquisses pyrrhoniennes, éd. Bilingue grec/frangais par p. Pellegrin,
Paris, 1997.

Autres références

e Billot, 1989 : Marie-Frangoise Billot, « Académie : topographie et
archéologie », in R. Goulet (éd.), Dictionnaire des philosophes antiques,
t. 1, p. 693-789.

® Boyancé, 1937 : Pierre Boyancé, Le Culte des Muses chez les philosophes
grecs. Etudes d’histoire et de psychologie religieuses, Toulouse-Paris.

® Brittain, 2001 : Charles Brittain, Philo of Larissa, Oxford.

® Centrone, 1996 : Bruno Centrone, Introduzione ai Pitagorici, Bari.

® Erler, 1994 : Michael Erler, Epikur-Die Schule Epikurs-Lukrez, in H.
Flashar (éd.), Die hellenistische Philosophie, 2 vol., Béle.

® Ferrary, 1988 : Jean-Louis Ferrary, Philhellénisme et impérialisme.

Aspects idéologiques de la conquéte romaine du monde hellénistique, de la



seconde guerre de Macédoine a la guerre contre Mithridate, Rome-Paris.

® Gigante, 1991 : Marcello Gigante, Filodemo. Storia dei filosofi. Platone e
'Accademia, Naples.

® Glucker, 1978 : John Glucker, Antiochus and the Late Academy,
Gottingen.

® Gorler, 1994 : Woldemar Gorler, « Alterer Pyrrhonismus, Jiingere
Akademie, Antiochos aus Askalon », in H. Flashar (éd.), Die
hellenistische Philosophie, 2 vol., Bile, p. 717-989.

® Goulet, 1994 : Richard Goulet, « Chrysippe de Soles », in R. Goulet
(éd.), Dictionnaire des philosophes antiques, Paris, vol. 2, p. 329-361.

® Habicht, 1988 : Christian Habicht, « Hellenistic Athens and her
Philosophers », Princeton University, Program in the History,
Archaeology and Religion of the Ancient World, Princeton.

® Hahm, 1992 : David Hahm, « Diogenes Laertius VII. On the Stoics »,
Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt [ANRW], 11, 36, 6, p. 4076~
4182.

® longo Auricchio et Tepedino Guerra, 1981 : Francesca Longo
Auricchio et Adele Tepedino Guerra, « Aspetti e problemi della
dissenza epicurea », inProc. XVI intern. Congr. Papyrology, Chico,
1981.

® Lynch, 1972 : John Patrick Lynch, Aristotle’s School. A Study of a Greek
Educational Institution, Berkeley-Los Angeles-Londres.

® Mansfeld, 1986 : Jaap Mansfeld, « Diogenes Laertius on Stoic
Philosophy », Elenchos, 7, p. 297-382.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE h St

e f datis

E HAU TE 1 .!9”:: re d 'E'g ﬁl:ll-:llhgrr::ll-r;i
ETUDENS s de fhomme
SOCIALES

et des croyances

F F ® CONCEPTION :
- P -I EQUIPE SAVOIRS,
h I POLE NUMERIQUE

methodes et outils

RECHERCHE ET
PLATEFORME

GEOMATIQUE (EHESS).
® DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

DNU enssib ity

enatmmlr mrh:ﬂturr:

strasbourg sl o

WIS J 5,


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	La préhistoire des écoles philosophiques : le pythagorisme et son histoire
	Les sophistes, Socrate et ses disciples
	Le modèle de l’Académie22
	Le Lycée, double de l’Académie ?
	Le Jardin
	Où rencontrer les stoïciens ?
	Rome, capitale de la philosophie ?
	Bibliographie
	Nos partenaires


