Le musée de ’lHomme,
laboratoire de ’ethnologie

(1938-2003)

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 737-760

Benoit de L'Estoile

Quiil s’agisse de recherche, de documentation ou de
vulgarisation, le musée de 'Homme forme, en France, la
conclusion nécessaire de la recherche ethnologique. 1l en
constitue en effet 'origine et le point d’aboutissement. Les
missions qui sillonnent le monde pour lui 'enrichissent de
leurs récoltes ethnographiques, de leurs documents, de
leurs publications. Chaque groupe humain est installé,
raconté, conservé dans cet univers réduit et toujours plus
complet. Cette présence du lointain et du passé éveille a son
tour des vocations, amorce la recherche, sollicite les

comparaisons, prépare des études, des synthéses, des

missions nouvelles?,

Inauguré en 1938 par le président de la République Albert Lebrun aux
accents d’'une cantate de Darius Milhaud, en présence du Tout-Paris en
tenue de soirée et de troupes coloniales en uniformes colorés, le
musée de 'Homme a fermé ses galeries ethnographiques en 2003 dans
une relative indifférence, en dépit des véhémentes protestations d'une
partie de son personnel. Méme si les galeries consacrées a la
préhistoire et a la biologie humaine restent ouvertes aux cotés
d’expositions temporaires, le déménagement des collections
d’ethnologie, prélude a leur installation au musée du quai Branly
- consacré aux « arts et civilisations d’Afrique, Asie, Océanie et
Amérique » -, a marqué le démanteélement du musée de 'Homme dans

sa conception originelle?. 1l est difficile a qui I'a visité a son crépuscule,
avec sa muséographie désuete, ses photographies jaunies par le temps,
la poussiére accumulée dans les vitrines, d'imaginer que le musée de
I'Homme ait pu étre le symbole d'une modernité triomphante,
réconciliant dans une conception résolument novatrice science et
nouvel humanisme. Pourtant, c’est bien cette dimension de modernité
qui est mise en avant, tant au moment de son ouverture que dans les

souvenirs des protagonistes. Ainsi, le Journal de la Femme évoquait,


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=152

en 1939, « le musée de 'Homme, centre vivant de culture humaine, le

plus moderne des musées in the world [sic] > » ; tandis que Michel Leiris,
apres y avoir passé pratiquement toute sa carriere, affirmait cinquante
ans plus tard : « On a été le plus moderne, sinon le plus beau musée du
monde®. » Cette modernité se décline  la fois sur le plan scientifique,
avec le concept nouveau de « musée-laboratoire », et sur les plans
politique et culturel.

Figure 1. Inauguration du musée de 'Homme en 1938,
Paris.

A la fois manifeste, laboratoire et école, le musée de 'Homme a
incarné une nouvelle Science de 'homme, I'ethnologie, au double sens
ou il se voulait a la fois le temple et le principal outil de celle-ci, du
point de vue de la production comme de la transmission du savoir. Son
naufrage marque aussi le point final d’'un paradigme qui a dominé
I'ethnologie francaise depuis son émergence dans |’entre-deux-

guerres.

Plutdt que d’esquisser une histoire du musée de I'Homme®, nous nous

attacherons ici a comprendre l'utopie scientifique qu’incarne
matériellement ce musée, au moment de son élaboration dans les

années 1930.

Pluralisme culturel et humanisme colonial

Contrairement a une légende tenace, le projet du musée de 'Homme
préceéde le Front populaire (1936), méme si Paul Rivet (directeur du
musée d’Ethnographie du Trocadéro, a partir de 1928), élu SFIO au
Conseil municipal de Paris en 1935, saura utiliser ses appuis politiques
pour le faire aboutir. C’est 'Exposition universelle de 1937 qui offre
I'occasion de construire un nouveau batiment pour remplacer le
musée d’Ethnographie du Trocadéro, créé a l'issue de I'Exposition

universelle de 1878 °. La construction du Palais de Chaillot sera
retardée par la suspension des crédits, due au refus du Sénat d’engager
de nouvelles dépenses’, si bien que I'inauguration aura lieu seulement
en juin 1938.



Le nom méme de « musée de 'Homme » fait écho a la revendication
d’'un nouvel humanisme qui possede une dimension politique
affirmée, a un moment ou se dessine une réorientation de la politique
coloniale. Paul Rivet écrit, en 1938, a Edouard Daladier, alors président
du Conseil, pour lui demander la présence de troupes coloniales lors

des cérémonies d’inauguration, au motif que « notre Musée est avant

tout un musée colonial® ».

Comme le souligne quelque temps auparavant Rivet a 'intention de
Léon Blum, le nouveau musée constitue « un établissement
indispensable pour I'étude de 'homme et, a un point de vue plus
réaliste, pour 1'étude de nos populations coloniales, condition
essentielle d'une politique humaine dans nos territoires d’outre-mer ».
Cette thématique de la « politique humaine », par opposition a une
politique dictée par les seuls intéréts économiques, rassemble au-dela
des frontieres politiques entre droite et gauche nombre de
réformateurs coloniaux. Ainsi, le maréchal Lyautey, de sensibilité
conservatrice, responsable de la mise en place du régime de
protectorat au Maroc, déclarait lors de 'Exposition coloniale de 1931 :

Il ne faut pas cesser de voir avant tout : '’homme, celui chez

qui nous sommes, et surtout lorsque nous nous trouvons en

face de races appartenant a de vieilles civilisations’,

« Thomme » devient ainsi en méme temps objet de savoir et objet

d’une nouvelle conception du gouvernement colonial.

Loin d’étre « anti-colonial » comme on I'a parfois décrit, le musée de
'Homme incarne un nouvel humanisme colonial, dont un principe
cardinal est la reconnaissance, au sens a la fois politique et cognitif, de
ce qu'on peut considérer comme un « pluralisme culturel » - ce que
Jacques Soustelle appelle « la variété des cultures et de leurs
expressions ». Alors que les réformateurs coloniaux affirment la

nécessité de fonder une « politique indigene » sur la reconnaissance

des civilisations indigénes'?, Soustelle déclare, en 1938, que la « lecon

permanente » du musée, dont il est directeur-adjoint, est : « Il n’y a pas
11
.

une civilisation, mais des civilisations
Ainsi, le soutien donné par les pouvoirs publics au musée de 'Homme
(et a I'ethnologie en général) prend sens comme une légitimation du
nouveau cours donné a la politique coloniale qui affirme désormais

vouloir respecter « I'originalité » des sociétés indigenes, se substituant

progressivement a I'évolutionnisme unilinéaire du xix® siecle 2,

A la fin de 1931, Rivet et Riviére proposent que le Trocadéro poursuive
I'ceuvre de I'Exposition coloniale, dont le succes a démontré I'intérét
du public pour la diversité des peuples et des cultures de 'Empire. Ils
exposent le double réle d’'un musée d’Ethnographie, pédagogique vis-

a-vis de publics divers et lieu de formation de spécialistes.



- Un réle scientifique : les magasins d'un musée d’Ethnographie, a
condition d’étre bien agencés et pourvus, sont pour les savants une
mine presque inépuisable d’études non seulement techniques, mais
aussi sociologiques [..]. Ils sont I'indispensable annexe des écoles
d’ethnologie et les éleves de ces établissements viennent y faire des
travaux pratiques.

- Un rdle éducatif populaire : les galeries ouvertes au public exposent
les objets les plus typiques des diverses civilisations [...].

- Un rdle artistique : [...] les artistes et artisans trouveront dans les
objets d’art primitif [...] maints décors et formes qui rafraichiront

heureusement leur imagination.

- Un rdle national : les musées d’Ethnographie sont d’incomparables
instruments de propagande coloniale [...] et culturelle [...]. Ils sont
également pour les futurs coloniaux et méme pour les coloniaux tout
court un centre précieux et indispensable de documentation sur les

populations qu'’ils seront amenés a administrer’>,

A bien des égards, c’est ce programme que réalisera le musée de

I'Homme.

Un manifeste et un instrument pour la « science de

I’ Homme » unifiée

Le sens premier de I'appellation « musée de 'Homme » est cependant
disciplinaire. Définissant, en 1936, I’ethnologie, Rivet indique que cette
conception nouvelle « s’affirme en France d’'une fagon matérielle par
la création d'un musée de ’'Homme ot les races, les civilisations et les

t14

langues seront étudiées parallelement et solidairement* ». C’est cette

double dimension de synthése intellectuelle et de fusion

institutionnelle que manifeste le nom choisi pour le musée'®. Le
visiteur est accueilli par une proclamation gravée au-dessus de la
porte d’entrée, qui énonce le programme scientifique du musée.

L’ETHNOLOGIE EST LA SCIENCE DE L'HOMME

Elle étudie tous les aspects de sa vie et de son activité :

LES RACES, les différents types physiques de ’humanité
préhistorique et actuelle

LES LANGUES dont I’évolution et les rapports éclairent
I'histoire des peuples sans annales écrites

LES TECHNIQUES ET LES INVENTIONS par lesquelles
’homme assure son existence

L’ORGANISATION SOCIALE et les modes de vie traditionnels

des peuples

LES RELIGIONS disparues ou vivantes encore'°,



Cette division ne suit pas une répartition strictement disciplinaire,
mais thématique. Elle affirme une extension considérable du champ
du musée de 'Homme, reliant le passé le plus lointain et le présent. On
notera qu'une telle définition est plus inclusive que celle qui est
aujourd’hui habituellement retenue, ou ethnologie désigne plus ou
moins I'équivalent de ce qu'on appelle ailleurs anthropologie sociale
ou culturelle. 1l s’agit pour Rivet de fusionner deux traditions qui
étaient en France largement séparées : d’'un c6té, 'ethnographie et la
linguistique, de 'autre, « I'anthropologie au sens strict », c’est-a-dire

I'anthropologie physique”’.

E n 1936, Rivet transforme le titre de sa chaire d’anthropologie en

« ethnologie des hommes fossiles et des hommes actuels'® »,

formulation qui souligne une unité sans cesse réaffirmée :

Il est désirable que tout préhistorien soit doublé d'un bon
ethnographe. Il y a entre les deux ordres de recherche une
solidarité aussi étroite que celle qui existe entre la
paléontologie humaine et I'anthropologie [physique] des

races actuelles'?,

Cette conception unitaire entralne ce que Rivet appelle la
spécialisation « géographique » (nous dirions aujourd’hui, par « aires

culturelles ») de préférence a une spécialisation « disciplinaire » :

Au lieu de fractionner en ses diverses disciplines une
science dont 'unité apparaissait indispensable, on préféra
en répartir les productions dans des revues consacrées a
des parties plus ou moins étendues de la terre, mais dont
chacune, dans son cadre restreint, envisagerait le probleme
humain dans son ensemble, c’est-a-dire d'un point de vue
nettement ethnologique.

La Société des américanistes ou la Société des africanistes, créée

en 1930 %%, incarnent ce mode d’organisation du savoir. Le musée de
'Homme est la piece maitresse dans 'ceuvre d’organisation de Rivet,
véritable entrepreneur scientifique qui joue un réle décisif dans toutes
les créations institutionnelles de Ientre-deux-guerres. Médecin
militaire de formation, puis assistant de René Verneau au Muséum,
spécialiste d’archéologie et de linguistique américaniste, il entreprend

de réorganiser la science de I'Homme en unifiant ses diverses

2111 est, en1925, parmi les fondateurs de I'Institut

composantes
d’ethnologie, dont il devient en 1932 secrétaire général. Dés son
élection a la chaire d’anthropologie du Muséum, en 1928, il obtient le
rattachement a sa chaire du musée d’Ethnographie du Trocadéro. Afin
de réorganiser celui-ci, il nomme au poste de sous-directeur Georges-
Henri Riviere, qui venait de réaliser, au Pavillon de Marsan, avec

Alfred Métraux une exposition « Arts anciens de I’Amérique » qui



rencontra un vif succes?2.

Dés 1928, la commission consultative réunie par Rivet pour superviser
la réorganisation du musée suggere qu'y soient rassemblés tous les

enseignements et sociétés savantes?>, Rivet est en effet obsédé par la
centralisation en un lieu unique de toutes les institutions consacrées

aux sciences de ’homme :

Chacun de ces centres conservait sa vie propre, sa
bibliotheque, ses fichiers ; les éléments d'un travail en
commun fécond et économe existaient, mais a 1'état
fragmentaire et le résultat était que chaque équipe isolée ne
pouvait suffire a une tiche qu'une collaboration intime et

permanente efit rendue possible, sinon facile?*,

Figure 2. Vitrine consacrée a la Mauritanie lors de

I'exposition sur le Sahara présentée au musée de

I'Homme, en 1938.

Le musée de 'Homme doit précisément permettre « de concentrer
tous ces efforts pour leur donner leur pleine efficacité ».Rivet
annonce la création d'une bibliotheque pouvant rassembler
300 000 volumes ainsi que de « vastes laboratoires et des salles de
conférences munies de tout I'équipement moderne ». Le musée de
I'Homme abrite également une photothéque, notamment destinée a

accueillir les photographies recueillies lors des missions?>, et une salle
de cinéma. Tous ces équipements le placent a I'avant-garde de la

science :

Le premier musée de 'Homme sera enfin constitué, centre

de documentation, de recherche et d’enseignement, sans

aucun doute unique au monde?,

La muséographie telle que la décrit Rivet marque une rupture radicale
avec le vieux musée d’Ethnographie du Trocadéro, obscur, dépourvu
d’explications et caractérisé par 'entassement des ceuvres :

Dans de vastes salles chauffées et éclairées, pourvues de
vitrines étanches, le visiteur trouve des renseignements

précis, des documents commentés, des spécimens



sélectionnés sur les caractéres physiques et différentiels
des races ou des peuples, et les manifestations les plus
caractéristiques de leur civilisation au cours des ages.
Lanthropologie et Iethnographie restent étroitement
unies, en méme temps que sont supprimées les séparations
factices entre la préhistoire, la protohistoire, I'histoire et la
vie actuelle. A cb6té des salles dont lordre est
essentiellement géographique, d’autres salles présentent
tous les documents sur l'origine de I'espece humaine et ses
variétés, sur la croissance, les anomalies, sur les mutilations
ethniques, sur les diverses manifestations de lactivité
humaine : le feu, la monnaie, les moyens de transport, les

techniques diverses, 'art, la magie et la religion?’.

Ainsi, dans les salles sur ’Afrique, on trouve du cdté des fenétres des
vitrines générales d’ethnologie-géographie (dites « vitrines de
synthése ») de diverses régions et, du c6té du mur, des vitrines de
détail (« vitrines thématiques »)?%.

En 1940, le musée de 'Homme apparait comme une telle réussite que
Rivet propose en modele pour toutes les disciplines « I'ceuvre de
coordination » réalisée en ethnologie : « la mise en commun des
ressources d’enseignement, de documentation, de recherche », dans
« une série d’instituts spécialisés ou, tout en conservant leur pleine
indépendance, ils fusionneraient leurs bibliothéques, leurs collections,

leurs fichiers, leur instrumentation » assurera « le développement et

le rayonnement de la science francaise?” ».

« Les archives totales de I’humanité » :
épistémologie de la collecte et division du travail

Le programme de rationalisation que vient couronner le musée de
'Homme possede a la fois une dimension qu’on peut dire horizontale,
au sens ou il doit rassembler en un méme lieu les diverses institutions
métropolitaines engagées dans ce domaine, et une dimension
verticale, dans la mesure ou il est « I'organe central » qui régule les
relations avec la périphérie d’oti proviennent les données.

E n1937, lors du Congrés de la recherche scientifique dans les
territoires d’outre-mer, une section entiére est consacrée a
I'ethnologie, signe de sa reconnaissance comme « science coloniale »
de plein droit. Paul Mus, qui dirige alors I'Ecole francaise d’Extréme-
Orient, rappelle que « I'idée directrice » de Rivet est :

la division du travail entre des organes localisés
périphériquement, organes de recherche, de fixation et de

transmission au centre, d'une part, et, d’autre part, des



organes centralisateurs, organes d’assimilation, de
retransmission sous une forme élaborée, et en méme temps
d’excitation, qui répondent aux renseignements transmis

par des interrogations nouvelles que ces renseignements

ont seuls permis de poser°.
Les veeux formulés a lissue du Congrés réclament ainsi « que
I'organisation de la recherche ethnologique dans les territoires
francais d’outre-mer repose essentiellement sur une liaison étroite et

un échange continuel entre les organismes métropolitains et locaux
31

».
Ce systeme de relais scientifiques est calqué sur la hiérarchie
administrative. Le cceur du réseau est aParis, dans la capitale de
I'Empire. Au siege de chaque groupe de colonies, ol réside le
gouverneur général, on trouvera un centre secondaire (au sein d’un
musée). Enfin, dans chacune des principales colonies doivent étre
constitués « des centres d’enquétes ethnologiques et des musées
locaux, permettant aux touristes, aux colons, aux fonctionnaires de se
documenter sur place sur les coutumes des populations qu’ils visitent,
avec lesquelles ils travaillent, ou qu'ils administrent ». Ceux-ci doivent
« travailler suivant un plan systématique », et servir « d’organes de

liaison avec les centres métropolitains ».

Ce modele d’organisation de la recherche fondé sur la division du
travail est emprunté aux sciences naturelles, qui fournissent le
paradigme de ce queMauss appelle en1913 les « sciences
d’observation », se distinguant des « sciences de laboratoire » en ce

qu'elles impliquent de se rendre sur le terrain :

Une science d’observation demande trois ordres de travaux,
et trois ordres d'institutions : tout comme les autres
sciences de plein air, la zoologie, la botanique, la géologie et
la géographie physique, I'ethnographie a besoin d’abord de
travaux sur le terrain, puis de musées et d’archives, enfin
d’enseignements. Il lui faut un corps d’ethnographes,
professionnels ou amateurs peu importe, mais qui aillent
observer sur place, de leurs yeux, qui fournissent les
documents et rassemblent les matériaux de collection. Ces
matériaux une fois rassemblés, c’est & des musées, a des
services d’archives, qu’il convient de les ranger, de les
exposer, de les publier. Enfin, des enseignements de degré
divers doivent mettre la science a la portée des techniciens,

des apprentis, ou méme du grand public®?,

Dans cette épistémologie, les « phénomenes sociaux » peuvent, tout
comme des objets ou des papillons, étre recueillis de fagon isolée, dans
la mesure ot ils sont convenablement identifiés. Lessentiel est dans

I'étiquette et la « fiche descriptive » qui doivent accompagner la



collecte de chaque objet, que Mauss décrit ainsi :

Chaque objet recevra un numéro porté a I'encre, renvoyant
a linventaire et a une fiche descriptive, donnant les
renseignements sur 'usage et la fabrication de 'objet. La
fiche descriptive sera accompagnée de plusieurs annexes,

en particulier une annexe photographique et si possible
3

une annexe cinématographique®>.
Lintelligibilité des phénomeénes sociaux ne se construit pas sur le
terrain lui-méme, mais dans le cabinet ou le musée, par la critique des

documents et la mise en relation avec d’autres phénomeénes, qui

3y, Lexigence

permettent au savant de construire des « faits sociaux
documentaire dans la collecte des documents est donc moins liée a une
attention au contexte qu’a un souci de la provenance, qui est lui-méme
rapporté a des préoccupations muséographiques et a une rhétorique

de la preuve.

Le collecteur s’attachera a composer des séries logiques, en
réunissant si possible tous les échantillons d'un méme objet
en dimensions, formes, texture. La localisation est

absolument nécessaire ; sans elle, 'objet ne peut entrer
35

dans aucun musée’”.
C’est en fait toute l'activité ethnologique qui est structurée par le
modele de la collecte. Le recueil des données lors des séjours sur le
terrain des éleves de IInstitut d’ethnologie utilise la méme

technologie des « fiches descriptives », classées thématiquement,

consacrées aux différents phénomeénes de la vie sociale®®. Le travail
ethnographique consiste littéralement a « mettre en fiches » la société
étudiée’’. Une telle forme de division du travail implique un
monopole du travail d’interprétation et de théorisation au niveau

supérieur, qui s'oppose radicalement au modeéle malinowskien, ou

I'observation constitue nécessairement une opération théorique>®.
Lidéal est donc celui de la monographie exhaustive, dont

I'accumulation permettra aux savants a venir d’élaborer des lois

générales.

Ces travaux sont congus comme une contribution partielle a une
ceuvre collective visant a produire une sorte d’encyclopédie des
peuples du monde. Comme le ditGriaule, il s’agit d’établir « les
archives totales de ’humanité en procédant par monographie ». C’est
seulement une fois cette tdche réalisée que « la sociologie pourra

procéder a des généralisations et a I'établissement de lois>” ».

Lentre-deux-guerres voit ainsi I'affirmation du primat de la collecte
des faits. Selon Mauss, les tiches descriptives sont en effet plus
urgentes que les tAches théoriques, dans la mesure ol sont en train de

disparaitre les faits sociaux des sociétés dites alors « inférieures »,



précieux pour la science a venir encore plus que pour la
ndtre. Nous avons I'absolu devoir non seulement de les
comprendre, et méme sans les comprendre, de les
constater, de les découvrir et de les faire enregistrer de
notre mieux. [...] Toutes les sciences de la nature sont

d’ailleurs dans ce cas. Elles ont besoin de foules de
0

collaborateurs*°.
C’est précisément parce que la collecte de faits toujours plus
nombreux est congue comme une opération non théorique qu’elle
peut étre déléguée, moyennant précautions, a des collaborateurs qui

ne sont pas nécessairement des professionnels.

Figure 3. Marcel Griaule prenant des notes parmi des

masques, lors de I'expédition Dakar-Djibouti, en 1931.

Parmi des dizaines d’exemples de cette ethnographie itinérante
tournée vers la collecte, le compte rendu d’'une mission de 1937
souligne a la fois I'itinéraire et I'intérét des collections rapportées pour
le Musée :

M. Waterlot, débarqué aPort-Ftienne, a rayonné en
Mauritanie sur un parcours de 200 kilometres. Revenu a
Dakar, il s’est rendu aRufisque, et de 13, a Konakry et a
Kyndia en Guinée. Reparti pour le Fouta-Djallon, il se dirige
vers le pays Kissi et fera une incursion chez les Tomas. 1l a
recueilli au cours de la premiere partie de son voyage

nombre de données intéressantes, en méme temps qu'il
1

collectionnait des objets et des piéces préhistoriques*’.
La méme année, la mission Sahara-Cameroun, dirigée par Griaule, sous
le patronage de trois ministéres (les ministéres de I’Air, de I'Education
nationale et des Colonies), commence par un raid aérien au-dessus du
Sahara. Le ton du compte rendu oscille entre la célébration de I'exploit
sportif et celle de 'accumulation scientifique :

La mission Sahara-Cameroun a eu pour objet I’étude des
populations du Cameroun septentrional au double point de
vue ethnographique et linguistique. [..] Au total,
20 000 kilometres ont été couverts a 1'époque la plus
défavorable de I'année (juillet-septembre). [...]

On dispose déja denviron deux mille fiches
ethnographiques et linguistiques concernant les
populations Bata de la Bénoué, Fali du Tinguelin, Fali du



Kangou, Matakam, Kapsiki, Mokolo, Papa et Namchi. Plus de
trois cents objets ont été recueillis, parmi lesquels il y a lieu
de citer les hautes urnes funéraires des gisements Sao de

Logone-Birni. Une collection de deux mille photographies

(dont trois cents vues aériennes) a été constituée*?.

De fait, la mission revient chargée de trois tonnes de poteries, bronzes

et objets divers*3,

Trente ans plus tard, c’est toujours le méme modéle qui domine,
mettant au premier plan les récoltes, comme en témoigne par
exemple le rapport de Robert Gessain, alors directeur du Musée, sur
une série d’enquétes au Sénégal :

Les cinq premieres années de nos recherches dans le
département  de Kédougou ont été essentiellement
consacrées a la récolte de données monographiques sur les
différentes populations ; ceci nous parait la meilleure, sinon
la seule entreprise pouvant apporter des connaissances
comblant un vide sur la grande carte des lacunes indiquant
les populations jamais étudiées.

En 1965, nous avons pu commencer les travaux comparatifs
préparant les syntheses qui étaient notre second objectif.

Sept chercheurs ont totalisé 28 mois de séjour sur notre

terrain d’études*,

Conformément au paradigme hérité du Muséum d’histoire naturelle,
le terrain apparait ainsi comme une extension du musée, engagé dans

'entreprise de réaliser un inventaire encyclopédique des cultures du

monde?®,

La professionnalisation des amateurs

Cette utopie semble extrémement mobilisatrice ; tous les témoignages
insistent sur l'enthousiasme qui régne au Trocadéro dans les
années 1930. Il ne faut cependant pas se laisser abuser par la
rhétorique omniprésente de la rationalisation et de la science : elle
couvre dans les faits un recours constant a l'improvisation et aux

expédients, sur lesquels insistent les souvenirs ultérieurs.

De fait, méme si le musée du Trocadéro se veut un musée de science et

non de beaux-arts®®, son attrait vient aussi de ce qu’il est percu
comme un haut lieu de la modernité. Lethnologie est a la mode dans
les 1939années 1930, dans le sillage de la vogue de I'art negre et du
surréalisme?’. Le président de la Société des amis du musée du
Trocadéro n’est autre que le vicomte de Noailles, mécene de I'avant-

garde artistique et littéraire et ami de Riviere. Celui-ci met a profit ses



relations pour monter des « coups » qui contribuent a assurer le
succes mondain de I'ethnologie, qui se traduit a son tour par I'afflux de

bénévoles au Musée :

Pour I'exposition de I'lle de Paques, nous avions sorti sur la
place du Trocadéro une des figures colossales du Musée.
Mélanie de Vilmorin, la mére de Louise [I’écrivain issue de
la famille des pépiniéristes], avait fourni des plaques de
gazon pour suggérer 'environnement. [...] Je me souviens
aussi d'une féte donnée pour célébrer la rénovation de la
salle océanienne. Il y a eu un pont d’argent, avec un défilé
de mannequins vétus (ou dévétus) de paréos créés
spécialement d’aprés nos collections de tissus. Certains

professeurs ont été choqués - quoique attentifs*®,

Lethnologie = connait  en France une modalité spécifique
d’« institutionnalisation » ;Rivet indique ainsi que « l'ceuvre de
réorganisation » du Trocadéro a été permise par le « recrutement

sélectionné de collaborateurs bénévoles » parmi les éléves de I'Institut

d’ethnologie?’. Cette « petite armée [...] de travailleurs auxiliaires®® »

est chargée du travail de réception et de classement des objets
envoyés depuis les colonies ou rapportés par les missions. Denise
Paulme, qui avait une licence de droit et une formation de
dactylographe, se souvient qu’a son arrivée au Musée elle « participait
modestement, tapant a la machine nombre d'étiquettes, a la

préparation des expositions®! ».

Le Trocadéro des années 1930 est un haut lieu pour les amateurs (au
sens ancien du terme), c’est-a-dire pour tous ceux a qui leurs moyens
laissent le loisir de s'intéresser aux « arts primitifs » et a
I'ethnographie. C’est le cas de quelques jeunes héritiers de la grande
bourgeoisie parisienne qui, de 1934 a 1936, partent en expédition dans

les mers du Sud sur leur yacht,La Korrigane, en quéte d’objets

ethnographiques®’

. Leur riche moisson sera exposée lors de
I'inauguration du musée de 'Homme. Charles Van den Broek, membre

de I'expédition, dirige a son retour la section Océanie du Musée.

La professionnalisation souvent évoquée de I'ethnologie francaise
dans I'entre-deux-guerres prend donc une forme tres spécifique : le

Musée permet a une partie des bénévoles de devenir progressivement

3 ou, parmi d’autres,

des professionnels, tels Riviere lui-méme
Germaine Tillion, André Schaeffner, Jacques et Georgette Soustelle.
Germaine Dieterlen, titulaire d’'un dipléme d’infirmiére, est venue au
Trocadéro, ou elle a commencé par « coller des timbres », a la suite de

I'appel de Riviere disant « on a absolument besoin de bénévoles ».

Le parcours d’entrée le plus courant en ethnologie a partir des
années 1930, en particulier pour les femmes, commence par une

socialisation au sein du Musée comme bénévoles, avec en paralléle une



formation a l'Institut d’ethnologie et, quelques années plus tard, un

départ en mission pour le compte du Musée.

La carriére d’Eveline Lot-Falck (1918-1974), telle qu’elle est retracée

dans sa nécrologie parue dans la revue du musée de 'Homme>*

, est
exemplaire de cette forme spécifique de professionnalisation, et du
role joué par les réseaux d’interconnaissances. Fille du médiéviste
Ferdinand Lot et d’une émigrée russe, elle ne passe pas le baccalauréat,
du fait de sa mauvaise santé. Elle arrive au Musée, a 'automne de 1940,
munie du dipléme de I'Ecole des langues orientales, accessible aux

non-bacheliers.

Son beau-frére, Boris Vildé, entré au musée de 'Homme
en 1937 grace a André Schaeffner en qualité d’attaché au
département d’Europe, eut tout naturellement l'idée d’y
introduire sa belle-sceur (a titre de bénévole). Elle fut
accueillie chaleureusement par Mlle Bouteiller, chargée du
département d’Asie, ol sa connaissance du russe comblait a
point nommé une lacune importante. [..] Clest au
personnel scientifique, composé de Mlle Bouteiller, de son
adjointe [...] et de la nouvelle venue, qu’incombait la totalité
des opérations nécessitées par le traitement des collections,
depuis le déballage des caisses d’objets et de vétements
jusqu’a I'étiquetage et au rangement dans les magasins en
passant par la rédaction des diverses catégories de fiches et

) A . , . . y X ey
les recherches qu’elles entralnaient, ainsi que "exposition
55

des objets sélectionnés dans les vitrines™>.
Ainsi, l'intégration au sein du personnel scientifique du Musée
précede tout recrutement. Pour ses biographes, ce sont les opérations
pratiques au sein du Musée qui suscitent chez Eveline Lot-Falck la
vocation d’ethnologue, la faisant passer du bénévolat a la carriere :

On peut penser que ce contact direct avec l'objet a été
décisif pour elle et que c'est la nécessité d’identifier tel
costume, tels accessoires sibériens, le désir d’en savoir
davantage sur leur utilisation, qui l'ont amenée a se
renseigner sur le chamanisme auprés d’A. Lewitsky qui
poursuivait des recherches dans ce domaine depuis
plusieurs années. En 1941, elle passe le certificat
d’ethnologie. Cela lui permet d’étre, en 1942, officiellement
chargée des Arctiques, dont on lui avait déja confié la
responsabilité de fait, et d’entrer au Cnrs sous le parrainage

d uDr Vvallois, qui remplagait leDr Rivet pendant

I'Occupation °°.

Vie privée et vie professionnelle sont intimement mélées : c’est au

musée qu'Eveline Lot rencontre celui qui deviendra son époux, Roger



Falck, responsable de la mise en place des expositions en tant que

chargé du Département du dessin et de la muséologie.

Elle suit alors une formation en ethnologie religieuse a la v* section de
IEcole pratique des hautes études (EPHE). En 1952, elle « accéde au
Musée a la pleine autonomie de fonction par la constitution définitive
du département des Arctiques et d’'URSS d’Asie ». En 1963, elle
inaugure la chaire des Religions de I'Eurasie septentrionale et de
I’Arctique a 'EPHE.

Ce parcours illustre la place qu’a pu jouer le musée de 'Homme dans
certaines carriéres scientifiques.

Le musée au cceur de ’enseignement

Le musée de 'Homme s’inscrit pleinement dans la tradition francaise

du musée comme lieu pédagogique®’. Annongant la future installation
au musée de 'Homme de I'Institut d’ethnologie, jusque-1a hébergé par
I'Institut de géographie, Rivet déclare, en 1936 :

Lenseignement de |'ethnologie ne pourra que gagner a se
faire preés des collections qui lillustrent et I'animent.
Lethnologie [...] est une science naturelle, qui ne devient
vivante qu'au contact des réalités. La meilleure description
d’une race, d’une civilisation, ne laissera pas un souvenir

aussi durable, aussi slir que la vue ou le maniement des
58

objets eux-mémes’°.
1 est significatif que le « contact des réalités » renvoie ici moins au
terrain qu'aux objets conservés au musée. Dés 1933, Griaule, a son
retour de I'expédition qui I'a rendu célebre, et Riviere sont chargés

d’un enseignement de « travaux pratiques » qui entend démontrer la

solidarité entre ethnographie et muséologie®”.

C’est encore au musée de 'Homme qu’est mis en place, en 1946, le
Centre de formation aux recherches ethnologiques, marqué par la
prégnance du modele de la collecte, la perspective unitaire et le lien
consubstantiel avec le Musée :

Lenseignement du centre comprend un entrainement
pratique aux méthodes d’enquéte et aux procédés de travail
sur le terrain (dessin, photographie, cinéma,
muséographie), des cours de spécialisation, destinés a
préciser 'orientation des stagiaires entre les différentes
disciplines de I'ethnologie (anthropologie, préhistoire,
technologie, sociologie, linguistique), un stage dans un des
départements du Musée. En dehors de cet enseignement,

chaque stagiaire doit accomplir sous forme de mémoire un



travail de recherche personnelle a partir d’'une collection

du musée de 'Homme®°.
La seconde partie de la formation se déroule précisément sur le
terrain. Celui-ci est congu avant tout comme lieu de collecte, comme
I'indique la description, insistant sur les pratiques d’accumulation de
données, orientée de fagon privilégiée vers les objets :

Au printemps 1947, tous les stagiaires, sac au dos, se sont
retrouvés dans un village berrichon, aLa Borne, ou ils
étaient chargés d'effectuer une enquéte sur les célébres
poteries de I'endroit. Durant 15 jours, vivant sous la tente,
ils ont accumulé plans, photos, dessins, notes techniques,
observations économiques et sociologiques, échantillons de
toutes sortes. Le rapport détaillé qu’ils fournirent sur ce

travail quelques semaines aprés leur retour a Paris
61

constituait une des épreuves de 'examen®-.
Parmi les quatorze premiers stagiaires, on trouve notamment Georges
Condominas, parti ensuite pour I'Indochine étudier les Moi dans le
cadre de I'Office de recherches scientifiques coloniales, et Jean Guiart,
qui part pour la Nouvelle-Calédonie. Au début des années 1970, Guiart
e tCondominas, responsables avecPaul Mercier du certificat

d’ethnologie générale de la Sorbonne, assurent une formation dans la

lignée de celle qu'ils ont regue®?. Ces enseignements contribuent 2
diffuser des pratiques de recherche centrées sur la collecte et la

production de monographies de caractere essentiellement descriptif.

Ce modele est importé par Riviere dans le domaine frangais, avec la

création, en 1937, du musée des Arts et Traditions populaires (Atp)®?,
suivie, en 1945, de celle du Laboratoire d’ethnographie francaise. La
constitution de fichiers de terrain reste une pratique courante jusque

dans les années 1970 %4,

Un déclin inexorable

Si le musée de 'Homme incarne le triomphe de I'ethnologie francaise,
ce triomphe est de courte durée : la guerre porte au Musée un coup
dont il ne se reléve pas. Outre les victimes directes, accusations et
ruptures brisent "'utopie unanimiste.

En 1950, 'anthropologue physique Henri Vallois est élu a la chaire du
Muséum contre Jacques Soustelle, protégé de Rivet, qui voit dans cette

élection le reniement, le désaveu de toute I'ceuvre qu’il a accomplie®.



Vallois devient en méme temps directeur du Musée, que Claude Lévi-
Strauss, sous-directeur depuis 1949, quitte alors quand il est élu a
'EPHE. Avec son élection au College de France en 1958 et la création
du Laboratoire d’anthropologie sociale, également rattaché a I'EPHE, le
centre de gravité de la discipline se déplace. Le modeéle du laboratoire
est repris, mais hors du Musée. Le musée de 'Homme joue un rdle de
plus en plus marginal, devenant pour les ethnologues « un objet a la

fois de respect, pour son passé, et de mépris attendri, pour le présent
66

».
Comme dans nombre de musées d’Ethnographie, l'absence de
ressources condamne le musée de 'Homme a I'immobilisme. Jean
Guiart, alors directeur du Laboratoire d’ethnologie, indique que, faute
de moyens « permettant de changer le matériel muséographique dont
nous avons hérité », il a di se résigner « a apporter des

transformations partielles avec les moyens du bord®” ». Le musée de
I'Homme devient peu a peu le conservatoire d'une muséographie

ancienne, malgré des rénovations disparates.

Contrairement a I'utopie d’'une science de ’homme harmonieusement
unifiée, les trois laboratoires, préhistoire, ethnologie et anthropologie,
chacun responsable de ses propres galeries dans le Musée,
revendiquent farouchement leur autonomie. Les projets de renouveau
s’enlisent, et le musée de 'Homme finit par devenir un repoussoir,
contre lequel est congu, avec 'appui du président de la République,
Jacques Chirac, le projet d'un « musée des arts premiers ». Le musée
du quai Branly, présenté a son tour par ses promoteurs comme
d’avant-garde, entend rompre avec I'’héritage du musée d’Histoire
naturelle ; affirmant I'intention d’étre aussi un centre de recherche, il
propose une autre conception de la pluridisciplinarité, associant
autour des pratiques esthétiques historiens d’art, historiens et
anthropologues. Dans le méme temps, le projet d'un nouveau musée

de 'Homme, consacré a ’homme dans son environnement, reprend la

tradition naturaliste®®, tandis que le concept de « musée-laboratoire »
est revendiqué par les promoteurs du futur musée des Civilisations de

I'Europe et de la Méditerranée, en projet a Marseille ©°.

Le cas frangais contraste fortement avec ce qui se passe dans le reste
du monde, ou le réle des musées décline en anthropologie dans

1’entre-deux—guerres70. En France, au contraire, le musée est, dans les
années 1930, le lieu privilégié d’affirmation d’une nouvelle discipline,
I'ethnologie, et un des principaux supports de son
institutionnalisation. Si lI'dge d’or du musée de I'Homme est
extrémement bref, la conception du savoir qu’il incarne survit plus
longtemps, et le déplacement du centre de gravité ne remet pas en
question le paradigme de la collecte. La fameuse tripartition établie
par Claude Lévi-Strauss entre I'ethnographie - collectant les « faits »

sous forme de description monographique et se refusant a les



interpréter -, I'ethnologie - réalisant une synthese a un premier
niveau, régional ou thématique - et I'anthropologie - entreprise
comparative - apparait comme un écho du mode de division du travail

qui s’est exprimé dans le musée de 'Homme, pérennisant ainsi cette

structure sous une forme transformée’?.

Au-dela des recompositions de 1'univers muséal, la fin du musée de
I'Homme de Rivet et la fermeture en 2005 du musée des ATP sonnent
le glas de ce modéle d’organisation du savoir institué dans les
années 1930, sans que pour autant ait clairement émergé un nouveau

paradigme.

Notes

1. Polin, 1937, p. 99.

2. L’Estoile, 2005a.

3. Reyna, 1939.

4. Cité in Dupuis, 1999.

5. Voir Dubuc, 1998, et L'Estoile, 2007.

6. Dias, 1991.

7. Lettre de Rivet a Léon Blum, 7 juillet 1937 (Paris, musée de 'Homme,
correspondance Rivet, ms. 2 / 12b).

8. Lettre de Rivet a Daladier, 31 mai 1938 (Paris, musée de I'Homme,
correspondance Rivet, ms. 825).

9 .Lyautey, 1931. Pour une analyse des liens complexes entre
I’Exposition coloniale de 1931 et le musée de 'Homme, voir LEstoile,
2001.

10. Voir par exemple Delafosse, 1925, et Labouret, 1931.

11. Soustelle, 1938, p. 1.

12. LEstoile, 2000.

13. Note du 14 décembre 1931, citée in Jamin, 1988, p. 117. Voir aussi
Conklin, 2002.

14. Rivet, 1936.

15. « Le Dr Rivet a voulu marquer par la [...] la réunion sous le méme
toit et sous la méme direction du laboratoire du Muséum consacré a
I'anthropologie et du musée d’Ethnographie » (Soustelle, 1938, p. 1).
16. Majuscules et ponctuation originales.

17. Blanckaert, 1995, et Zerilli, 1998.

18. Zerilli, 1998, p. 170.

19. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 13.

20. L'Estoile, 1997.

21. Cf. Jamin, 1989 ; Zerilli, 1998, et Lauriére, 2001.

22. Lauriere, 2003, et Gorgus, 2003.

23. Zerilli, 1998, p. 153.

24, Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 13.



5. Barthe, 2000.
26. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 3.
27. Rivet, 1940, p. 44-45.
28. Dupuis, 1999, p. 524. Ces salles sont restées en place dans leur

|l\J

organisation générale jusqua la fermeture des galeries
ethnographiques, méme si les vitrines ont parfois été modifiées.

29. Rivet, 1940.

30. Mus, 1938, p. 521.

31. « Veeux de la septieme section », 1938.

32. Mauss, 1913 [rééd. 1969, p. 420.] Cf. aussi M auss, 2004.

33. Mauss, 1947, p. 17. Voir aussi Jamin, 1982.

3 4 .Cette conception s’oppose radicalement a la conception

malinowskienne de I'ensemble fonctionnel, dans lequel chaque
phénomeéne prend sens dans sa relation dynamique avec les autres. Cf.
Leach, 1957.

35. Mauss, 1947.

36. Denise Paulme écrit ainsi a Michel Leiris, le 16 mai 1935 : « Je vous
recommande, si cela vous intéresse, les fiches Hogon Procés Verbal,
qui se trouveront dans le paquet 11. [...] Si la littérature obscéne chez
les Dogon vous intéresse, je vous recommande les fiches Chanson-
Fonio : on les chante quand on fauche le fonio », in Paulme, 1992, p. 79.
37.1a traduction de cet idéal de rationalisation dans la pratique ne se
fait pas sans accroc : Paulme et Lifchitz adressent leurs fiches sur les
Dogon au domicile personnel de Leiris plutét qu'au Trocadéro, pour
qu’elles ne tombent pas entre les mains de Griaule. Cf. Paulme, 1992.
38. Leach, 1957.

39. Griaule, 1957, p. 5

40. Mauss, 1933, p. 445-446.

41 .Lévy-Bruhl, 1937, p. 167. Georges Waterlot, directeur de
I'imprimerie officielle a Dakar, était membre de la Société des
africanistes et de I'Institut francais d’anthropologie.

42.1évy-Bruhl, 1937, p. 169.

43. Beaux-Arts, 31 décembre 1937.

44. Gessain, 1966, p. 57.

45. Bourguet, 1993.

46. Riviére, 1929 et 1930.

47, Peltier, 1991.

48. Schlumberger, 1974, p. 102-103.

49. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 2. « Sans leur concours bénévole et
désintéressé, le Musée aurait été incapable, avec les ressources dont il
dispose, d’assumer une tiche qui dépassait ses forces » (Rivet, 1935,
p. 135).

50. Rivet, 1935, p. 135. Cf. L’Estoile, 2005b.

51. Paulme, 1987, p. 62.

52. Coiffier, 2001.

53. Riviere se décrit rétrospectivement, au moment ot il commence sa
« carriére professionnelle » au musée d’Ethnographie, comme « un

homme de trente ans, sans aucune qualification scientifique, dont la



vocation musicale n’avait pas été totalement dissimulée par sa
formation a I'Ecole du Louvre » (Riviére, 1968, p. 17).

54. Mahn-Lot et Vildé, 1975.

55. Mahn-Lot et Vildé, 1975, p. 109-110. Boris Vildé, membre du réseau
de résistance du musée de I'Homme, est fusillé en 1942 avec
A. Lewitsky.

56. Mahn-Lot et Vildé, 1975, p. 109-110.

57. Georgel, 1994,

58. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 4.

59. Zerilli, 1998, p. 178.

60. « Centre de formation aux recherches ethnologiques », Revue de

géographie humaine et d * ethnologie, 1, 1948, p. 97.

61. Ibid.

62.Je remercie Anne-Marie Dauphin pour ces informations. Voir aussi
Gutwirth, 2001.

63. « C’est Paul Rivet qui m’a fait découvrir [...] qu’'un musée doit étre a
la fois un lieu de culture pour le grand public et un centre de
recherche pour les savants », in Schlumberger, 1974, p. 104 ; cf. aussi
Riviere, 1968. Le musée lui-méme, construit a partir de 1959 au bois de
Boulogne, est inauguré en 1972.

64. Frangoise Zonabend évoque 'abandon de I'instrument du fichier
au cours de I'enquéte collective a Minot (communication au colloque
Ethnografeast 11 La fabrique de | * ethnographie, septembre 2004).

65. Lettre de Paul Rivet, décembre 1949, ms 2.

66. Guiart, 1976 p. 5.

67. Le Musée ne bénéficie alors d’aucune subvention publique pour les
frais de fonctionnement, uniquement couverts par les entrées
payantes. Cf. Guiart, [1984], p. 25-26.

68. Mohen, 2004.

69. Colardelle, 2002.

70. Jamin, 1982.

71. Notamment Lévi-Strauss, 1958, p. 412 et suiv.

Bibliographie

Sources manuscrites

® Paris, Bibliothéque du musée de 'Homme, ms. 1, Lettres a Paul
Rivet ; ms. 2, Lettres a Paul Rivet.

Autres références

® Barthe, 2000 : Christine Barthe, « De I"échantillon au corpus, du
type a la personne », Journal des anthropologues, 80-81, p. 71-90.
® Blanckaert, 1995 : Claude Blanckaert, « Fondements disciplinaires

de lanthropologie francaise auxix €

siecle : perspectives
historiographiques », Politix, 29, p. 29-54.

® Bourguet, 1993 : Marie-Noélle Bourguet, « La collecte du monde :



voyage et histoire naturelle (fin xvii -début xix € siécle) », in Le
Muséum au premier siécle de son histoire, Paris.

« Centre de formation aux recherches ethnologiques du musée de
I’'Homme », Revue de géographie humaine et d’ethnologie , 1, 1948, p. 97.
Coiffier, 2001 : Christian Coiffier (éd.), Le Voyage de « La Korrigane »
dans les mers du Sud, Paris.

Colardelle, 2002 : Michel Colardelle (éd.), Réinventer un musée. Le
musée des civilisations de 'Europe et de la Méditerranée a Marseille, Paris.
Conklin, 2002 : Alice Conklin, « The New “Ethnology” and “la
situation coloniale” in Interwar France », French Politics, Culture and
Society, vol. 20, p. 29-46.

Delafosse, 1925 : Maurice Delafosse, Les Civilisations négro-africaines,
Paris.

Dias, 1991 : Nélia Dias, Le Musée d’Ethnographie du Trocadéro (1878-
1908). Anthropologie et muséologie en France, Paris.

Dubuc, 1998 : Elise Dubuc, « Le futur antérieur du musée de
I'Homme », Gradhiva, 24, p. 71-92.

Dupuis, 1999 : Annie Dupuis, « A propos de souvenirs inédits de
Denise Paulme et Michel Leiris sur la création du musée de
I'Homme en 1936 », Cahiers d’études africaines, p. 511-537.

Georgel, 1994 : Chantal Georgel (éd.),La Jeunesse des musées. Les

musées de France au xix ¢ siécle, Paris.

Gessain, 1966 : Robert Gessain, « Sénégal Oriental 1965 », Objets et
mondes. La Revue du musée de 'Homme, t. 6, fasc. 1, p. 57.

Gorgus, 2003 : Nina Gorgus, Le Magicien des vitrines, trad. de Uallemand
par M.-A. Coadou, Paris.

Griaule, 1957 : Marcel Griaule, Méthode de l'ethnographie, Paris.
Guiart, 1976 : Jean Guiart, « Quel avenir pour I'ethnologie au musée
de 'Homme ? », Objets et mondes. La Revue du musée de 'Homme , t. 16,
fasc. 1, p. 3-12.

Guiart, [1984] : J. Guiart, Objets et mondes. Présentation de I'ethnologie
au musée de 'Homme. Acquisitions récentes, Paris.

Gutwirth, 2001 : Jacques Gutwirth, « La professionnalisation d’une
discipline. Le centre de formation aux recherches ethnologiques »,
Gradhiva, 29, p. 25-41.

Jamin, 1982 : Jean Jamin, « Objets trouvés des paradis perdus (a
propos de la mission Dakar-Djibouti) », in J. Hainard et R. Kaehr
(éd.), Collection passion, Neuchatel, p. 69-100.

Jamin, 1988 : J. Jamin, « Le musée d’Ethnographie en 1930 :
I'ethnologie comme science et comme politique », in La Muséologie
selon G. H. Riviére, Paris.

Jamin, 1989 : J. Jamin, « Le savant et le politique : Paul Rivet (1876-
1958) », Bulletin et mémoires de la Société d’anthropologie de Paris , 3-4,
p. 277-294.

Labouret, 1931 : Henri Labouret, A la recherche dune politique
indigéne dans l'Ouest africain, Paris.

Lauriére, 2001 : Christine Lauriére, « Biographie et archives. Un cas
de figure : Paul Rivet », Gradhiva, 30-31 p. 135-142.



Lauriére, 2003 : Chr. Lauriére, « Georges Henri Riviere au
Trocadéro. Du magasin de bric-a-brac a la sécheresse de
I’étiquette », Gradhiva, 33, p. 57-66.

Leach, 1957 : Edmund R. Leach, « The Epistemological Background
to Malinowski’s Empiricism », in R. Firth (éd.), Man and Culture : an
Evaluation of the Work of Bronislaw Malinowski, Londres, p. 119-137.
L’Estoile, 1997 : Benoit De LEstoile, « Africanisme, africanism :
esquisse de comparaison franco-britannique », in A. Piriou et
E. Sibeud (éd.), L’Africanisme en questions, Paris, p. 19-42,

L’Estoile, 2000 : B. De L’Estoile, « Science de 'Homme et domination
rationnelle : savoir ethnologique et politique indigéne en Afrique
coloniale francaise », Revue de synthése, 3/4, 2000, p. 291-323.
L’Estoile, 2001 : B. De L’Estoile, « Des races non pas inférieures, mais
différentes : de 'Exposition coloniale au musée de I'Homme », in
ClL. Blanckaert (éd.), Politiques de I'anthropologie. Discours et pratiques
en France (1860-1940), Paris, p. 391-473.

L’Estoile, 2005a : B. De LEstoile, « Musée des origines ou musée
post-colonial : que faire de l'histoire ? », Histoire de l'art et musées
(école du Louvre), Paris, p. 53-71.

L’Estoile, 2005b : B. De L’Estoile, « “Une petite armée de travailleurs
auxiliaires” : la division du travail et ses enjeux dans I'ethnologie
francaise de I'entre-deux-guerres », Cahiers du centre de recherches
historiques, 36, p. 31-59.

L’Estoile [a paraitre] : B. De L'Estoile, Le Goiit des autres. De I'Exposition
coloniale aux arts premiers, Paris.

Lévi-Strauss, 1958 : Claude Lévi-Strauss, « Place de I'anthropologie
dans les sciences sociales et problémes posés par son
enseignement » (1954), in Anthropologie structurale, Paris, p. 402-443.
Lévy-Bruhl, 1937 : Lucien Lévy-Bruhl, « Rapport sur l'activité de
I'Institut d’ethnologie durant I'année scolaire 1935-1936 », Annales
de I'Université de Paris, p. 166-172.

Lyautey, 1931 : Louis Hubert Lyautey, « Discours d’inauguration »,
in Congrés international et intercolonial de la société indigéne , Cahors.
Mahn-Lot et Vildé, 1975 : Marianne Mahn-Lot et Iréne Vildé,
« Eveline Lot-Falck (1918-1974) », Objets et mondes. La Revue du musée
de 'Homme, printemps, t. 15, fasc. 1, p. 109-111.

Mauss, 1913 : Marcel Mauss, « L’ethnographie en France et a
I'étranger », Revue de Paris, 20 ; repris in M. Mauss, Euvres, éd.
V. Karady, Paris, 1969, vol. 3, p. 395-434.

Mauss, 1933 : M. Mauss, « La sociologie », La Science frangaise, t. 1 ;
repris in M. Mauss, Guvres, éd. V. Karady, Paris, 1969, vol. 3, p. 436-
450.

Mauss, 1947 : M. Mauss, Manuel d’ethnographie, Paris.

Mauss, 2004 : M. Mauss, « Projet de présentation d'un bureau
d’ethnologie » (1913), éd. E. Sibeud, Revue d’histoire des sciences
humaines, 10, p. 105-124.

Mohen, 2004 : Jean-Pierre Mohen (éd.), Le Nouveau Musée de 'Homme,,
Paris.



Mus, 1938 : Paul Mus, « LlIndochine », Congrés de la recherche
scientifique dans les territoires d’Outre-Mer. Exposition internationale de
Paris 1937, Le Mans-Paris, p. 521.

Olivier, 1931 : Marcel Olivier, « LUExposition coloniale, ceuvre de
paix », Llllustration, LExposition coloniale (album hors série) , nov. 1931
(non paginé).

Paulme, 1987 : Denise Paulme, « La mia prima missione : i
Dogon 1935 », in Dal museo al terreno. Letnologia francese e italiana
degli anni Trenta, Milan, p. 62.

Paulme, 1992 : D. Paulme, Lettres de Sanga a André Schaeffner, suivi des
Lettres de Sanga, de Deborah Lifchitz et Denise Paulme a Michel Leiris,
Paris.

Peltier, 1991 : Philippe Peltier, « Océanie », in W. St. Rubin (éd.), Le

Primitivisme dans lart du xx € siécle : les artistes modernes devant l'art
tribal, éd. frang. par J.-L. Paudrat, Paris, p. 98-123.

Polin, 1937 : Raymond Polin, « Lethnologie », in R. Aron et al. (éd.),
Les Sciences sociales en France. Enseignement et recherche , préface de C.
Bouglé, Paris.

Reyna, 1939 : F. Reyna, « Aux frontiéres de 'Empire : deux femmes
chez les Muong », Journal de la Femme, 16 juin 1939.

Rivet, 1935 : Paul Rivet, « LInstitut d’ethnologie de I'Université de

Paris », Annales de I'Université de Paris , 1935, p. 135.

Rivet, 1936 : P. Rivet, « Introduction générale : ce qu’est
I'ethnologie », in P. Rivet et al. (éd.), LEspéce humaine. Lencyclopédie

frangaise, t. 7, Paris, vol. 7, fasc. 6, p. 1 a vol. 7, fasc. 8, p. 16.

Rivet, 1940 : P. Rivet, « Lethnologie en France », Bulletin du Muséum,
XII, 1.

Riviere, 1929 : Georges-Henri Riviére, « Le musée d’Ethnographie du
Trocadéro », Documents, 1, avril 1929, p. 56.

Riviere, 1930 : G.-H. Riviére, « De I'objet d’'un musée d’Ethnographie
comparé a celui d’'un musée des Beaux-Arts », Cahiers de Belgique,
novembre 1930 ; repris in Gradhiva, 33, 2003, p. 67-68.

Riviere, 1968 : G.-H. Riviére, « My experience at the musée
d’Ethnologie », Proceedings of the Royal Anthropological Institute of
Great Britain and Ireland, p. 17-21.

Schlumberger, 1974 : Eveline Schlumberger, « G.-H. Riviére,

homme-orchestre des musées du xx € siécle. Un portrait parlé »,
Connaissance des arts, déc. 1974, p. 100-107.

Soustelle, 1938 : Jacques Soustelle, « Le musée de 'Homme a ouvert
ses portes », Beaux-Arts, 15 juillet 1938, p. 1.

Urry, 1993 : James Urry, « Notes and Queries on Anthropology and
the Development of Field Methods in British Anthropology, 1870-
1920 » [1972], in Before Social Anthropology. Essays on the History of
British Anthropology, Chur-Victoria-Paris, p. 17-40.

« Veeux de la septieme section », Congrés de la recherche scientifique
dans les territoires d’Outre-Mer. Exposition internationale de Paris (1937),
Le Mans-Paris, 1938.

Zerilli, 1998 : Filippo Zerilli, Il lato oscuro dell’etnologia. Il contributo



dell'antropologia naturalista al processo di istituzionalizzazione degli studi

etnologici in Francia, Rome.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIENCES des savoirs, des techniques

SOCIALES et des croyances
Phie D ent Mumérigue méthodes et outils
Muanon de s Recherhs o Soenoe. Hamaite

pour 'edition structurée

CHES UNIVIRSITE B8 CAlN

v

b U enssib

s t ras b our g dcole nationale supérieure

whird sciences de mlormation
et des bibothéaues

AniniA
WS J B,

fondation
maison des
sciences

de 'homme

=Pr-L
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisy scherisl 1 chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS MR IN

; ; B
ks %
udis <3

¢ CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Pluralisme culturel et humanisme colonial
	Un manifeste et un instrument pour la « science de l’Homme » unifiée
	« Les archives totales de l’humanité » : épistémologie de la collecte et division du travail
	La professionnalisation des amateurs
	Le musée au cœur de l’enseignement
	Un déclin inexorable
	Bibliographie
	Nos partenaires


