
Le musée de l’Homme,Le musée de l’Homme,
laboratoire de l’ethnologielaboratoire de l’ethnologie
(1938-2003)(1938-2003)

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 737-760p. 737-760

Qu’il s’agisse de recherche, de documentation ou de
vulgarisation, le musée de l’Homme forme, en France, la
conclusion nécessaire de la recherche ethnologique. Il en
constitue en e�et l’origine et le point d’aboutissement. Les
missions qui sillonnent le monde pour lui l’enrichissent de
leurs récoltes ethnographiques, de leurs documents, de
leurs publications. Chaque groupe humain est installé,
raconté, conservé dans cet univers réduit et toujours plus
complet. Cette présence du lointain et du passé éveille à son
tour des vocations, amorce la recherche, sollicite les
comparaisons, prépare des études, des synthèses, des
missions nouvelles1.

Inauguré en 1938 par le président de la République Albert Lebrun aux
accents d’une cantate de Darius Milhaud, en présence du Tout-Paris en
tenue de soirée et de troupes coloniales en uniformes colorés, le
musée de l’Homme a fermé ses galeries ethnographiques en 2003 dans
une relative indi�érence, en dépit des véhémentes protestations d’une
partie de son personnel. Même si les galeries consacrées à la
préhistoire et à la biologie humaine restent ouvertes aux côtés
d’expositions temporaires, le déménagement des collections
d’ethnologie, prélude à leur installation au musée du quai Branly
– consacré aux « arts et civilisations d’Afrique, Asie, Océanie et
Amérique » –, a marqué le démantèlement du musée de l’Homme dans
sa conception originelle2. Il est difficile à qui l’a visité à son crépuscule,
avec sa muséographie désuète, ses photographies jaunies par le temps,
la poussière accumulée dans les vitrines, d’imaginer que le musée de
l’Homme ait pu être le symbole d’une modernité triomphante,
réconciliant dans une conception résolument novatrice science et
nouvel humanisme. Pourtant, c’est bien cette dimension de modernité
qui est mise en avant, tant au moment de son ouverture que dans les
souvenirs des protagonistes. Ainsi, le Journal de la Femme  évoquait,

Benoît de L'Estoile

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=152


en 1939, « le musée de l’Homme, centre vivant de culture humaine, le

plus moderne des musées in the world [sic] 3 » ; tandis que Michel Leiris,
après y avoir passé pratiquement toute sa carrière, affirmait cinquante
ans plus tard : « On a été le plus moderne, sinon le plus beau musée du
monde4. » Cette modernité se décline à la fois sur le plan scienti@que,
avec le concept nouveau de « musée-laboratoire », et sur les plans
politique et culturel.

À la fois manifeste, laboratoire et école, le musée de l’Homme a
incarné une nouvelle Science de l’homme, l’ethnologie, au double sens
où il se voulait à la fois le temple et le principal outil de celle-ci, du
point de vue de la production comme de la transmission du savoir. Son
naufrage marque aussi le point @nal d’un paradigme qui a dominé
l’ethnologie française depuis son émergence dans l’entre-deux-
guerres.

Plutôt que d’esquisser une histoire du musée de l’Homme5, nous nous
attacherons ici à comprendre l’utopie scienti@que qu’incarne
matériellement ce musée, au moment de son élaboration dans les
années 1930.

Pluralisme culturel et humanisme colonial
Contrairement à une légende tenace, le projet du musée de l’Homme
précède le Front populaire (1936), même si Paul Rivet (directeur du
musée d’Ethnographie du Trocadéro, à partir de 1928), élu SFIO au
Conseil municipal de Paris en 1935, saura utiliser ses appuis politiques
pour le faire aboutir. C’est l’Exposition universelle de 1937 qui o�re
l’occasion de construire un nouveau bâtiment pour remplacer le
musée d’Ethnographie du Trocadéro, créé à l’issue de l’Exposition
universelle de 1878 6. La construction du Palais de Chaillot sera
retardée par la suspension des crédits, due au refus du Sénat d’engager
de nouvelles dépenses7, si bien que l’inauguration aura lieu seulement
en juin 1938.

Figure 1. Inauguration du musée de l’Homme en 1938,
Paris.



Le nom même de « musée de l’Homme » fait écho à la revendication
d’un nouvel humanisme qui possède une dimension politique
aKrmée, à un moment où se dessine une réorientation de la politique
coloniale. Paul Rivet écrit, en 1938, à Édouard Daladier, alors président
du Conseil, pour lui demander la présence de troupes coloniales lors
des cérémonies d’inauguration, au motif que « notre Musée est avant
tout un musée colonial8 ».

Comme le souligne quelque temps auparavant Rivet à l’intention de
Léon Blum, le nouveau musée constitue « un établissement
indispensable pour l’étude de l’homme et, à un point de vue plus
réaliste, pour l’étude de nos populations coloniales, condition
essentielle d’une politique humaine dans nos territoires d’outre-mer ».
Cette thématique de la « politique humaine », par opposition à une
politique dictée par les seuls intérêts économiques, rassemble au-delà
des frontières politiques entre droite et gauche nombre de
réformateurs coloniaux. Ainsi, le maréchal Lyautey, de sensibilité
conservatrice, responsable de la mise en place du régime de
protectorat au Maroc, déclarait lors de l’Exposition coloniale de 1931 :

Il ne faut pas cesser de voir avant tout : l’homme, celui chez
qui nous sommes, et surtout lorsque nous nous trouvons en
face de races appartenant à de vieilles civilisations9.

« L’homme » devient ainsi en même temps objet de savoir et objet
d’une nouvelle conception du gouvernement colonial.

Loin d’être « anti-colonial » comme on l’a parfois décrit, le musée de
l’Homme incarne un nouvel humanisme colonial, dont un principe
cardinal est la reconnaissance, au sens à la fois politique et cognitif, de
ce qu’on peut considérer comme un « pluralisme culturel » – ce que
Jacques Soustelle appelle « la variété des cultures et de leurs
expressions ». Alors que les réformateurs coloniaux aKrment la
nécessité de fonder une « politique indigène » sur la reconnaissance
des civilisations indigènes10, Soustelle déclare, en 1938, que la « leçon
permanente » du musée, dont il est directeur-adjoint, est : « Il n’y a pas
une civilisation, mais des civilisations11. »

Ainsi, le soutien donné par les pouvoirs publics au musée de l’Homme
(et à l’ethnologie en général) prend sens comme une légitimation du
nouveau cours donné à la politique coloniale qui aKrme désormais
vouloir respecter « l’originalité » des sociétés indigènes, se substituant
progressivement à l’évolutionnisme unilinéaire du xix e siècle 12.

À la @n de 1931, Rivet et Rivière proposent que le Trocadéro poursuive
l’œuvre de l’Exposition coloniale, dont le succès a démontré l’intérêt
du public pour la diversité des peuples et des cultures de l’Empire. Ils
exposent le double rôle d’un musée d’Ethnographie, pédagogique vis-
à-vis de publics divers et lieu de formation de spécialistes.



– Un rôle scienti@que : les magasins d’un musée d’Ethnographie, à
condition d’être bien agencés et pourvus, sont pour les savants une
mine presque inépuisable d’études non seulement techniques, mais
aussi sociologiques […]. Ils sont l’indispensable annexe des écoles
d’ethnologie et les élèves de ces établissements viennent y faire des
travaux pratiques.

– Un rôle éducatif populaire : les galeries ouvertes au public exposent
les objets les plus typiques des diverses civilisations […].

– Un rôle artistique : […] les artistes et artisans trouveront dans les
objets d’art primitif […] maints décors et formes qui rafraîchiront
heureusement leur imagination.

– Un rôle national : les musées d’Ethnographie sont d’incomparables
instruments de propagande coloniale […] et culturelle […]. Ils sont
également pour les futurs coloniaux et même pour les coloniaux tout
court un centre précieux et indispensable de documentation sur les
populations qu’ils seront amenés à administrer13.

À bien des égards, c’est ce programme que réalisera le musée de
l’Homme.

Un manifeste et un instrument pour la « science de
l’Homme » unifiée

Le sens premier de l’appellation « musée de l’Homme » est cependant
disciplinaire. Définissant, en 1936, l’ethnologie, Rivet indique que cette
conception nouvelle « s’aKrme en France d’une façon matérielle par
la création d’un musée de l’Homme où les races, les civilisations et les
langues seront étudiées parallèlement et solidairement14 ». C’est cette
double dimension de synthèse intellectuelle et de fusion
institutionnelle que manifeste le nom choisi pour le musée15. Le
visiteur est accueilli par une proclamation gravée au-dessus de la
porte d’entrée, qui énonce le programme scientifique du musée.

L’ETHNOLOGIE EST LA SCIENCE DE L’HOMME
Elle étudie tous les aspects de sa vie et de son activité :
LES RACES, les di�érents types physiques de l’humanité
préhistorique et actuelle
LES LANGUES dont l’évolution et les rapports éclairent
l’histoire des peuples sans annales écrites
LES TECHNIQUES ET LES INVENTIONS par lesquelles
l’homme assure son existence
L’ORGANISATION SOCIALE et les modes de vie traditionnels
des peuples
LES RELIGIONS disparues ou vivantes encore16.



Cette division ne suit pas une répartition strictement disciplinaire,
mais thématique. Elle aKrme une extension considérable du champ
du musée de l’Homme, reliant le passé le plus lointain et le présent. On
notera qu’une telle dé@nition est plus inclusive que celle qui est
aujourd’hui habituellement retenue, où ethnologie désigne plus ou
moins l’équivalent de ce qu’on appelle ailleurs anthropologie sociale
ou culturelle. Il s’agit pour Rivet de fusionner deux traditions qui
étaient en France largement séparées : d’un côté, l’ethnographie et la
linguistique, de l’autre, « l’anthropologie au sens strict », c’est-à-dire
l’anthropologie physique17.

E n 1936, Rivet transforme le titre de sa chaire d’anthropologie en
« ethnologie des hommes fossiles et des hommes actuels18 »,
formulation qui souligne une unité sans cesse réaffirmée :

Il est désirable que tout préhistorien soit doublé d’un bon
ethnographe. Il y a entre les deux ordres de recherche une
solidarité aussi étroite que celle qui existe entre la
paléontologie humaine et l’anthropologie [physique] des
races actuelles19.

Cette conception unitaire entraîne ce que Rivet appelle la
spécialisation « géographique » (nous dirions aujourd’hui, par « aires
culturelles ») de préférence à une spécialisation « disciplinaire » :

Au lieu de fractionner en ses diverses disciplines une
science dont l’unité apparaissait indispensable, on préféra
en répartir les productions dans des revues consacrées à
des parties plus ou moins étendues de la terre, mais dont
chacune, dans son cadre restreint, envisagerait le problème
humain dans son ensemble, c’est-à-dire d’un point de vue
nettement ethnologique.

La Société des américanistes ou la Société des africanistes, créée
e n 1930 20, incarnent ce mode d’organisation du savoir. Le musée de
l’Homme est la pièce maîtresse dans l’œuvre d’organisation de Rivet,
véritable entrepreneur scienti@que qui joue un rôle décisif dans toutes
les créations institutionnelles de l’entre-deux-guerres. Médecin
militaire de formation, puis assistant de René Verneau au Muséum,
spécialiste d’archéologie et de linguistique américaniste, il entreprend
de réorganiser la science de l’Homme en uni@ant ses diverses
composantes21. Il est, en 1925, parmi les fondateurs de l’Institut
d’ethnologie, dont il devient en 1932 secrétaire général. Dès son
élection à la chaire d’anthropologie du Muséum, en 1928, il obtient le
rattachement à sa chaire du musée d’Ethnographie du Trocadéro. A@n
de réorganiser celui-ci, il nomme au poste de sous-directeur Georges-
Henri Rivière, qui venait de réaliser, au Pavillon de Marsan, avec
Alfred Métraux une exposition « Arts anciens de l’Amérique » qui



rencontra un vif succès22.

Dès 1928, la commission consultative réunie par Rivet pour superviser
la réorganisation du musée suggère qu’y soient rassemblés tous les
enseignements et sociétés savantes23. Rivet est en e�et obsédé par la
centralisation en un lieu unique de toutes les institutions consacrées
aux sciences de l’homme :

Chacun de ces centres conservait sa vie propre, sa
bibliothèque, ses @chiers ; les éléments d’un travail en
commun fécond et économe existaient, mais à l’état
fragmentaire et le résultat était que chaque équipe isolée ne
pouvait suKre à une tâche qu’une collaboration intime et
permanente eût rendue possible, sinon facile24.

Le musée de l’Homme doit précisément permettre « de concentrer
tous ces e�orts pour leur donner leur pleine eKcacité ». Rivet
annonce la création d’une bibliothèque pouvant rassembler
300 000 volumes ainsi que de « vastes laboratoires et des salles de
conférences munies de tout l’équipement moderne ». Le musée de
l’Homme abrite également une photothèque, notamment destinée à
accueillir les photographies recueillies lors des missions25, et une salle
de cinéma. Tous ces équipements le placent à l’avant-garde de la
science :

Le premier musée de l’Homme sera en@n constitué, centre
de documentation, de recherche et d’enseignement, sans
aucun doute unique au monde26.

La muséographie telle que la décrit Rivet marque une rupture radicale
avec le vieux musée d’Ethnographie du Trocadéro, obscur, dépourvu
d’explications et caractérisé par l’entassement des œuvres :

Dans de vastes salles chau�ées et éclairées, pourvues de
vitrines étanches, le visiteur trouve des renseignements
précis, des documents commentés, des spécimens

Figure 2. Vitrine consacrée à la Mauritanie lors de
l’exposition sur le Sahara présentée au musée de
l’Homme, en 1938.



sélectionnés sur les caractères physiques et di�érentiels
des races ou des peuples, et les manifestations les plus
caractéristiques de leur civilisation au cours des âges.
L’anthropologie et l’ethnographie restent étroitement
unies, en même temps que sont supprimées les séparations
factices entre la préhistoire, la protohistoire, l’histoire et la
vie actuelle. À côté des salles dont l’ordre est
essentiellement géographique, d’autres salles présentent
tous les documents sur l’origine de l’espèce humaine et ses
variétés, sur la croissance, les anomalies, sur les mutilations
ethniques, sur les diverses manifestations de l’activité
humaine : le feu, la monnaie, les moyens de transport, les
techniques diverses, l’art, la magie et la religion27.

Ainsi, dans les salles sur l’Afrique, on trouve du côté des fenêtres des
vitrines générales d’ethnologie-géographie (dites « vitrines de
synthèse ») de diverses régions et, du côté du mur, des vitrines de
détail (« vitrines thématiques »)28.

En 1940, le musée de l’Homme apparaît comme une telle réussite que
Rivet propose en modèle pour toutes les disciplines « l’œuvre de
coordination » réalisée en ethnologie : « la mise en commun des
ressources d’enseignement, de documentation, de recherche », dans
« une série d’instituts spécialisés où, tout en conservant leur pleine
indépendance, ils fusionneraient leurs bibliothèques, leurs collections,
leurs @chiers, leur instrumentation » assurera « le développement et
le rayonnement de la science française29 ».

« Les archives totales de l’humanité » :
épistémologie de la collecte et division du travail

Le programme de rationalisation que vient couronner le musée de
l’Homme possède à la fois une dimension qu’on peut dire horizontale,
au sens où il doit rassembler en un même lieu les diverses institutions
métropolitaines engagées dans ce domaine, et une dimension
verticale, dans la mesure où il est « l’organe central » qui régule les
relations avec la périphérie d’où proviennent les données.

E n 1937, lors du Congrès de la recherche scienti@que dans les
territoires d’outre-mer, une section entière est consacrée à
l’ethnologie, signe de sa reconnaissance comme « science coloniale »
de plein droit. Paul Mus, qui dirige alors l’École française d’Extrême-
Orient, rappelle que « l’idée directrice » de Rivet est :

la division du travail entre des organes localisés
périphériquement, organes de recherche, de @xation et de
transmission au centre, d’une part, et, d’autre part, des



organes centralisateurs, organes d’assimilation, de
retransmission sous une forme élaborée, et en même temps
d’excitation, qui répondent aux renseignements transmis
par des interrogations nouvelles que ces renseignements
ont seuls permis de poser30.

Les vœux formulés à l’issue du Congrès réclament ainsi « que
l’organisation de la recherche ethnologique dans les territoires
français d’outre-mer repose essentiellement sur une liaison étroite et
un échange continuel entre les organismes métropolitains et locaux
31 ».

Ce système de relais scienti@ques est calqué sur la hiérarchie
administrative. Le cœur du réseau est à Paris, dans la capitale de
l’Empire. Au siège de chaque groupe de colonies, où réside le
gouverneur général, on trouvera un centre secondaire (au sein d’un
musée). En@n, dans chacune des principales colonies doivent être
constitués « des centres d’enquêtes ethnologiques et des musées
locaux, permettant aux touristes, aux colons, aux fonctionnaires de se
documenter sur place sur les coutumes des populations qu’ils visitent,
avec lesquelles ils travaillent, ou qu’ils administrent ». Ceux-ci doivent
« travailler suivant un plan systématique », et servir « d’organes de
liaison avec les centres métropolitains ».

Ce modèle d’organisation de la recherche fondé sur la division du
travail est emprunté aux sciences naturelles, qui fournissent le
paradigme de ce que Mauss appelle en 1913 les « sciences
d’observation », se distinguant des « sciences de laboratoire » en ce
qu’elles impliquent de se rendre sur le terrain :

Une science d’observation demande trois ordres de travaux,
et trois ordres d’institutions : tout comme les autres
sciences de plein air, la zoologie, la botanique, la géologie et
la géographie physique, l’ethnographie a besoin d’abord de
travaux sur le terrain, puis de musées et d’archives, en@n
d’enseignements. Il lui faut un corps d’ethnographes,
professionnels ou amateurs peu importe, mais qui aillent
observer sur place, de leurs yeux, qui fournissent les
documents et rassemblent les matériaux de collection. Ces
matériaux une fois rassemblés, c’est à des musées, à des
services d’archives, qu’il convient de les ranger, de les
exposer, de les publier. En@n, des enseignements de degré
divers doivent mettre la science à la portée des techniciens,
des apprentis, ou même du grand public32.

Dans cette épistémologie, les « phénomènes sociaux » peuvent, tout
comme des objets ou des papillons, être recueillis de façon isolée, dans
la mesure où ils sont convenablement identi@és. L’essentiel est dans
l’étiquette et la « @che descriptive » qui doivent accompagner la



collecte de chaque objet, que Mauss décrit ainsi :

Chaque objet recevra un numéro porté à l’encre, renvoyant
à l’inventaire et à une @che descriptive, donnant les
renseignements sur l’usage et la fabrication de l’objet. La
@che descriptive sera accompagnée de plusieurs annexes,
en particulier une annexe photographique et si possible
une annexe cinématographique33.

L’intelligibilité des phénomènes sociaux ne se construit pas sur le
terrain lui-même, mais dans le cabinet ou le musée, par la critique des
documents et la mise en relation avec d’autres phénomènes, qui
permettent au savant de construire des « faits sociaux34 ». L’exigence
documentaire dans la collecte des documents est donc moins liée à une
attention au contexte qu’à un souci de la provenance, qui est lui-même
rapporté à des préoccupations muséographiques et à une rhétorique
de la preuve.

Le collecteur s’attachera à composer des séries logiques, en
réunissant si possible tous les échantillons d’un même objet
en dimensions, formes, texture. La localisation est
absolument nécessaire ; sans elle, l’objet ne peut entrer
dans aucun musée35.

C’est en fait toute l’activité ethnologique qui est structurée par le
modèle de la collecte. Le recueil des données lors des séjours sur le
terrain des élèves de l’Institut d’ethnologie utilise la même
technologie des « @ches descriptives », classées thématiquement,
consacrées aux di�érents phénomènes de la vie sociale36. Le travail
ethnographique consiste littéralement à « mettre en @ches » la société
étudiée37. Une telle forme de division du travail implique un
monopole du travail d’interprétation et de théorisation au niveau
supérieur, qui s’oppose radicalement au modèle malinowskien, où
l’observation constitue nécessairement une opération théorique38.
L’idéal est donc celui de la monographie exhaustive, dont
l’accumulation permettra aux savants à venir d’élaborer des lois
générales.

Ces travaux sont conçus comme une contribution partielle à une
œuvre collective visant à produire une sorte d’encyclopédie des
peuples du monde. Comme le dit Griaule, il s’agit d’établir « les
archives totales de l’humanité en procédant par monographie ». C’est
seulement une fois cette tâche réalisée que « la sociologie pourra
procéder à des généralisations et à l’établissement de lois39 ».

L’entre-deux-guerres voit ainsi l’aKrmation du primat de la collecte
des faits. Selon Mauss, les tâches descriptives sont en e�et plus
urgentes que les tâches théoriques, dans la mesure où sont en train de
disparaître les faits sociaux des sociétés dites alors « inférieures »,



précieux pour la science à venir encore plus que pour la
nôtre. Nous avons l’absolu devoir non seulement de les
comprendre, et même sans les comprendre, de les
constater, de les découvrir et de les faire enregistrer de
notre mieux. […] Toutes les sciences de la nature sont
d’ailleurs dans ce cas. Elles ont besoin de foules de
collaborateurs40.

C’est précisément parce que la collecte de faits toujours plus
nombreux est conçue comme une opération non théorique qu’elle
peut être déléguée, moyennant précautions, à des collaborateurs qui
ne sont pas nécessairement des professionnels.

Parmi des dizaines d’exemples de cette ethnographie itinérante
tournée vers la collecte, le compte rendu d’une mission de 1937
souligne à la fois l’itinéraire et l’intérêt des collections rapportées pour
le Musée :

M. Waterlot, débarqué à Port-Étienne, a rayonné en
Mauritanie sur un parcours de 200 kilomètres. Revenu à
Dakar, il s’est rendu à Rufisque, et de là, à Konakry et à
Kyndia en Guinée. Reparti pour le Fouta-Djallon, il se dirige
vers le pays Kissi et fera une incursion chez les Tomas. Il a
recueilli au cours de la première partie de son voyage
nombre de données intéressantes, en même temps qu’il
collectionnait des objets et des pièces préhistoriques41.

La même année, la mission Sahara-Cameroun, dirigée par Griaule, sous
le patronage de trois ministères (les ministères de l’Air, de l’Éducation
nationale et des Colonies), commence par un raid aérien au-dessus du
Sahara. Le ton du compte rendu oscille entre la célébration de l’exploit
sportif et celle de l’accumulation scientifique :

La mission Sahara-Cameroun a eu pour objet l’étude des
populations du Cameroun septentrional au double point de
vue ethnographique et linguistique. […] Au total,
20 000 kilomètres ont été couverts à l’époque la plus
défavorable de l’année (juillet-septembre). […]
On dispose déjà d’environ deux mille @ches
ethnographiques et linguistiques concernant les
populations Bata de la Bénoué, Fali du Tinguelin, Fali du

Figure 3. Marcel Griaule prenant des notes parmi des
masques, lors de l’expédition Dakar-Djibouti, en 1931.



Kangou, Matakam, Kapsiki, Mokolo, Papa et Namchi. Plus de
trois cents objets ont été recueillis, parmi lesquels il y a lieu
de citer les hautes urnes funéraires des gisements Sao de
Logone-Birni. Une collection de deux mille photographies
(dont trois cents vues aériennes) a été constituée42.

De fait, la mission revient chargée de trois tonnes de poteries, bronzes
et objets divers43.

Trente ans plus tard, c’est toujours le même modèle qui domine,
mettant au premier plan les récoltes, comme en témoigne par
exemple le rapport de Robert Gessain, alors directeur du Musée, sur
une série d’enquêtes au Sénégal :

Les cinq premières années de nos recherches dans le
département de Kédougou ont été essentiellement
consacrées à la récolte de données monographiques sur les
di�érentes populations ; ceci nous paraît la meilleure, sinon
la seule entreprise pouvant apporter des connaissances
comblant un vide sur la grande carte des lacunes indiquant
les populations jamais étudiées.
En 1965, nous avons pu commencer les travaux comparatifs
préparant les synthèses qui étaient notre second objectif.
Sept chercheurs ont totalisé 28 mois de séjour sur notre
terrain d’études44.

Conformément au paradigme hérité du Muséum d’histoire naturelle,
le terrain apparaît ainsi comme une extension du musée, engagé dans
l’entreprise de réaliser un inventaire encyclopédique des cultures du
monde45.

La professionnalisation des amateurs
Cette utopie semble extrêmement mobilisatrice ; tous les témoignages
insistent sur l’enthousiasme qui règne au Trocadéro dans les
années 1930. Il ne faut cependant pas se laisser abuser par la
rhétorique omniprésente de la rationalisation et de la science : elle
couvre dans les faits un recours constant à l’improvisation et aux
expédients, sur lesquels insistent les souvenirs ultérieurs.

De fait, même si le musée du Trocadéro se veut un musée de science et
non de beaux-arts46, son attrait vient aussi de ce qu’il est perçu
comme un haut lieu de la modernité. L’ethnologie est à la mode dans
les 1939années 1930, dans le sillage de la vogue de l’art nègre et du
surréalisme47. Le président de la Société des amis du musée du
Trocadéro n’est autre que le vicomte de Noailles, mécène de l’avant-
garde artistique et littéraire et ami de Rivière. Celui-ci met à pro@t ses



relations pour monter des « coups » qui contribuent à assurer le
succès mondain de l’ethnologie, qui se traduit à son tour par l’afflux de
bénévoles au Musée :

Pour l’exposition de l’île de Pâques, nous avions sorti sur la
place du Trocadéro une des @gures colossales du Musée.
Mélanie de Vilmorin, la mère de Louise [l’écrivain issue de
la famille des pépiniéristes], avait fourni des plaques de
gazon pour suggérer l’environnement. […] Je me souviens
aussi d’une fête donnée pour célébrer la rénovation de la
salle océanienne. Il y a eu un pont d’argent, avec un dé@lé
de mannequins vêtus (ou dévêtus) de paréos créés
spécialement d’après nos collections de tissus. Certains
professeurs ont été choqués – quoique attentifs48.

L’ethnologie connaît en France une modalité spéci@que
d’« institutionnalisation » ; Rivet indique ainsi que « l’œuvre de
réorganisation » du Trocadéro a été permise par le « recrutement
sélectionné de collaborateurs bénévoles » parmi les élèves de l’Institut
d’ethnologie49. Cette «  petite armée […] de travailleurs auxiliaires50 »
est chargée du travail de réception et de classement des objets
envoyés depuis les colonies ou rapportés par les missions. Denise
Paulme, qui avait une licence de droit et une formation de
dactylographe, se souvient qu’à son arrivée au Musée elle « participait
modestement, tapant à la machine nombre d’étiquettes, à la
préparation des expositions51 ».

Le Trocadéro des années 1930 est un haut lieu pour les amateurs (au
sens ancien du terme), c’est-à-dire pour tous ceux à qui leurs moyens
laissent le loisir de s’intéresser aux « arts primitifs » et à
l’ethnographie. C’est le cas de quelques jeunes héritiers de la grande
bourgeoisie parisienne qui, de 1934 à 1936, partent en expédition dans
les mers du Sud sur leur yacht, La Korrigane, en quête d’objets
ethnographiques52. Leur riche moisson sera exposée lors de
l’inauguration du musée de l’Homme. Charles Van den Broek, membre
de l’expédition, dirige à son retour la section Océanie du Musée.

La professionnalisation souvent évoquée de l’ethnologie française
dans l’entre-deux-guerres prend donc une forme très spéci@que : le
Musée permet à une partie des bénévoles de devenir progressivement
des professionnels, tels Rivière lui-même53 ou, parmi d’autres,
Germaine Tillion, André Schae�ner, Jacques et Georgette Soustelle.
Germaine Dieterlen, titulaire d’un diplôme d’in@rmière, est venue au
Trocadéro, où elle a commencé par « coller des timbres », à la suite de
l’appel de Rivière disant « on a absolument besoin de bénévoles ».

Le parcours d’entrée le plus courant en ethnologie à partir des
années 1930, en particulier pour les femmes, commence par une
socialisation au sein du Musée comme bénévoles, avec en parallèle une



formation à l’Institut d’ethnologie et, quelques années plus tard, un
départ en mission pour le compte du Musée.

La carrière d’Éveline Lot-Falck (1918-1974), telle qu’elle est retracée

dans sa nécrologie parue dans la revue du musée de l’Homme54, est
exemplaire de cette forme spéci@que de professionnalisation, et du
rôle joué par les réseaux d’interconnaissances. Fille du médiéviste
Ferdinand Lot et d’une émigrée russe, elle ne passe pas le baccalauréat,
du fait de sa mauvaise santé. Elle arrive au Musée, à l’automne de 1940,
munie du diplôme de l’École des langues orientales, accessible aux
non-bacheliers.

Son beau-frère, Boris Vildé, entré au musée de l’Homme
e n 1937 grâce à André Schae�ner en qualité d’attaché au
département d’Europe, eut tout naturellement l’idée d’y
introduire sa belle-sœur (à titre de bénévole). Elle fut
accueillie chaleureusement par Mlle Bouteiller, chargée du
département d’Asie, où sa connaissance du russe comblait à
point nommé une lacune importante. […] C’est au
personnel scienti@que, composé de Mlle Bouteiller, de son
adjointe […] et de la nouvelle venue, qu’incombait la totalité
des opérations nécessitées par le traitement des collections,
depuis le déballage des caisses d’objets et de vêtements
jusqu’à l’étiquetage et au rangement dans les magasins en
passant par la rédaction des diverses catégories de @ches et
les recherches qu’elles entraînaient, ainsi que l’exposition
des objets sélectionnés dans les vitrines55.

Ainsi, l’intégration au sein du personnel scienti@que du Musée
précède tout recrutement. Pour ses biographes, ce sont les opérations
pratiques au sein du Musée qui suscitent chez Éveline Lot-Falck la
vocation d’ethnologue, la faisant passer du bénévolat à la carrière :

On peut penser que ce contact direct avec l’objet a été
décisif pour elle et que c’est la nécessité d’identi@er tel
costume, tels accessoires sibériens, le désir d’en savoir
davantage sur leur utilisation, qui l’ont amenée à se
renseigner sur le chamanisme auprès d’A. Lewitsky qui
poursuivait des recherches dans ce domaine depuis
plusieurs années. En 1941, elle passe le certi@cat
d’ethnologie. Cela lui permet d’être, en 1942, oKciellement
chargée des Arctiques, dont on lui avait déjà con@é la
responsabilité de fait, et d’entrer au Cnrs sous le parrainage
d u Dr Vallois, qui remplaçait le Dr Rivet pendant
l’Occupation 56.

Vie privée et vie professionnelle sont intimement mêlées : c’est au
musée qu’Éveline Lot rencontre celui qui deviendra son époux, Roger



Falck, responsable de la mise en place des expositions en tant que
chargé du Département du dessin et de la muséologie.

Elle suit alors une formation en ethnologie religieuse à la v e section de
l’École pratique des hautes études (EPHE). En 1952, elle « accède au
Musée à la pleine autonomie de fonction par la constitution dé@nitive
du département des Arctiques et d’URSS d’Asie ». En 1963, elle
inaugure la chaire des Religions de l’Eurasie septentrionale et de
l’Arctique à l’EPHE.

Ce parcours illustre la place qu’a pu jouer le musée de l’Homme dans
certaines carrières scientifiques.

Le musée au cœur de l’enseignement
Le musée de l’Homme s’inscrit pleinement dans la tradition française
du musée comme lieu pédagogique57. Annonçant la future installation
au musée de l’Homme de l’Institut d’ethnologie, jusque-là hébergé par
l’Institut de géographie, Rivet déclare, en 1936 :

L’enseignement de l’ethnologie ne pourra que gagner à se
faire près des collections qui l’illustrent et l’animent.
L’ethnologie […] est une science naturelle, qui ne devient
vivante qu’au contact des réalités. La meilleure description
d’une race, d’une civilisation, ne laissera pas un souvenir
aussi durable, aussi sûr que la vue ou le maniement des
objets eux-mêmes58.

Il est signi@catif que le « contact des réalités » renvoie ici moins au
terrain qu’aux objets conservés au musée. Dès 1933, Griaule, à son
retour de l’expédition qui l’a rendu célèbre, et Rivière sont chargés
d’un enseignement de « travaux pratiques » qui entend démontrer la
solidarité entre ethnographie et muséologie59.

C’est encore au musée de l’Homme qu’est mis en place, en 1946, le
Centre de formation aux recherches ethnologiques, marqué par la
prégnance du modèle de la collecte, la perspective unitaire et le lien
consubstantiel avec le Musée :

L’enseignement du centre comprend un entraînement
pratique aux méthodes d’enquête et aux procédés de travail
sur le terrain (dessin, photographie, cinéma,
muséographie), des cours de spécialisation, destinés à
préciser l’orientation des stagiaires entre les di�érentes
disciplines de l’ethnologie (anthropologie, préhistoire,
technologie, sociologie, linguistique), un stage dans un des
départements du Musée. En dehors de cet enseignement,
chaque stagiaire doit accomplir sous forme de mémoire un



travail de recherche personnelle à partir d’une collection

du musée de l’Homme60.

La seconde partie de la formation se déroule précisément sur le
terrain. Celui-ci est conçu avant tout comme lieu de collecte, comme
l’indique la description, insistant sur les pratiques d’accumulation de
données, orientée de façon privilégiée vers les objets :

A u printemps 1947, tous les stagiaires, sac au dos, se sont
retrouvés dans un village berrichon, à La Borne, où ils
étaient chargés d’e�ectuer une enquête sur les célèbres
poteries de l’endroit. Durant 15 jours, vivant sous la tente,
ils ont accumulé plans, photos, dessins, notes techniques,
observations économiques et sociologiques, échantillons de
toutes sortes. Le rapport détaillé qu’ils fournirent sur ce
travail quelques semaines après leur retour à Paris
constituait une des épreuves de l’examen61.

Parmi les quatorze premiers stagiaires, on trouve notamment Georges
Condominas, parti ensuite pour l’Indochine étudier les Moï dans le
cadre de l’OKce de recherches scienti@ques coloniales, et Jean Guiart,
qui part pour la Nouvelle-Calédonie. Au début des années 1970, Guiart
e t Condominas, responsables avec Paul Mercier du certi@cat
d’ethnologie générale de la Sorbonne, assurent une formation dans la
lignée de celle qu’ils ont reçue62. Ces enseignements contribuent à
di�user des pratiques de recherche centrées sur la collecte et la
production de monographies de caractère essentiellement descriptif.

Ce modèle est importé par Rivière dans le domaine français, avec la
création, en 1937, du musée des Arts et Traditions populaires (Atp)63,
suivie, en 1945, de celle du Laboratoire d’ethnographie française. La
constitution de @chiers de terrain reste une pratique courante jusque
dans les années 1970 64.

Un déclin inexorable
Si le musée de l’Homme incarne le triomphe de l’ethnologie française,
ce triomphe est de courte durée : la guerre porte au Musée un coup
dont il ne se relève pas. Outre les victimes directes, accusations et
ruptures brisent l’utopie unanimiste.

En 1950, l’anthropologue physique Henri Vallois est élu à la chaire du
Muséum contre Jacques Soustelle, protégé de Rivet, qui voit dans cette
élection le reniement, le désaveu de toute l’œuvre qu’il a accomplie65.



Vallois devient en même temps directeur du Musée, que Claude Lévi-
Strauss, sous-directeur depuis 1949, quitte alors quand il est élu à
l’EPHE. Avec son élection au Collège de France en 1958 et la création
du Laboratoire d’anthropologie sociale, également rattaché à l’EPHE, le
centre de gravité de la discipline se déplace. Le modèle du laboratoire
est repris, mais hors du Musée. Le musée de l’Homme joue un rôle de
plus en plus marginal, devenant pour les ethnologues « un objet à la
fois de respect, pour son passé, et de mépris attendri, pour le présent
66 ».

Comme dans nombre de musées d’Ethnographie, l’absence de
ressources condamne le musée de l’Homme à l’immobilisme. Jean
Guiart, alors directeur du Laboratoire d’ethnologie, indique que, faute
de moyens « permettant de changer le matériel muséographique dont
nous avons hérité », il a dû se résigner « à apporter des
transformations partielles avec les moyens du bord67 ». Le musée de
l’Homme devient peu à peu le conservatoire d’une muséographie
ancienne, malgré des rénovations disparates.

Contrairement à l’utopie d’une science de l’homme harmonieusement
uni@ée, les trois laboratoires, préhistoire, ethnologie et anthropologie,
chacun responsable de ses propres galeries dans le Musée,
revendiquent farouchement leur autonomie. Les projets de renouveau
s’enlisent, et le musée de l’Homme @nit par devenir un repoussoir,
contre lequel est conçu, avec l’appui du président de la République,
Jacques Chirac, le projet d’un « musée des arts premiers ». Le musée
du quai Branly, présenté à son tour par ses promoteurs comme
d’avant-garde, entend rompre avec l’héritage du musée d’Histoire
naturelle ; aKrmant l’intention d’être aussi un centre de recherche, il
propose une autre conception de la pluridisciplinarité, associant
autour des pratiques esthétiques historiens d’art, historiens et
anthropologues. Dans le même temps, le projet d’un nouveau musée
de l’Homme, consacré à l’homme dans son environnement, reprend la
tradition naturaliste68, tandis que le concept de « musée-laboratoire »
est revendiqué par les promoteurs du futur musée des Civilisations de
l’Europe et de la Méditerranée, en projet à Marseille 69.

Le cas français contraste fortement avec ce qui se passe dans le reste
du monde, où le rôle des musées décline en anthropologie dans
l’entre-deux-guerres70. En France, au contraire, le musée est, dans les
années 1930, le lieu privilégié d’aKrmation d’une nouvelle discipline,
l’ethnologie, et un des principaux supports de son
institutionnalisation. Si l’âge d’or du musée de l’Homme est
extrêmement bref, la conception du savoir qu’il incarne survit plus
longtemps, et le déplacement du centre de gravité ne remet pas en
question le paradigme de la collecte. La fameuse tripartition établie
par Claude Lévi-Strauss entre l’ethnographie – collectant les « faits »
sous forme de description monographique et se refusant à les



interpréter –, l’ethnologie – réalisant une synthèse à un premier
niveau, régional ou thématique – et l’anthropologie – entreprise
comparative – apparaît comme un écho du mode de division du travail
qui s’est exprimé dans le musée de l’Homme, pérennisant ainsi cette
structure sous une forme transformée71.

Au-delà des recompositions de l’univers muséal, la @n du musée de
l’Homme de Rivet et la fermeture en 2005 du musée des ATP sonnent
le glas de ce modèle d’organisation du savoir institué dans les
années 1930, sans que pour autant ait clairement émergé un nouveau
paradigme.

Notes

1. Polin, 1937, p. 99.
2. L’Estoile, 2005a.
3. Reyna, 1939.
4. Cité in Dupuis, 1999.
5. Voir Dubuc, 1998, et L’Estoile, 2007.
6. Dias, 1991.
7. Lettre de Rivet à Léon Blum, 7 juillet 1937 (Paris, musée de l’Homme,
correspondance Rivet, ms. 2 / 12b).
8 . Lettre de Rivet à Daladier, 31 mai 1938 (Paris, musée de l’Homme,
correspondance Rivet, ms. 825).
9 . Lyautey, 1931. Pour une analyse des liens complexes entre
l’Exposition coloniale de 1931 et le musée de l’Homme, voir L’E stoile,
2001.
10. Voir par exemple Delafosse, 1925, et Labouret, 1931.
11. Soustelle, 1938, p. 1.
12. L’Estoile, 2000.
13. Note du 14 décembre 1931, citée in Jamin, 1988, p. 117. Voir aussi
Conklin, 2002.
14. Rivet, 1936.
15. « Le Dr Rivet a voulu marquer par là […] la réunion sous le même
toit et sous la même direction du laboratoire du Muséum consacré à
l’anthropologie et du musée d’Ethnographie » (Soustelle, 1938, p. 1).
16. Majuscules et ponctuation originales.
17. Blanckaert, 1995, et Zerilli, 1998.
18. Zerilli, 1998, p. 170.
19. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 13.
20. L’Estoile, 1997.
21. Cf. Jamin, 1989 ; Zerilli, 1998, et Laurière, 2001.
22. Laurière, 2003, et Gorgus, 2003.
23. Zerilli, 1998, p. 153.
24. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 13.



25. Barthe, 2000.
26. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 3.
27. Rivet, 1940, p. 44-45.
28. Dupuis, 1999, p. 524. Ces salles sont restées en place dans leur
organisation générale jusqu’à la fermeture des galeries
ethnographiques, même si les vitrines ont parfois été modifiées.
29. Rivet, 1940.
30. Mus, 1938, p. 521.
31. « Vœux de la septième section », 1938.
32. Mauss, 1913 [rééd. 1969, p. 420.] Cf. aussi M auss, 2004.
33. Mauss, 1947, p. 17. Voir aussi Jamin, 1982.
3 4 . Cette conception s’oppose radicalement à la conception
malinowskienne de l’ensemble fonctionnel, dans lequel chaque
phénomène prend sens dans sa relation dynamique avec les autres. Cf.
Leach, 1957.
35. Mauss, 1947.
36. Denise Paulme écrit ainsi à Michel Leiris, le 16 mai 1935 : « Je vous
recommande, si cela vous intéresse, les @ches Hogon Procès Verbal,
qui se trouveront dans le paquet 11. […] Si la littérature obscène chez
les Dogon vous intéresse, je vous recommande les @ches Chanson-
Fonio : on les chante quand on fauche le fonio », in Paulme, 1992, p. 79.
37. La traduction de cet idéal de rationalisation dans la pratique ne se
fait pas sans accroc : Paulme et Lifchitz adressent leurs @ches sur les
Dogon au domicile personnel de Leiris plutôt qu’au Trocadéro, pour
qu’elles ne tombent pas entre les mains de Griaule. Cf. Paulme, 1992.
38. Leach, 1957.
39. Griaule, 1957, p. 5
40. Mauss, 1933, p. 445-446.
4 1 . Lévy-Bruhl, 1937, p. 167. Georges Waterlot, directeur de
l’imprimerie oKcielle à Dakar, était membre de la Société des
africanistes et de l’Institut français d’anthropologie.
42. Lévy-Bruhl, 1937, p. 169.
43. Beaux-Arts, 31 décembre 1937.
44. Gessain, 1966, p. 57.
45. Bourguet, 1993.
46. Rivière, 1929 et 1930.
47. Peltier, 1991.
48. Schlumberger, 1974, p. 102-103.
49. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 2. « Sans leur concours bénévole et
désintéressé, le Musée aurait été incapable, avec les ressources dont il
dispose, d’assumer une tâche qui dépassait ses forces » (Rivet, 1935,
p. 135).
50. Rivet, 1935, p. 135. Cf. L’Estoile, 2005b.
51. Paulme, 1987, p. 62.
52. CoiKer, 2001.
53. Rivière se décrit rétrospectivement, au moment où il commence sa
« carrière professionnelle » au musée d’Ethnographie, comme « un
homme de trente ans, sans aucune quali@cation scienti@que, dont la



vocation musicale n’avait pas été totalement dissimulée par sa
formation à l’École du Louvre » (Rivière, 1968, p. 17).
54. Mahn-Lot et Vildé, 1975.
55. Mahn-Lot et Vildé, 1975, p. 109-110. Boris Vildé, membre du réseau
de résistance du musée de l’Homme, est fusillé en 1942 avec
A. Lewitsky.
56. Mahn-Lot et Vildé, 1975, p. 109-110.
57. Georgel, 1994.
58. Rivet, 1936, vol. 7, fasc. 8, p. 4.
59. Zerilli, 1998, p. 178.
60. « Centre de formation aux recherches ethnologiques », Revue de
géographie humaine et d ’ ethnologie, 1, 1948, p. 97.
61. Ibid.
62. Je remercie Anne-Marie Dauphin pour ces informations. Voir aussi
Gutwirth, 2001.
63. « C’est Paul Rivet qui m’a fait découvrir […] qu’un musée doit être à
la fois un lieu de culture pour le grand public et un centre de
recherche pour les savants », in Schlumberger, 1974, p. 104 ; cf. aussi
Rivière, 1968. Le musée lui-même, construit à partir de 1959 au bois de
Boulogne, est inauguré en 1972.
64. Françoise Zonabend évoque l’abandon de l’instrument du @chier
au cours de l’enquête collective à Minot (communication au colloque
Ethnografeast   II. La fabrique de l  ’ ethnographie, septembre 2004).
65. Lettre de Paul Rivet, décembre 1949, ms 2.
66. Guiart, 1976 p. 5.
67. Le Musée ne béné@cie alors d’aucune subvention publique pour les
frais de fonctionnement, uniquement couverts par les entrées
payantes. Cf. Guiart, [1984], p. 25-26.
68. Mohen, 2004.
69. Colardelle, 2002.
70. Jamin, 1982.
71. Notamment Lévi-Strauss, 1958, p. 412 et suiv.

Bibliographie

Sources manuscrites

Paris, Bibliothèque du musée de l’Homme, ms. 1, Lettres à Paul
Rivet ; ms. 2, Lettres à Paul Rivet.

Autres références

Barthe, 2000 : Christine Barthe, « De l’échantillon au corpus, du
type à la personne », Journal des anthropologues , 80-81, p. 71-90.
Blanckaert, 1995 : Claude Blanckaert, « Fondements disciplinaires
de l’anthropologie française au xix e siècle : perspectives
historiographiques », Politix, 29, p. 29-54.
Bourguet, 1993 : Marie-Noëlle Bourguet, « La collecte du monde :



voyage et histoire naturelle (@n xvii e-début xix e siècle) », in Le
Muséum au premier siècle de son histoire, Paris.
« Centre de formation aux recherches ethnologiques du musée de
l’Homme », Revue de géographie humaine et d’ethnologie , 1, 1948, p. 97.
CoiKer, 2001 : Christian CoiKer (éd.), Le Voyage de « La Korrigane »
dans les mers du Sud, Paris.
Colardelle, 2002 : Michel Colardelle (éd.), Réinventer un musée. Le
musée des civilisations de l’Europe et de la Méditerranée à Marseille, Paris.
Conklin, 2002 : Alice Conklin, « The New “Ethnology” and “la
situation coloniale” in Interwar France », French Politics, Culture and
Society, vol. 20, p. 29-46.
Delafosse, 1925 : Maurice Delafosse, Les Civilisations négro-africaines,
Paris.
Dias, 1991 : Nélia Dias, Le Musée d’Ethnographie du Trocadéro (1878-
1908). Anthropologie et muséologie en France, Paris.
Dubuc, 1998 : Élise Dubuc, « Le futur antérieur du musée de
l’Homme », Gradhiva, 24, p. 71-92.
Dupuis, 1999 : Annie Dupuis, « À propos de souvenirs inédits de
Denise Paulme et Michel Leiris sur la création du musée de
l’Homme en 1936 », Cahiers d’études africaines, p. 511-537.
Georgel, 1994 : Chantal Georgel (éd.), La Jeunesse des musées. Les
musées de France au xix e  siècle, Paris.
Gessain, 1966 : Robert Gessain, « Sénégal Oriental 1965 », Objets et
mondes. La Revue du musée de l’Homme, t. 6, fasc. 1, p. 57.
Gorgus, 2003 : Nina Gorgus, Le Magicien des vitrines, trad. de l’allemand
par M.-A. Coadou, Paris.
Griaule, 1957 : Marcel Griaule, Méthode de l’ethnographie , Paris.
Guiart, 1976 : Jean Guiart, « Quel avenir pour l’ethnologie au musée
de l’Homme ? », Objets et mondes. La Revue du musée de l’Homme , t. 16,
fasc. 1, p. 3-12.
Guiart, [1984] : J. Guiart, Objets et mondes. Présentation de l’ethnologie
au musée de l’Homme. Acquisitions récentes, Paris.
Gutwirth, 2001 : Jacques Gutwirth, « La professionnalisation d’une
discipline. Le centre de formation aux recherches ethnologiques »,
Gradhiva, 29, p. 25-41.
Jamin, 1982 : Jean Jamin, « Objets trouvés des paradis perdus (à
propos de la mission Dakar-Djibouti) », in J. Hainard et R. Kaehr
(éd.), Collection passion, Neuchâtel, p. 69-100.
Jamin, 1988 : J. Jamin, « Le musée d’Ethnographie en 1930 :
l’ethnologie comme science et comme politique », in La Muséologie
selon G. H. Rivière, Paris.
Jamin, 1989 : J. Jamin, « Le savant et le politique : Paul Rivet (1876-
1958) », Bulletin et mémoires de la Société d’anthropologie de Paris , 3-4,
p. 277-294.
Labouret, 1931 : Henri Labouret, À la recherche d’une politique
indigène dans l’Ouest africain, Paris.
Laurière, 2001 : Christine Laurière, « Biographie et archives. Un cas
de figure : Paul Rivet », Gradhiva, 30-31 p. 135-142.



Laurière, 2003 : Chr. Laurière, « Georges Henri Rivière au
Trocadéro. Du magasin de bric-à-brac à la sécheresse de
l’étiquette », Gradhiva, 33, p. 57-66.
Leach, 1957 : Edmund R. Leach, « The Epistemological Background
to Malinowski’s Empiricism », in R. Firth (éd.), Man and Culture : an
Evaluation of the Work of Bronislaw Malinowski, Londres, p. 119-137.
L’Estoile, 1997 : Benoît De L’E stoile, « Africanisme, africanism :
esquisse de comparaison franco-britannique », in A. Piriou et
E. Sibeud (éd.), L’Africanisme en questions, Paris, p. 19-42.
L’Estoile, 2000 : B. De L’Estoile, « Science de l’Homme et domination
rationnelle : savoir ethnologique et politique indigène en Afrique
coloniale française », Revue de synthèse , 3/4, 2000, p. 291-323.
L’Estoile, 2001 : B. De L’Estoile, « Des races non pas inférieures, mais
di�érentes : de l’Exposition coloniale au musée de l’Homme », in
Cl. Blanckaert (éd.), Politiques de l’anthropologie. Discours et pratiques
en France (1860-1940), Paris, p. 391-473.
L’Estoile, 2005a : B. De L’E stoile, « Musée des origines ou musée
post-colonial : que faire de l’histoire ? », Histoire de l’art et musées
(école du Louvre), Paris, p. 53-71.
L’Estoile, 2005b : B. De L’Estoile, « “Une petite armée de travailleurs
auxiliaires” : la division du travail et ses enjeux dans l’ethnologie
française de l’entre-deux-guerres », Cahiers du centre de recherches
historiques, 36, p. 31-59.
L’Estoile [à paraître] : B. De L’Estoile, Le Goût des autres. De l’Exposition
coloniale aux arts premiers, Paris.
Lévi-Strauss, 1958 : Claude Lévi-Strauss, « Place de l’anthropologie
dans les sciences sociales et problèmes posés par son
enseignement » (1954), in Anthropologie structurale, Paris, p. 402-443.
Lévy-Bruhl, 1937 : Lucien Lévy-Bruhl, « Rapport sur l’activité de
l’Institut d’ethnologie durant l’année scolaire 1935-1936 », Annales
de l’Université de Paris, p. 166-172.
Lyautey, 1931 : Louis Hubert Lyautey, « Discours d’inauguration »,
in Congrès international et intercolonial de la société indigène , Cahors.
Mahn-Lot et Vildé, 1975 : Marianne Mahn-Lot et Irène Vildé,
« Éveline Lot-Falck (1918-1974) », Objets et mondes. La Revue du musée
de l’Homme, printemps, t. 15, fasc. 1, p. 109-111.
Mauss, 1913 : Marcel Mauss, « L’ethnographie en France et à
l’étranger », Revue de Paris , 20 ; repris in M. Mauss, Œuvres, éd.
V. Karady, Paris, 1969, vol. 3, p. 395-434.
Mauss, 1933 : M. Mauss, « La sociologie », La Science française , t. 1 ;
repris in M. Mauss, Œuvres, éd. V. Karady, Paris, 1969, vol. 3, p. 436-
450.
Mauss, 1947 : M. Mauss, Manuel d’ethnographie, Paris.
Mauss, 2004 : M. Mauss, « Projet de présentation d’un bureau
d’ethnologie » (1913), éd. E. Sibeud, Revue d’histoire des sciences
humaines, 10, p. 105-124.
Mohen, 2004 : Jean-Pierre Mohen (éd.), Le Nouveau Musée de l’Homme ,
Paris.



Mus, 1938 : Paul Mus, « L’Indochine », Congrès de la recherche
scientiJque dans les territoires d’Outre-Mer. Exposition internationale de
Paris 1937, Le Mans-Paris, p. 521.
Olivier, 1931 : Marcel Olivier, « L’Exposition coloniale, œuvre de
paix », L’Illustration, L’Exposition coloniale (album hors série) , nov. 1931
(non paginé).
Paulme, 1987 : Denise Paulme, « La mia prima missione : i
Dogon 1935 », in Dal museo al terreno. L’etnologia francese e italiana
degli anni Trenta, Milan, p. 62.
Paulme, 1992 : D. Paulme, Lettres de Sanga à André SchaeLner, suivi des
Lettres de Sanga, de Deborah Lifchitz et Denise Paulme à Michel Leiris ,
Paris.
Peltier, 1991 : Philippe Peltier, « Océanie », in W. St. Rubin (éd.), Le
Primitivisme dans l’art du xx e  siècle : les artistes modernes devant l’art
tribal, éd. franç. par J.-L. Paudrat, Paris, p. 98-123.
Polin, 1937 : Raymond Polin, « L’ethnologie », in R. Aron et al. (éd.),
Les Sciences sociales en France. Enseignement et recherche , préface de C.
Bouglé, Paris.
Reyna, 1939 : F. R eyna, « Aux frontières de l’Empire : deux femmes
chez les Muong », Journal de la Femme , 16 juin 1939.
Rivet, 1935 : Paul Rivet, « L’Institut d’ethnologie de l’Université de
Paris », Annales de l’Université de Paris , 1935, p. 135.
Rivet, 1936 : P. R ivet, « Introduction générale : ce qu’est
l’ethnologie », in P. Rivet et al. (éd.), L’Espèce humaine. L’encyclopédie
française, t. 7, Paris, vol. 7, fasc. 6, p. 1 à vol. 7, fasc. 8, p. 16.
Rivet, 1940 : P. R ivet, « L’ethnologie en France », Bulletin du Muséum,
XII, 1.
Rivière, 1929 : Georges-Henri Rivière, « Le musée d’Ethnographie du
Trocadéro », Documents, 1, avril 1929, p. 56.
Rivière, 1930 : G.-H. Rivière, « De l’objet d’un musée d’Ethnographie
comparé à celui d’un musée des Beaux-Arts », Cahiers de Belgique ,
novembre 1930 ; repris in Gradhiva, 33, 2003, p. 67-68.
Rivière, 1968 : G.-H. Rivière, « My experience at the musée
d’Ethnologie », Proceedings of the Royal Anthropological Institute of
Great Britain and Ireland, p. 17-21.
Schlumberger, 1974 : Éveline Schlumberger, « G.-H. Rivière,
homme-orchestre des musées du xx e siècle. Un portrait parlé »,
Connaissance des arts, déc. 1974, p. 100-107.
Soustelle, 1938 : Jacques Soustelle, « Le musée de l’Homme a ouvert
ses portes », Beaux-Arts, 15 juillet 1938, p. 1.
Urry, 1993 : James Urry, « Notes and Queries on Anthropology and
the Development of Field Methods in British Anthropology, 1870-
1920 » [1972], in Before Social Anthropology. Essays on the History of
British Anthropology, Chur-Victoria-Paris, p. 17-40.
« Vœux de la septième section », Congrès de la recherche scientiJque
dans les territoires d’Outre-Mer. Exposition internationale de Paris (1937) ,
Le Mans-Paris, 1938.
Zerilli, 1998 : Filippo Zerilli, Il lato oscuro dell’etnologia. Il contributo



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

dell’antropologia naturalista al processo di istituzionalizzazione degli studi
etnologici in Francia, Rome.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
?nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Pluralisme culturel et humanisme colonial
	Un manifeste et un instrument pour la « science de l’Homme » unifiée
	« Les archives totales de l’humanité » : épistémologie de la collecte et division du travail
	La professionnalisation des amateurs
	Le musée au cœur de l’enseignement
	Un déclin inexorable
	Bibliographie
	Nos partenaires


