
L’emprise et l’empreinteL’emprise et l’empreinte

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , AlbinAlbin
MichelMichel , , 20072007 , , p. 201-206p. 201-206

Dans le processus complexe par lequel se construit l’appartenance à
une communauté de savoir, la revendication d’un éthos constitue sans
doute la forme la plus achevée des relations que l’individu est
susceptible d’entretenir avec le groupe. Parce qu’elle est la forme
rationnelle ou réfléchie du lien de dépendance, elle marque le moment
où cette dépendance est simultanément vécue comme appartenance à
la communauté et comme libre dis- position de soi-même, comme
acquiescement – fût-ce un acquiescement critique – de la partie à son
tout. Dans cette con#guration, « faire corps » pourrait être
schématiquement décrit comme le produit de trois opérations d’un
niveau de complexité inversement proportionnel à leur degré de
visibilité sociale. La plus simple et la plus apparente – car elle est
nettement perceptible au-delà des frontières du groupe – est celle de l’
intégration, sanctionnée par un ensemble de formalités et de
solennités, manifestée par des rites d’entrée et régie par des dispositifs
législatifs, qu’ils soient consignés dans des règlements écrits ou dictés
par la coutume. La deuxième opération relève de l’ interaction : la
communauté s’éprouve comme structure relationnelle, elle s’a)rme
dans l’activation de liens de sociabilité qui lui sont propres et qui, en
s’entretenant de convenances et de concurrences, de services rendus
et d’obligations contractées aussi bien que de rivalités assumées, à la
fois lui assurent une cohésion spatiale et, dans le temps, garantissent
sa tradition. L’appartenance est ici la relation d’interdépendance que
construisent des formes d’association et des règles de civilité et de
con*ictualité ordonnées au bien commun de la collectivité et aux
intérêts particuliers des individus qui la composent. En#n la troisième
opération pourrait être décrite comme un phénomène d’ incarnation :
c’est par le témoignage de sa propre personne que l’individu a)rme
son appartenance au groupe. La réalité institutionnelle et sociale de la
communauté est alors réinterprétée dans le registre symbolique d’un
ensemble de valeurs dont chacun est appelé à être le témoin pour
autrui. L’emprise extérieure de la collectivité sur l’individu le cède à

Jean-Marc Chatelain

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=27


l’empreinte intérieure qu’elle laisse en lui, la réalité temporelle du

groupe s’e0ace devant son idéalité éthique1 : la communauté, par-delà
tout statut juridique et toute organisation sociale, est communauté de
témoignage – plus qu’une patrie, un patriotisme, non seulement un
territoire qu’on occupe, mais aussi une mémoire qu’on habite.

Sans même envisager le cas contemporain de ce que les techniques de
management résument sous l’expression de « culture d’entreprise »,
nombreux sont les exemples historiques de l’imbrication de ces trois
aspects des rapports entre l’individu et le groupe dans l’exercice
plénier d’une relation d’appartenance. Dans l’Italie du premier tiers du
xvii e siècle, l’académie des Lynx (accademia dei Lincei), demeurée
célèbre par la présence de Galilée en son sein, en fournit une
illustration si pure qu’elle con#ne au cas d’école. On est admis dans ce
cercle de savants et de lettrés par une cérémonie d’investiture dont les
étapes sont scrupuleusement codi#ées, et l’on est sommé d’y adopter
un mode de vie entièrement informé par la relation de collégialité
– jusqu’à tendre idéalement vers une forme laïque de cénobitisme.
Mais derrière toutes ces formes encore extérieures, on y communie ou
on est censé y communier avant tout avec un esprit si étroitement
identi#é à la communauté qu’il en porte le nom, comme si, d’une
nature trop spéciale, il ne pouvait qu’échapper à la généralité de la
langue ordinaire et exigeait une terminologie particulière. Federico
Cesi, le fondateur du groupe, le baptise en e0et du néologisme de
lincealità (« lyncéalité »). Ce terme est hautement signi#catif tant par
son caractère tautologique (la lincealità est la qualité propre des Lincei)
que par sa polysémie. En e0et, les di0érents emplois du mot, dans la
correspondance des académiciens, révèlent que, selon le contexte, il
peut aussi bien désigner l’ensemble des membres de l’académie, le lien
d’a)liation en vertu duquel on en est membre ou encore, dans son
acception première et principale, l’essence spirituelle qui anime
chacun en son for intérieur et l’intime conviction qui oriente toute son
activité au nom et au service du groupe. C’est un peu comme si un
même mot pouvait à la fois dire la nation, la nationalité et le
nationalisme ; ou, plus exactement, c’est comme si le mot qui sert à
dire le nationalisme avait ipso facto autorité pour dire aussi la nation et
la nationalité.

Il est vrai que l’insistance qu’elle met à rappeler toujours sous
l’appartenance l’engagement fait de l’académie des Lynx un cas
extrême2. Mais le néologisme lyncéalité n’est peut-être que la
traduction paroxystique d’une volonté de fondation éthique de la
communauté savante qui s’exprime plus souvent par des procédures
langagières discrètes mais non moins e)caces, dont la plus habituelle
est certainement l’usage métonymique du nom propre, pars pro toto.



Dans ses Années d’apprentissage philosophique, Hans-Georg Gadamer
raconte par exemple de quelle façon, en 1930, au moment de quitter
l’Université de Marbourg, le romaniste Leo Spitzer, dans son allocution
de départ, eut recours à ce moyen pour répondre à la question
« Qu’est-ce que Marbourg ? » :

Je me souviens bien qu’il énuméra une série d’institutions
et de noms en en disant – certains au passage en furent
froissés : « Tout ceci n’est pas Marbourg », et le premier
nom dont il dit : « Voilà Marbourg » était celui de Rudolf
Bultmann 3.

Le phénomène d’incarnation décide, dans ce cas, d’une économie du
nom propre dont le rôle dans l’avènement de la communauté de savoir
est capital : car il ne s’agit pas de reconnaître de l’extérieur des talents
et des mérites, mais bien, de l’intérieur, de s e reconnaître, même de
manière incomplète, dans des #gures éminentes. Ce mouvement, qui
est celui de l’exemplarité, ne saurait au demeurant être réduit à une
simple possibilité d’identi#cation : parce qu’en règle générale une
communauté savante a des contours moins précis et déterminés
qu’une lignée d’ancêtres, il n’importe pas tant de reconnaître sa
propre image dans celle d’un autre que de reconnaître dans la #gure
d’autrui un témoin qui a parlé pour lui-même aussi.

Les trois études réunies dans ce chapitre – consacrées à la
formalisation théorique du parfait orateur dans la Rome antique, au
culte biographique chez les lettrés chinois au lendemain de l’époque
M i n g et à la signi#cation du chef-d’œuvre dans les rites du
compagnonnage – permettent précisément d’observer trois manières
de concevoir l’exemplarité, c’est-à-dire trois manières de concevoir,
sous le plan social de l’articulation de la personne au groupe, un socle
plus fondamental où la singularité de l’existence individuelle – celle
de Cicéron, celle du poète Nara Singde, ou bien encore celle de tous les
compagnons passés par l’épreuve du chef-d’œuvre – s’articule à
l’universalité du savoir et des vertus morales ou intellectuelles qu’on
reconnaît nécessaires à sa production et à sa garantie. Ce faisant, ces
trois études nous renvoient d’autant mieux à ce que Helmut Schneider
appelle « le paradoxe d’une intimité institutionnalisée4 » qu’elles
n’envisagent pas seulement le fondement éthique de la communauté
dans des contextes historiques très di0érents ni ne se contentent de
présenter des modalités dissemblables de mise en œuvre de ce qu’on
pourrait appeler un temps éthique du savoir, qu’il s’agisse du projet
cicéronien d’une histoire de l’éloquence, de la mémoire immensément
longue de la tradition lettrée confucéenne ou des mythes d’origine du
compagnonnage : au-delà de toutes ces di0érences, il faut encore
reconnaître celles qui tiennent au degré de structuration
institutionnelle des communautés savantes envisagées (s’il nous est
permis de parler de « communautés savantes » sans préjuger de la
nature strictement « savante » de la connaissance qu’elles partagent,



c’est-à-dire sans réduire celle-ci aux seuls modèles de la science et de
l’érudition lettrée). De fait, la communauté des grands orateurs
qu’indique Cicéron ou celle que dessinent les vies de lettrés chinois
sont loin d’avoir une structure formelle comparable à celle des
associations de compagnonnage dans la France du xix e siècle. On
pourra voir là le signe que, si les formes juridiques et les usages
sociaux manifestent la communauté et lui assurent les moyens de son
existence, ce ne sont pas ces conventions qui la créent, mais bien, en
dernière instance, le partage d’un certain nombre de vertus ordonnées
à la qualité du savoir. Il faut donc entendre ici le terme d’ éthos dans un
sens fort : non pas comme une simple somme de comportements
éthiques et épistémologiques, mais comme la raison même de ces
comportements. La communauté savante ne se dé#nit pas alors
comme l’unique e0et d’un conformisme – et, partant, la connaissance
qu’elle avoue comme le pur produit d’un agreement, un consensus
résultant de procédures d’homologation seulement sociales5 –, elle ne
se réduit pas au seul jeu des conventions qui sont incontestablement
nécessaires à son existence, mais elle se présente aussi comme un
espace où se déploient des responsabilités, tant à l’endroit du savoir
qu’à l’endroit de ceux qui participent à ce savoir et de ceux qui sont
appelés à y participer. C’est ce qui explique aussi qu’elle ne fasse pas
corps à la façon d’une secte ou d’un club, mais au contraire d’une
manière ouverte, qui soumet les connaissances qu’elle partage à
l’e0ort d’une révision – comme l’illustre le travail théorique accompli
par Cicéron –, les membres qu’elle rassemble à la perspective d’un
perfectionnement corrélatif à cet e0ort de révision – comme en
témoignent les di0érents types de chefs-d’œuvre des compagnons – et
ses propres frontières à la possibilité d’un élargissement indé#ni
– comme le montre l’immense durée de la tradition lettrée
confucéenne.

Notes

1 . Sur ce mouvement et les formes qu’il prend dans la tradition
occidentale moderne, voir Garber, 1996. Il montre notamment que
c’est en fonction de cet impératif éthique qu’on doit comprendre
certaines constructions #ctionnelles comme la représentation
arcadienne que les sociétés littéraires du xvii e siècle ont volontiers
adoptée a#n de décrire leur propre lieu comme utopie. Voir aussi
Neumeister, 1996, qui souligne que, si #gurent au principe de l’idée
humaniste d’académie les lieux réels que sont le cloître et la cour, il
faut y ajouter un troisième lieu de nature utopique, qui est le locus
amœnus de la tradition littéraire (p. 174).
2. Ce qui ne signi#e pas qu’il soit unique : les sociétés de pensée liées à
la franc-maçonnerie des Lumières pourraient se prêter à une



semblable analyse.
3. Gadamer, 1992, p. 21 (traduction légèrement modifiée).
4. Schneider, 1996, p. 1670.
5 . Une telle représentation du savoir est celle de l’« épistémologie
communautaire » que défend Martin Kusch (Kusch, 2002) en prenant
notamment acte des perspectives philosophiques ouvertes par le
concept de « communauté de savoir » formulé par Michael Welbourne
(Welbourne, 1993) et des travaux de sociologie historique de Steven
Shapin (Shapin, 1994). M. Kusch en vient à dé#nir la connaissance
comme « constituée par un performatif commun », comme « une
référence sociale créée par les références qui lui sont faites » (p. 71).
Pour une réfutation de cette conception, voir Pouivet, 2005, p. 22-25
(dont nous tirons la traduction des deux citations du livre de Kusch).

Bibliographie

Gadamer, 1992 : Hans-Georg Gadamer, Années d’apprentissage
philosophique : une rétrospective, trad. de l’allemand par E. Poulain,
Paris.
Garber, 1996 : Klaus Garber, « Sozietät und Geistes-Adel : von Dante
zum Jakobiner-Club. Der frühneuzeitliche Diskurs de vera nobilitate
und seine institutionelle Ausformung in der gelehrten Akademie »,
in Kl. Garber et H. Wismann (éd.), Europäische Sozietätsbewegung und
demokratische Tradition : die europäischen Akademien der Frühen Neuzeit
zwischen Frührenaissance und Spätaufklarung, Tübingen, vol. 1, p. 1-39.
Kusch, 2002 : Martin Kusch, Knowledge by Agreement : the Programme
of Communitarian Epistemology, Oxford.
Neumeister, 1996 : Sebastian Neumeister, « Von der arkadischen
zur humanistischen res publica litteraria . Akademie-Visionen des
Trecento », in Kl. Garber et H. Wismann (éd.), Europäische
Sozietätsbewegung und demokratische Tradition : die europäischen
Akademien der Frühen Neuzeit zwischen Frührenaissance und
Spätaufklarung, Tübingen, vol. 1, p. 171-189.
Pouivet, 2005 : Roger Pouivet, « L’épistémologie du témoignage et
les vertus », Philosophie, 88, p. 11-27.
Schneider, 1996 : Helmut J. Schneider, « Institution und Intimität.
Zur Vergeistigung des Sozietätsgedankens in Lessings
Freimaurergesprächen », in Kl. Garber et H. Wismann (éd.),
Europäische Sozietätsbewegung und demokratische Tradition : die
europäischen Akademien der Frühen Neuzeit zwischen Frührenaissance
und Spätaufklarung, Tübingen, vol. 2, p. 1668-1696.
Shapin, 1994 : Steven Shapin, A Social History of Truth : Civility and
Science in Seventeenth-Century England, Chicago.
Welbourne, 1993 : Michael Welbourne, The Community of Knowledge,
Aldershot.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
;nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré>exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Bibliographie
	Nos partenaires


