L’emprise et 'empreinte

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin
Michel, 2007, p. 201-206

ean-Marc Chatelain

Dans le processus complexe par lequel se construit I'appartenance a
une communauté de savoir, la revendication d’un éthos constitue sans
doute la forme la plus achevée des relations que l'individu est
susceptible d’entretenir avec le groupe. Parce qu’elle est la forme
rationnelle ou réfléchie du lien de dépendance, elle marque le moment
ou cette dépendance est simultanément vécue comme appartenance a
la communauté et comme libre dis- position de soi-méme, comme
acquiescement - flit-ce un acquiescement critique - de la partie a son
tout. Dans cette configuration, « faire corps » pourrait étre
schématiquement décrit comme le produit de trois opérations d’un
niveau de complexité inversement proportionnel a leur degré de
visibilité sociale. La plus simple et la plus apparente - car elle est
nettement perceptible au-dela des frontiéres du groupe - est celle de I
intégration, sanctionnée par un ensemble de formalités et de
solennités, manifestée par des rites d’entrée et régie par des dispositifs
1égislatifs, qu'ils soient consignés dans des reglements écrits ou dictés
par la coutume. La deuxiéme opération reléve de 1’ interaction : la
communauté s'éprouve comme structure relationnelle, elle s’affirme
dans l'activation de liens de sociabilité qui lui sont propres et qui, en
s’entretenant de convenances et de concurrences, de services rendus
et d’obligations contractées aussi bien que de rivalités assumées, a la
fois lui assurent une cohésion spatiale et, dans le temps, garantissent
sa tradition. Uappartenance est ici la relation d’interdépendance que
construisent des formes d’association et des regles de civilité et de
conflictualité ordonnées au bien commun de la collectivité et aux
intéréts particuliers des individus qui la composent. Enfin la troisieme
opération pourrait étre décrite comme un phénomene d’ incarnation :
C’est par le témoignage de sa propre personne que l'individu affirme
son appartenance au groupe. La réalité institutionnelle et sociale de la
communauté est alors réinterprétée dans le registre symbolique d’un
ensemble de valeurs dont chacun est appelé a étre le témoin pour
autrui. Uemprise extérieure de la collectivité sur I'individu le cede a


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=27

I'empreinte intérieure qu’elle laisse en lui, la réalité temporelle du

groupe s’efface devant son idéalité éthique’ : la communauté, par-dela
tout statut juridique et toute organisation sociale, est communauté de
témoignage - plus qu'une patrie, un patriotisme, non seulement un

territoire qu’on occupe, mais aussi une mémoire qu’on habite.

Sans méme envisager le cas contemporain de ce que les techniques de
management résument sous I'expression de « culture d’entreprise »,
nombreux sont les exemples historiques de I'imbrication de ces trois
aspects des rapports entre l'individu et le groupe dans l'exercice
plénier d’une relation d’appartenance. Dans I'ltalie du premier tiers du

xvii ¢ siecle, I'académie des Lynx (accademia dei Lincei), demeurée
célebre par la présence de Galilée en son sein, en fournit une
illustration si pure qu’elle confine au cas d’école. On est admis dans ce
cercle de savants et de lettrés par une cérémonie d’investiture dont les
étapes sont scrupuleusement codifiées, et 'on est sommé d’y adopter
un mode de vie entiérement informé par la relation de collégialité
- jusqu’a tendre idéalement vers une forme laique de cénobitisme.
Mais derriere toutes ces formes encore extérieures, on y communie ou
on est censé y communier avant tout avec un esprit si étroitement
identifié a la communauté qu’il en porte le nom, comme si, d'une
nature trop spéciale, il ne pouvait qu'échapper a la généralité de la
langue ordinaire et exigeait une terminologie particuliére. Federico
Cesi, le fondateur du groupe, le baptise en effet du néologisme de
lincealita (« lyncéalité »). Ce terme est hautement significatif tant par
son caractere tautologique (la lincealita est la qualité propre des Lincei)
que par sa polysémie. En effet, les différents emplois du mot, dans la
correspondance des académiciens, révelent que, selon le contexte, il
peut aussi bien désigner I'ensemble des membres de I'académie, le lien
d’affiliation en vertu duquel on en est membre ou encore, dans son
acception premiére et principale, I'essence spirituelle qui anime
chacun en son for intérieur et I'intime conviction qui oriente toute son
activité au nom et au service du groupe. C’est un peu comme si un
méme mot pouvait a la fois dire la nation, la nationalité et le
nationalisme ; ou, plus exactement, c’est comme si le mot qui sert a
dire le nationalisme avait ipso facto autorité pour dire aussi la nation et
la nationalité.

Il est vrai que linsistance qu'elle met a rappeler toujours sous

'appartenance l'engagement fait de l'académie des Lynx un cas

extréme?

. Mais le néologisme lyncéalité n’est peut-étre que la
traduction paroxystique d'une volonté de fondation éthique de la
communauté savante qui s’exprime plus souvent par des procédures
langagieres discretes mais non moins efficaces, dont la plus habituelle

est certainement 'usage métonymique du nom propre, pars pro toto.



Dans ses Années d’apprentissage philosophique, Hans-Georg Gadamer
raconte par exemple de quelle fagon, en 1930, au moment de quitter
'Université de Marbourg, le romaniste Leo Spitzer, dans son allocution

de départ, eut recours a ce moyen pour répondre a la question
« Qu'est-ce que Marbourg ? » :

Je me souviens bien qu'il énuméra une série d’institutions
et de noms en en disant - certains au passage en furent
froissés : « Tout ceci n'est pas Marbourg », et le premier

nom dont il dit : « Voila Marbourg » était celui de Rudolf
3

Bultmann °.
Le phénomene d’incarnation décide, dans ce cas, d’'une économie du
nom propre dont le réle dans I'avenement de la communauté de savoir
est capital : car il ne s’agit pas de reconnaitre de 'extérieur des talents
et des mérites, mais bien, de 'intérieur, de se reconnaitre, méme de
maniere incompleéte, dans des figures éminentes. Ce mouvement, qui
est celui de I'exemplarité, ne saurait au demeurant étre réduit a une
simple possibilité d’identification : parce qu’en régle générale une
communauté savante a des contours moins précis et déterminés
qu'une lignée d’ancétres, il n'importe pas tant de reconnaitre sa
propre image dans celle d’'un autre que de reconnaitre dans la figure

d’autrui un témoin qui a parlé pour lui-méme aussi.

Les trois études réunies dans ce chapitre - consacrées a la
formalisation théorique du parfait orateur dans la Rome antique, au
culte biographique chez les lettrés chinois au lendemain de 1'époque
Minget a la signification du chef-d’ceuvre dans les rites du
compagnonnage - permettent précisément d’observer trois maniéres
de concevoir 'exemplarité, c’est-a-dire trois manieres de concevoir,
sous le plan social de I'articulation de la personne au groupe, un socle
plus fondamental ou la singularité de I'existence individuelle - celle
de Cicéron, celle du poéte Nara Singde, ou bien encore celle de tous les
compagnons passés par I'épreuve du chef-d’ceuvre - s’articule a
'universalité du savoir et des vertus morales ou intellectuelles qu'on
reconnait nécessaires a sa production et a sa garantie. Ce faisant, ces

trois études nous renvoient d’autant mieux a ce que Helmut Schneider

appelle « le paradoxe d’une intimité institutionnalisée? » qu’elles
n’envisagent pas seulement le fondement éthique de la communauté
dans des contextes historiques tres différents ni ne se contentent de
présenter des modalités dissemblables de mise en ceuvre de ce qu'on
pourrait appeler un temps éthique du savoir, qu’il s’agisse du projet
cicéronien d’une histoire de I'’éloquence, de la mémoire immensément
longue de la tradition lettrée confucéenne ou des mythes d’origine du
compagnonnage : au-dela de toutes ces différences, il faut encore
reconnaitre celles qui tiennent au degré de structuration
institutionnelle des communautés savantes envisagées (s'il nous est
permis de parler de « communautés savantes » sans préjuger de la

nature strictement « savante » de la connaissance qu’elles partagent,



c’est-a-dire sans réduire celle-ci aux seuls modeles de la science et de
I'érudition lettrée). De fait, la communauté des grands orateurs
qu’indique Cicéron ou celle que dessinent les vies de lettrés chinois

sont loin d’avoir une structure formelle comparable a celle des

associations de compagnonnage dans laFrance duxix® siécle. On
pourra voir la le signe que, si les formes juridiques et les usages
sociaux manifestent la communauté et lui assurent les moyens de son
existence, ce ne sont pas ces conventions qui la créent, mais bien, en
derniére instance, le partage d’un certain nombre de vertus ordonnées
a la qualité du savoir. Il faut donc entendre ici le terme d’ éthos dans un
sens fort : non pas comme une simple somme de comportements
éthiques et épistémologiques, mais comme la raison méme de ces
comportements. La communauté savante ne se définit pas alors
comme l’unique effet d’'un conformisme - et, partant, la connaissance
qu'elle avoue comme le pur produit d'unagreement, un consensus

résultant de procédures d’homologation seulement sociales® -, elle ne
se réduit pas au seul jeu des conventions qui sont incontestablement
nécessaires a son existence, mais elle se présente aussi comme un
espace ou se déploient des responsabilités, tant a I'endroit du savoir
qu’a I'endroit de ceux qui participent a ce savoir et de ceux qui sont
appelés a y participer. C’est ce qui explique aussi qu’elle ne fasse pas
corps a la fagon d’'une secte ou d'un club, mais au contraire d’une
maniére ouverte, qui soumet les connaissances qu'elle partage a
Ieffort d'une révision - comme l'illustre le travail théorique accompli
par Cicéron -, les membres qu’elle rassemble a la perspective d’un
perfectionnement corrélatif a cet effort de révision - comme en
témoignent les différents types de chefs-d’ceuvre des compagnons - et
ses propres frontieres a la possibilité d'un élargissement indéfini
- comme le montre l'immense durée de la tradition lettrée

confucéenne.

Notes

1.Sur ce mouvement et les formes qu’il prend dans la tradition
occidentale moderne, voir Garber, 1996. Il montre notamment que
c’est en fonction de cet impératif éthique qu'on doit comprendre
certaines constructions fictionnelles comme la représentation

arcadienne que les sociétés littéraires du xvii © siécle ont volontiers
adoptée afin de décrire leur propre lieu comme utopie. Voir aussi
Neumeister, 1996, qui souligne que, si figurent au principe de I'idée
humaniste d’académie les lieux réels que sont le cloitre et la cour, il
faut y ajouter un troisiéme lieu de nature utopique, qui est le locus
amcenus de la tradition littéraire (p. 174).

2. Ce qui ne signifie pas qu'’il soit unique : les sociétés de pensée liées a

la franc-magonnerie des Lumiéres pourraient se préter a une



semblable analyse.

3. Gadamer, 1992, p. 21 (traduction légérement modifiée).

4. Schneider, 1996, p. 1670.

5.Une telle représentation du savoir est celle de 1'« épistémologie
communautaire » que défend Martin Kusch (Kusch, 2002) en prenant
notamment acte des perspectives philosophiques ouvertes par le
concept de « communauté de savoir » formulé par Michael Welbourne
(Welbourne, 1993) et des travaux de sociologie historique de Steven
Shapin (Shapin, 1994). M. Kusch en vient a définir la connaissance
comme « constituée par un performatif commun », comme « une
référence sociale créée par les références qui lui sont faites » (p. 71).
Pour une réfutation de cette conception, voir Pouivet, 2005, p. 22-25
(dont nous tirons la traduction des deux citations du livre de Kusch).

Bibliographie

® Gadamer, 1992 : Hans-Georg Gadamer, Années d’apprentissage
philosophique : une rétrospective, trad. de I'allemand par E. Poulain,
Paris.

® Garber, 1996 : Klaus Garber, « Sozietat und Geistes-Adel : von Dante
zum Jakobiner-Club. Der frithneuzeitliche Diskurs de vera nobilitate
und seine institutionelle Ausformung in der gelehrten Akademie »,
in K1. Garber et H. Wismann (éd.), Europdische Sozietdtsbewegung und
demokratische Tradition : die europdischen Akademien der Friihen Neuzeit
zwischen Friihrenaissance und Spdtaufklarung, Tiibingen, vol. 1, p. 1-39.

® Kusch, 2002 : Martin Kusch, Knowledge by Agreement : the Programme
of Communitarian Epistemology, Oxford.

® Neumeister, 1996 : Sebastian Neumeister, « Von der arkadischen
zur humanistischen res publica litteraria. Akademie-Visionen des
Trecento », in Kl. Garber et H. Wismann (éd.), Europdische
Sozietdtsbewegung und demokratische Tradition : die europdischen
Akademien der Frithen Neuzeit zwischen Friihrenaissance und
Spdtaufklarung, Tiibingen, vol. 1, p. 171-189.

® Pouivet, 2005 : Roger Pouivet, « L'épistémologie du témoignage et
les vertus », Philosophie, 88, p. 11-27.

® Schneider, 1996 : Helmut J. Schneider, « Institution und Intimitat.
Zur Vergeistigung des Sozietdtsgedankens in  Lessings
Freimaurergesprdchen », in Kl Garber et H. Wismann (éd.),
Europdische Sozietdtsbewegung und demokratische Tradition : die
europdischen Akademien der Friihen Neuzeit zwischen Friihrenaissance
und Spdtaufklarung, Tiibingen, vol. 2, p. 1668-1696.

® Shapin, 1994 : Steven Shapin, A Social History of Truth : Civility and
Science in Seventeenth-Century England, Chicago.

® Welbourne, 1993 : Michael Welbourne, The Community of Knowledge,
Aldershot.



Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui

apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIENCES des savoirs, des techniques
SO IALES . et des croyances
Phle 0 T qud méthades et outils
Mshon e 1a Recharce en Scmces Heraines )
CHAE - URIVERSITE BE CARR pour I'edition structurée
./
b (YU enssi b’
doole natlonals supdrisure
strasbourg s ctncas o Nafarmation

et des biblothégues

ANiivA
W[ D

S

fondation
maison des
sciences

de I'homme

cPrL
(AKX

Centre Alexandre-Koyré
Histoing dhisy scherss ot chest technicpms
LIMIE Bt D HICSS-CRIS-MAHN

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Bibliographie
	Nos partenaires


